
        
            
                
            
        

    
  

  

Quán Thế Âm Bồ Tát  

Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 Bành Trạch Bồ Tát Giới đệ tử  

 Hứa Chỉ Tịnh soạn 

 Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

 Giảo chánh: Minh Tiến, Huệ Trang, Vạn Từ và Đức Phong 

---o0o--- 

 Nguồn 

 http:// www.niemphat.net  

 Chuyển sang ebook 10-01-2012 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website  http://www.phatphaponline.org 



Mục Lục 

Quyển I 

Phần 1 

Lời đề từ thứ nhất mở đầu sách 

Lời đề từ thứ hai ở đầu sách 

Lời tựa của bộ Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Lời tựa thứ hai 

Lời tựa thứ ba 

Phụ Lục - Lời tựa cho bản Phổ Đà Sơn Chí in theo lối thạch bản 

Phụ lục - Bài ký về chuyện Quán Âm Bồ Tát ứng tích tại Nam Ngũ Đài 

Sơn & lời tán tụng 

Phụ Lục - Lễ Quán Thế Âm Bồ Tát Sớ 

Phàm Lệ 

I. Trình bày ý nghĩa 

II. Phần tụng văn chánh thức 

2.1. Ca tụng Bổn Tích trong những kiếp xưa nhằm nêu rõ đạo 

lớn, đức rộng 

Phần 2 

Phần 3 

2.2. Ca tụng sự ứng hóa trong phương này nhằm hiển thị bi sâu 

nguyện nặng 

Quyển II 

Phần 1 

Phần 2 

Phần 3 

Quyển III 

Phần 1 

2.4 Hoằng pháp 

Phần 2 

2.5. Nhiếp độ chúng sanh 

Phần 3 

III. Kết luận – khuyên lơn - hồi hướng 

Quyển IV 

Phần 1 

Trình bày ý nghĩa của việc trích lục đại lược kinh văn làm chứng 

1. Phẩm Nhập Pháp Giới của kinh Hoa Nghiêm, chương thứ 27: Thiện 

Tài tham học Quán Tự Tại Bồ Tát 

2. Đại Phật Đảnh Thủ Lăng Nghiêm Kinh Quán Thế Âm Bồ Tát Viên 

Thông Chương 

3. Đại Phật Đảnh Thủ Lăng Nghiêm Kinh Đại Thế Chí Bồ Tát Niệm 

Phật Viên Thông Chương (phụ lục) 

4. Diệu Pháp Liên Hoa Kinh Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm 

5. Bát Nhã Ba La Mật Đa Tâm Kinh 

Phần 2 

6. Quán Thế Âm Bồ Tát Đắc Đại Thế Bồ Tát Thọ Ký Kinh (trích lục) 

7. Bi Hoa Kinh, phẩm Đại Thí và phẩm Thọ Ký 

8. Thỉnh Quán Thế Âm Bồ Tát Tiêu Phục Độc Hại Đà La Ni Kinh 

9. Phật Thuyết Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh 

10. Thiên Thủ Thiên Nhãn Vô Ngại Đại Bi Tâm Đà La Ni Kinh 

11. Thập Nhất Diện Thần Chú Tâm Kinh 

12. Bất Không Quyến Sách Chú Tâm Kinh 

13. Mười sáu loại kinh thuộc Mật Bộ 

Kim Cang Kinh Công Đức Tụng 

I. Trần thuật ý nghĩa 

II. Phần ca tụng chánh yếu 

Phần 3 

Phần 4 

III. Hồi Hướng 





---o0o--- 

Quyển I 

 Phần 1 

Tán dương hình tượng ở đầu sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm 

Ứng Tụng  

 

Tuyệt thay Đại Sĩ, thệ nguyện khó tuyên, Bi vận Đồng Thể1, Từ khởi Vô 

Duyên2, tầm thanh cứu khổ, tùy  loại  hiện  hình,  hiện khắp sắc thân, tình  lẫn 

vô  tình.  Nếu  có  chúng  sanh  gặp  các  khổ  nạn,  vừa  xưng  danh  Ngài,  lập  tức 

cứu  vớt.  Giàu,  thọ,  con  cái,  hễ  có  mong  cầu,  lễ  bái  cúng  dường,  đều  được 

thỏa  nguyện.  Vì  sao  xưng  danh,  liền  được  cảm  thông?  Do  tâm  Bồ  Tát  đã 

chứng Chân Không từ thuở lâu xa. Do tâm “vô tâm” hợp tâm chúng sanh và 

hợp  tâm  Phật,  chúng  sanh  mê  trái,  chẳng  thể  thọ  ân.  Do  gặp  tai  nạn,  hoặc 

chuyện khẩn cấp,  vừa phát  lòng  Thành, cảm  ứng đạo  giao,  như trăng trong 

mát, vằng vặc giữa trời, in bóng trong nước, không đâu chẳng trọn. Nếu như 

chẳng tin, không sao cảm được, như nước xao, đục, bóng trăng chẳng tỏ, lỗi 

tại  nơi  nước,  há  trăng  chẳng  chiếu?  Nếu  nước  lặng  trong,  liền  hiện  rạng 

ngời. Cũng như nắng Xuân, tăng trưởng mầm mộng, gặp phải cây khô, càng 

thêm mục nát; cam lộ tưới khắp, cây cỏ cùng tươi, nếu cây không rễ, làm sao 

sanh sôi? 

Yếu  quyết  nhập  đạo:  Tín  là  bậc  nhất;  muốn  gội  từ ân,  không  tin  chẳng 

được!  Tưởng  nghĩ  Bồ  Tát,  vì  sao  được  vậy?  Là  vì  gốc  xưa,  nên  thành  như 

thế. Gốc xưa ra sao? Chứng trọn Tam Giác3, hiệu Chánh Pháp Minh4, phước 

huệ cùng trọn, tuy trụ  Tịch Quang5, bi  nguyện chưa nguôi,  lại  hiện  Bồ Tát, 

phù  tá  Pháp  Vương.  Hiện  thân  mười  giới6,  thân  nào  cũng  hiện,  xét  theo 

chiều dọc, suốt khắp ba đời, xét theo chiều ngang, trọn khắp mười phương, 

Công  đức  Bồ  Tát,  khó  tán  dương  trọn,  nêu  bày  đại  lược,  làm  đèn  soi  sáng 

trong chốn đêm dài. Riêng cầu cư sĩ, ở đất Giang Tây, là Hứa Chỉ Tịnh, đọc 

khắp  kinh  điển,  soạn  lời  tán  tụng,  kính  vẽ  thánh  tượng,  truyền  khắp  pháp 

giới, khiến mọi hàm thức đều được chở che. 

Thường Tàm Quý Tăng Ấn Quang hòa-nam7 kính cẩn soạn. 



---o0o--- 

Lời đề từ thứ nhất mở đầu sách 

 



Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát thệ  nguyện  rộng  sâu,  từ  bi  rộng  lớn,  ứng  theo 

từng loại chúng sanh mà hiện thân, tầm thanh cứu khổ. Người đời hễ bị bệnh 

tật,  hoạn  nạn,  nếu  tâm  có  thể  sửa  lỗi,  hướng  lành,  cung  kính  chí  thành, 

thường  niệm  danh  hiệu  của  Bồ  Tát  thì  tùy  theo  lòng  Thành  lớn  hay  nhỏ, 

không ai chẳng được Ngài rủ lòng gia bị. [Lòng Thành] nhỏ thì gặp dữ hóa 

lành,  gặp  nạn  thành  hên,  [nếu  lòng  Thành]  lớn  thì  nghiệp  tiêu,  trí  rạng, 

chướng hết, phước tăng, thậm chí siêu phàm nhập thánh, liễu thoát sanh tử. 

Đáng tiếc là cõi đời phần nhiều không biết; vì thế, đặc biệt duyệt khắp kinh 

điển và các sách vở, soạn thành tụng văn, ghi thêm chú thích cặn kẽ, ngõ hầu 

khắp  cõi  đời  đều  biết  Bồ  Tát  quả  thật  là  thuốc  men  cho  bệnh  ngặt,  là  gạo 

thóc trong năm đói kém, là người dẫn đường nơi nẻo hiểm, là bè báu nơi bến 

mê.  Kính  mong  những  ai  đọc  sách  này  sẽ  đều  tùy  theo  sức  mình,  lần  lượt 

khuyên  dạy  lẫn  nhau,  in,  biếu,  lưu  truyền  khiến  cho  hết  thảy  những  người 

cùng  hàng  đều  được  gội  từ  ân,  cùng  được  hưởng  pháp  hóa,  ngõ  hầu  an  ủi 

lòng  Bi  độ  sanh  của  Bồ  Tát,  thỏa  chí  khăng  khăng  cảm  thánh  của  đương 

nhân. 



---o0o--- 

Lời đề từ thứ hai ở đầu sách 

 



Kính  cẩn  trình  bày  phương  pháp  xem  đọc  dành  cho  những  vị  chưa 

từng nghiên cứu Phật học. 



Ba quyển đầu trong bộ tụng văn này được chia làm hai phần lớn:  

1) Từ trang thứ nhất của quyển Một cho đến dòng thứ sáu của trang hai 

mươi lăm [trong quyển Một] đều là những bài ca tụng các chuyện thuộc Bổn 

hay Tích của Bồ Tát trong kiếp xưa trích theo kinh điển. 

2) Tiếp theo đó đều là những bài kệ tụng về sự tùy cơ cảm ứng của Bồ 

Tát ở  phương  này  (tức  cõi  Sa  Bà  nói  chung  và  Trung  Hoa  nói  riêng  –  chú 

thích của người dịch). 

Nếu những vị nào chưa từng nghiên cứu Phật Học thì khi xem, hãy nên 

đọc trước từ dòng thứ bảy trang hai mươi lăm của quyển thứ nhất trở đi cho 

đến hết quyển thứ ba, rồi đọc những phần dẫn kinh văn để chứng minh trong 

quyển thứ tư. Đọc phần kinh văn dẫn chứng xong, lại xem từ trang thứ nhất 

của  quyển  Một  thì  sẽ  chẳng  cảm  thấy  khó  hiểu,  chẳng  nẩy  sanh  ý  tưởng 

không muốn đọc cho hết, chắc chắn sẽ hớn hở, hoan hỷ, sanh lòng cảm kích 

lớn  lao.  Đối  với  những  điều  người  đời  trước  đã  may  mắn  tránh  được  thì 

chính  mình  cũng  muốn  tránh.  Phàm  những  gì  người  xưa  đã  may  mắn  đạt 

được thì chính mình cũng  muốn đạt được. Bỏ cái tâm chấp trước của phàm 

phu,  thuận  theo  hoằng  nguyện  của  Bồ  Tát,  tự  xót,  xót  người,  tự  thương, 

thương  người. Từ đấy, thường  niệm thánh hiệu của Bồ Tát,  lại còn khuyên 

khắp hết thảy những người cùng hàng [đều niệm danh hiệu Bồ Tát] để ai nấy 

ắt đều tiêu trừ ác nghiệp từ vô thủy, tăng trưởng thiện căn tối thắng,  gần là 

hưởng cái nhân “các duyên thuận thảo, không điều gì chẳng tốt lành”, xa là 

đạt cái quả “siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử”. 

Ấn Quang bạch. 



---o0o--- 

Lời tựa của bộ Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 





Một niệm tâm tánh của chúng ta bất biến nhưng tùy duyên, tùy duyên 

mà bất biến. Gặp phải duyên mê nhiễm sẽ trái giác, hợp trần, luân hồi trong 

lục đạo, đến mức cùng cực là đọa mãi trong địa ngục A Tỳ, nhưng tâm tánh 

chẳng giảm. Gặp duyên ngộ tịnh sẽ bỏ vọng về với Chân, tiến nhập, chứng 

đắc  tam  thừa,  tột  bậc  là  viên  thành  vô  thượng  giác  đạo,  nhưng  tâm  tánh 

chẳng  tăng.  Trong  địa  vị  phàm  phu,  nếu  được  nghe  danh  hiệu  của  Phật  và 

những ý nghĩa rất sâu trong kinh thì ngay lúc ấy pháp Bồ Đề thấm nhuần đã 

được  gieo  xuống  ruộng tám  thức. Tuy thoạt đầu  mịt  mờ chẳng tự hay biết, 

nhưng  nếu  có  thể  chẳng  tự  ruồng  rẫy,  phụ  bạc  chính  mình,  cực  lực  tăng 

trưởng [chủng tử ấy] thì sẽ tiếp tục từ mảy giọt trở thành ngòi rãnh, dần dần 

trở thành kinh rạch8 cho đến thành sông to sóng cuộn ngập trời, cuối cùng ắt 

sẽ vào được biển Tát Bà Nhã (Nhất Thiết Trí)9, viên mãn Bồ Đề, trở về chỗ 

“không  thể  được”,  triệt  chứng  tánh  Chân  Như  nhiệm  mầu  thường  trụ  bất 

biến vốn sẵn có trong tâm, từ đấy, lại do Bổn mà thị hiện Tích, dùng Quả để 

hành  Nhân,  truyền  đăng  cho  nhau,  sáng  ngời  vô  tận.  Há  chẳng  phải  là  bậc 

đại trượng phu vĩ đại ư? 



Kinh  Pháp  Hoa  dạy:   “Chư  Phật  lưỡng  túc  tôn,  tri  pháp  thường  vô 

 tánh,  Phật  chủng  tùng  duyên  khởi,  thị  cố  thuyết  Nhất  Thừa”   (Chư  Phật 

lưỡng túc tôn10, biết pháp thường vô tánh, Phật chủng do duyên khởi, vì thế 

nói Nhất Thừa), thời  và  nghĩa của chữ Duyên  lớn  lao thay!  Tôi từ thuở đội 

mũ11  liền  đọc  kinh  Phật;  khi  ấy,  chỉ  muốn  cắt  xén  lấy  những  ý  nghĩa  của 

kinh văn để làm tài liệu viết lách. Năm Dân Quốc thứ hai (1913) mới hướng 

lòng  về  Tịnh  Độ  để  mong  thoát  khỏi  nhà  lửa  này,  vào  ao  báu  kia.  Do  biết 

Quán Âm Đại Sĩ chính là bậc hướng dẫn hàng đầu nơi cõi sen, lại hiện thân 

trong  khắp  các  cõi  nước  nhiều  như  vi  trần,  tùy  theo  căn  cơ  lợi  ích  chúng 

sanh, lại có nhân duyên sâu đậm nhất với cõi Sa Bà. Do Bồ Tát thị hiện ứng 

hóa  tại  Phổ  Đà,  tỉnh  Chiết  Giang,  nên  bèn  dấy  lên  ý  niệm  muốn  đến  triều 

bái, nhưng còn chưa có dịp khởi hành. Về sau, đọc mấy bài văn của lão pháp 

sư Ấn Quang đăng trên báo đề xướng niệm Phật, khuyến khích, cổ vũ [hành 

nhân tịnh nghiệp] hãy dốc lòng thành kính, không ngờ rất hợp với nỗi niềm 

canh cánh trong lòng tôi, chỉ đúng căn bệnh tôi đang mắc phải  (căn bệnh ở 

 chỗ hoàn toàn không biết thành kính, nay tự phơi bày ngõ hầu sám hối), bèn 

một lòng mong được gặp Ngài. 

Năm Dân Quốc 11 (1922), gói ghém hành trang lên đường, lên núi triều 

bái,  yết  kiến,  dâng  lên  thầy  bài  Lễ  Quán  Âm  Sớ,  rất  mong  được  thầy  hứa 

khả. Ngài chẳng đợi tôi thỉnh cầu, đem tặng bộ Văn Sao mà tôi vốn sẵn lòng 

ngưỡng  mộ;  nếu  chẳng  phải  do  túc  duyên  xui  khiến,  há  lại  có  chuyện  khế 

hợp như thế ư? Ngày hôm sau xuống núi, Sư lại ủy thác chuyện soạn Đại Sĩ 

Tụng,  tôi  cũng  tự  quên  mình  kém  hèn,  ngây  ngô  nhận  lời.  Tu  chỉnh,  thêm 

một thiên Đại Sĩ Tụng vào bộ [Phổ Đà] Sơn Chí là chuyện thầy đã canh cánh 

bên  lòng  mấy  năm;  hiềm  vì tâm độ sanh tha thiết,  người  hỏi đạo quá đông, 

Ngài chưa rảnh rang để cất bút. Những người cùng học Phật nơi xứ tôi mấy 

năm trước đã từng yêu cầu soạn văn ca tụng sự cảm ứng của phẩm Phổ Môn, 

nhưng tôi sợ phải nhọc lòng nên đã viện cớ bệnh tật để thoái thác. 

Đến  nay,  vâng  lời thầy dặn dò,  giao phó,  rốt cuộc dùng  văn chương để 

báo đáp [ân  đức] Đại Sĩ,  thỏa  lòng  mong  mỏi của  những  người cùng  hàng, 

nhân  duyên  ấy  há  có  thể  nghĩ  bàn  được  ư?  Trước  hết  là  biên  tập  kinh  văn, 

đến  phần  sự  tích  cảm  ứng,  tôi  phải  than  thở  [những  sự  tích  cảm  ứng  của 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát]  mênh  mang  như khói  tỏa  trên  mặt  biển,  chẳng  biết 

phải  viết  từ  đâu.  Từ  những  lời  thầy  răn  như   “mong  được  lưu  thông  trọn 

 pháp giới, khiến cho chúng sanh đều cùng được thấm đượm sự giáo hóa từ 

 ái” , như  “khiến cho chúng sanh trong pháp giới cùng gieo thiện căn, cùng 

 được  sanh  về  Tây  Phương  mới  thôi” ,  như   “người  đọc  sẽ  do  sách  này  mà 

 hoan  hỷ,  sẽ  hưởng  lợi  ích  sanh  thiện,  phá  ác,  thấu  hiểu  lý” ,  bất  giác  đột 

nhiên ngộ hiểu lời thầy khuyên chính là [nói về] tấm lòng Đại Sĩ. Công đức 

của  Đại  Sĩ,  [ngay  cả]  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  vẫn  chẳng  thể  suy  lường  được  một 

phần  bằng  sợi  lông  thì  làm  sao  [hạng  phàm  phu  như  tôi  có  thể]  ca  tụng 

được? Xó chợ cùng quê, ngu phu, ngu phụ không ai chẳng nghe danh Đại Sĩ, 

sùng phụng Ngài là bậc từ mẫu, há có thể ca tụng được ư? Lời ca tụng này, 

bất quá  là nương theo  Bổn Tích của Đại Sĩ để răn đời, giáo  hóa cõi tục  mà 

thôi! 

Trong  tác  phẩm  ca  tụng  này,  trước  hết  là  Khế  Kinh,  kế  đến  là  sự  cảm 

ứng,  [tức  là]  Bổn  trước,  Tích  sau12.  Sự  tu  chứng  được  nói  đến  trong  kinh 

chính  là  Bổn của Bổn, còn sự ứng  hóa chính  là phần Tích của  Bổn. Những 

sự thị hiện theo từng loại trong phần cảm ứng chính là từ Bổn hiện Tích; cứu 

khổ, ban  vui, chính  là phần Quyền của Tích. Hoằng pháp, nhiếp hóa chúng 

sanh  chính  là  Thật  trong  Tích.  Đoạn  nói  về  mười  tâm  trong  phần  kết  luận 

sau đấy nhằm khuyến khích hành giả hãy từ Tích trở về Bổn. 



Hơn nữa, sự thị hiện trong loại cảm ứng đầu tiên chính là vì chúng ta 

trái  giác  hợp  trần,  làm  nô  lệ  cho  tai  mắt  đã  lâu,  phàm  những  gì  chúng  ta 

không thể thấy biết thường coi  là  hư giả13, chẳng tin  Pháp Thân  thường  trụ 

và [thật sự] có Phật, Bồ Tát, cũng chẳng tin Pháp Thân lưu chuyển, có nhân 

quả báo ứng. Nỗi họa của kiến giải cho rằng “chết rồi là hết sạch” chẳng thể 

kể xiết được! Vì thế, Đại Sĩ thị hiện để răn nhắc, muốn cho con người đừng 

cô phụ ơn Phật, đừng cô phụ tánh linh của chính mình. 

Kế đó, cứu khổ, ban vui là vì chúng ta bao kiếp mê vọng, dẫu biết tâm là 

chủ nhân, [xả] thân như đổi nhà, nhưng Ngã Kiến vẫn chẳng thể rỗng không 

được,  vẫn cứ hướng  ra  ngoài rong  ruổi tìm  cầu,  vẫn cứ tạo  nghiệp  như ôm 

củi  chữa  lửa,  chỉ  càng  thêm  tự thiêu  thân.  Nhất  niệm  hồi  quang,  dùng  tâm 

chuyển  nghiệp,  hình  ngay,  bóng  sẽ  thẳng,  đấy  gọi  là   “tự  cầu  lắm  phước”  

vậy!  Kế  đến  là  kẻ  hoằng  pháp,  ba  cõi  không  yên  ví  như  nhà  lửa,  hy  sinh 

những thứ quý đẹp, cam phận tầm thường mà còn tự hào, dùng Phật pháp để 

cầu  phước  báo,  dùng  minh  châu  để  ném  chim  sẻ,  người  trí  tiếc  nuối  lắm 

thay! 

Vì thế, đẩy lùi pháp thế gian, đề cao pháp xuất thế; nhưng tu hành không 

gì  đơn  giản  bằng  trì  danh,  thành  Phật  không  chi  dễ  bằng  sanh  về  Tịnh  Độ. 

Bởi thế, nhiếp hóa chúng sanh, để đến rốt cuộc  họ sẽ quy  hướng pháp  này. 

Đấy chính là ý nhỏ nhiệm khuyên dụ dần dần, mà điều ấy cũng nhằm đề cao 

ý chỉ của chương [Quán Âm] Viên Thông trong kinh Lăng Nghiêm:  “Trước 

 hết là thị hiện, kế đến là cứu khổ, thỏa mãn sở cầu, nhằm [khiến cho chúng 

 sanh  đều]  quy  hướng  đại  Niết  Bàn” .  Chánh  văn  và  phần  chú  giải  [của  bộ 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  Bổn  Tích  Cảm  Ứng  Tụng  này] tổng  cộng  ba  quyển, 

tôi ghép thêm vào sau sách những đoạn trích dẫn kinh văn để làm chứng, tạo 

thành một quyển nữa. 

Soạn xong bản thảo tôi liền trình lên đại sư Ấn Quang giám định, được 

Ngài hứa khả rồi mới dám soạn thành bản hoàn chỉnh. Văn chương tuy kém 

cỏi, vụng về, nhưng đối với ý nguyện muốn nêu bày sự cảm ứng nơi Bổn và 

Tích  của  Đại  Sĩ  cũng  không  phải  là  chẳng  giúp  được  tí  nào!  Nguyện  Tam 

Bảo gia bị, ngõ hầu độc giả đều tin tưởng, hành theo, sẽ về thẳng Lạc Bang, 

chẳng  lẩn quẩn trong tam  giới, triệt chứng tự tánh, thường  trụ  Tịch  Quang. 

Kinh giáo trong Đại Tạng như ngón tay chỉ  mặt trăng, tấm cám thế tục nào 

đáng cho người sáng mắt đoái hoài, nhưng thanh luận14 đã tuyên rõ, Như Lai 

huyền ký15, do lòng ngưỡng mộ Đại Sĩ, nên bất đắc dĩ vẫn chẳng tự xét  mà 

cứ phô trương văn chương phàm tục, tầm thường. Tôi trước đã có duyên với 

Đại Sĩ, sau lại được kết duyên với đại sư Ấn Quang, rốt cuộc tác phẩm này 

có  lẽ  sẽ  được  Đại  Sĩ  tạo  duyên  mà  lưu  thông  phổ  biến  trong  thiên  hạ  mai 

sau,  đèn  nối  tiếp  đèn,  sáng  ngời  vô  tận,  ngõ  hầu  thỏa  nguyện  độ  sanh  của 

Đại  Sĩ,  công  khăng  khăng  soạn  thuật  cũng  chẳng  uổng  phí.  Đấy  chính  là 

điều tôi vẫn sớm tối thơm thảo cầu chúc vậy. 

Đầu Hạ năm Giáp Tý, tức năm Dân Quốc 13 (1924), Hứa Chỉ Tịnh soạn 

ở Bành Trạch. 



---o0o--- 

Lời tựa thứ hai 

 



Sự  khổ  trong  thế  giới  Sa  Bà  nhiều  nhất,  chúng  sanh  trong  cõi  Sa  Bà 

nhĩ căn nhạy bén nhất. Do Quán Âm Đại Sĩ tâm từ bi tha thiết nên có nhân 

duyên  sâu  đậm  nhất  đối  với  thế  giới  này.  Do  Ngài  tùy  loại  hiện  thân,  tầm 

thanh  cứu  khổ,  khiến  cho  chúng  sanh  nghe  danh,  thấy  hình,  luyến  mộ,  tán 

thán.  Do  nhân duyên ấy khiến cho chúng  sanh  gần  là  gieo phước trong cõi 

trời người, xa là chứng quả Bồ Đề. Trong hội Lăng Nghiêm thuở trước, Ngài 

hiển thị sự tu  nhân  nơi bổn địa, từ Văn - Tư - Tu,  nhập Tam Ma Địa, xoay 

[cái Nghe] trở lại nghe nơi tự tánh, chứng viên thông chân thường. Tâm diệu 

giác  do  ngài  chứng  được  nơi  bổn  địa,  trên  hợp  với  sở  chứng  rốt  ráo  của 

mười phương chư Phật, dưới hợp với cái tự tâm sẵn có của chúng sanh mười 

phương. Do  vậy, Ngài  và chư Phật có chung  một từ lực, cùng  một  niềm bi 

ngưỡng  với  chúng  sanh.  Từ  đấy,  hiện  thân  trong  mười  pháp  giới,  dùng  ba 

mươi  hai  ứng thân,  mười  bốn thứ vô  úy, bốn  thứ vô tác diệu  lực chẳng thể 

nghĩ bàn độ thoát chúng sanh, khiến cho họ đều đích thân chứng được diệu 

giác chân tâm sẵn có trong tự tâm mới thôi. 

Đức  Phật  sai  ngài  Văn  Thù  chọn  lựa  pháp  môn  khế  cơ  nhằm  lợi  lạc 

chúng sanh trong đời  hiện tại, vị  lai; nhân đấy, đức Văn Thù  loại trừ  [pháp 

Viên  Thông  của]  hai  mươi  bốn  vị  thánh,  riêng  đề  cao  [pháp  môn  Nhĩ  Căn 

Viên  Thông  của]  Quán  Âm.  Những  kẻ  mò  mẫm  mù  quáng  chẳng  hiểu  rõ 

duyên do,  liền bảo: “Quán  Âm trúng tuyển, Thế Chí  hỏng thi!” Do  một  lời 

này  khiến  cho  những  kẻ  không  hiểu  biết  miệt  thị  pháp  môn  Niệm  Phật, 

chẳng chịu tu trì, chẳng biết Nhĩ Căn Viên Thông nhằm dành cho bậc đương 

cơ là A Nan vốn phạm lỗi đa văn16 cũng như những kẻ lợi căn chuyên tham 

cứu hướng thượng trong đời sau, còn Niệm Phật Viên Thông thích hợp với 

khắp mọi căn cơ của hết thảy chúng sanh trong mười phương ba đời. Vì vậy, 

bậc chứng ngang chư Phật vẫn phải hồi hướng vãng sanh, kẻ sắp đọa A Tỳ 

mười niệm liền dự vào phẩm cuối. 

Quán  Âm  và  Thế  Chí  cùng  là  bậc  thượng  thủ  trong  cõi  Di  Đà,  cùng 

nhiếp thọ người niệm Phật trong mười phương sanh về Tịnh Độ; nhưng mỗi 

Ngài dạy pháp tu khác biệt đôi chút. Bởi  lẽ, một  vị chuyên trọng  niệm  Tha 

Phật, nhưng không có Tự Phật thì làm sao hiển được Tha Phật? Một vị chú 

trọng  niệm  Tự Phật,  nhưng không có Tha  Phật  làm sao  liễu được Tự  Phật? 

Niệm Tha  Phật dường  như thuộc  về sự  tướng,  nhưng  Lý do Sự hiển. Niệm 

Tự  Phật  dường  như  thuộc  về  lý  tánh,  nhưng  Sự do  Lý thành.  Hiểu  rõ  điều 

này  thì  Tự  và  Tha  chẳng  hai,  Sự  và  Lý  như  một,  cùng  trở  về  biển  Tát  Bà 

Nhã, cùng tiến  nhập  Bồ Đề  giác đạo, đâu  còn  gì để  luận  định  là  giống  hay 

khác! 

Hơn  nữa,  trong  kinh  Đại  Bi,  Đại  Sĩ  dạy  người  tụng  chú  hãy   “chí  tâm 

 xưng niệm danh hiệu ta”  mà cũng  “hãy chuyên niệm danh hiệu đức Bổn Sư 

 của ta là A Di Đà Như Lai, rồi mới tụng chú”.  Ngài còn đối trước đức Phật, 

tự thề rằng:  “Tụng trì  thần chú Đại Bi  mà nếu chẳng sanh về các cõi  Phật 

 thì  con  thề  chẳng  thành  Chánh  Giác”.   Đấy  chính  là   “ức  Phật,  niệm  Phật, 

 hiện  tiền,  tương  lai  nhất  định  thấy  Phật”   như  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  đã  nói. 

Cần biết rằng: Đại Sĩ ứng hóa từ đầu đến cuối đều lấy Niệm Phật làm pháp 

chủ  yếu.  Trong  phẩm  Phổ  Môn,  Phật  dạy  hết  thảy  phàm  thánh  hãy  niệm 

Quán Thế Âm Bồ Tát, xét ra có khác gì niệm Phật đâu? 

Phổ Đà Sơn ở phía Đông đất Chiết Giang chính là đạo tràng ứng hóa của 

Đại  Sĩ,  mà cũng  là chỗ Đại  Sĩ thuyết pháp cho  Thiện Tài  thuở ấy. Pháp sư 

Ấn Quang đã trụ tích17 tại núi ấy hơn ba mươi năm, do thấy Phổ Đà Sơn Chí 

bản cũ chưa từng nêu tỏ sự cảm ứng của Đại Sĩ nơi Bổn và Tích, thật đúng 

là bỏ gốc lấy ngọn, mua rương trả châu18, thật đáng đau tiếc, tính đem những 

điều  thuộc  về  Bổn  và  Tích  của  Đại  Sĩ  trong  Đại  Tạng  và  sự  cảm  ứng  tại 

phương này soạn thành lời ca tụng và chú thích ý nghĩa của từng điều  một, 

lại tập hợp những sự thuộc về Bổn Tích trong các kinh để làm chứng cứ, ngõ 

hầu  hết thảy  hữu tình đều cùng biết đến ân sâu bao kiếp của Đại Sĩ, sẽ đều 

thường  niệm,  cung  kính,  đều  được  mãn  nguyện.  Do  sức  không  lo  xuể,  bèn 

cậy người bạn thân thiết là cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh biên soạn. May sao bản thảo 

đã hoàn thành, muốn sắp chữ in ra mấy vạn bản hòng lưu truyền khắp trong 

ngoài nước. Do vậy, tôi ghi lại nguyên do để thưa trình cùng các vị độc giả. 

Giữa Hạ năm Giáp Tý, tức năm Dân Quốc 13 (1924), Hoàng Khánh Lan 

(nguyên quán Thượng Hải) viết tại dinh Đạo Doãn19 đất Cối Kê  



---o0o--- 

Lời tựa thứ ba 

 

Hết thảy các pháp thế gian, xuất thế gian đều do thời tiết, nhân duyên mà 

phát khởi. Vì thế, cổ đức nói:  “Nếu thời tiết đến, lý tự tỏ bày”.  Thật đúng là 

như thế! Quang tầm thường, kém cỏi, trăm chuyện chẳng làm được một điều 

nào,  ăn  bám  chùa  Pháp  Vũ  ở  núi  Phổ  Đà  ba  mươi  hai  năm.  Trước  kia  đọc 

Phổ Đà Chí, thấy những điều ghi chép trong ấy đều thuộc chuyện hưng - phế 

của đạo tràng và những chuyện tầm thường như vậy. Còn như sự - lý, bổn - 

tích trong những kiếp xưa của Quán Âm Đại Sĩ cũng như những nhân duyên 

Ngài cảm ứng trong cõi này đều thiếu sót, sơ sài, khôn ngăn khiến người ta 

phải thở dài! 

Năm Dân Quốc thứ sáu (1917), ba vị cư sĩ Vương Thái Thần, Châu Hiếu 

Hoài, Trần Tích Châu lên núi tìm gặp. Ông Vương, ông Châu nói: 

- Phổ Đà là đạo tràng thánh địa của Quán Âm Đại Sĩ, trong ngoài nước 

đều kính ngưỡng, sao lại bãi bỏ giảng tòa đã lâu, nỡ để pháp đạo tịch mịch? 

Xin thầy hãy phát tâm giảng kinh, chúng con sẽ vì thầy trù liệu, lo toan chi 

phí. 

Quang  viện cớ  mình bệnh tật, kém cỏi,  hết sức từ chối. Ông Tích Châu 

bèn nói:  



- Sơn  Chí  đã  lâu  không  tu  chỉnh,  bản  gỗ  khắc  đã  mờ  câm.  Nếu  thầy 

chịu sửa chữa, con sẽ khắc in. 



Quang nói:  



-  Chuyện  ấy  nào  phải  dễ  dàng!  Nếu  chiếu  theo  lệ  cũ  thì  phải  là  văn 

nhân  mới  làm  nổi.  Nếu  đem  những  chuyện  tu  -  chứng,  bổn  -  tích  trong 

những kiếp xưa kia của Đại Sĩ và những sự tích cảm ứng trong phương này, 

mỗi chuyện đều lược thuật những nét chánh khiến cho người đọc đều biết ân 

Đại Sĩ trọn khắp các cõi số lượng nhiều như cát, lòng Từ tế độ không ngằn 

mé; từ đấy, phát khởi chánh tín, thân tâm  quy  y,  gần  là  hưởng phước trời  - 

người,  xa  là  chứng  quả  Bồ  Đề,  mà  không  xem  khắp  Đại  Tạng,  tra  cứu  đủ 

mọi  sách  vở  sẽ  không  thể  làm  được.  Nếu  chẳng  vạch  rõ các  sự -  lý,  bổn  - 

tích, cảm ứng của Đại Sĩ thì chính là bỏ chủ trọng khách, bỏ gốc theo ngọn, 

có khác gì những sơn kinh thủy chí20 tầm thường? Làm sao tỏ rõ Phổ Đà là 

đạo tràng ứng hóa của Đại Sĩ, lại sao có thể tỏ rõ Đại Sĩ là bậc cha mẹ đại từ 

bi của pháp giới chúng sanh, có nhân duyên rất sâu đối với chúng sanh trong 

cõi  Sa  Bà  cho  được?  Nhưng  Quang  do  túc  nghiệp  đến  nỗi  tâm  không  hiểu 

biết, mắt gần như mù lòa, còn phải sám hối một hai năm đợi đến lúc nghiệp 

tiêu trí rạng, chướng hết mắt sáng thì sẽ chẳng tiếc thân mạng gắng làm cho 

thành  tựu.  Nếu  như  nghiệp  nặng  chẳng  thể  cảm  ứng  để  trừ  khử  cho  hết 

[nghiệp  chướng]  được  thì  sẽ  qua  Giang  Tây,  cầu  cư  sĩ  Lê  Đoan  Phủ  thay 

Quang  lo  liệu  việc  này.  Ông  ấy  học  vấn  quán  thông  Nho  -  Thích,  văn  tài 

xuất chúng, ắt sẽ nêu tỏ tâm hạnh, sự tích từ bi của Đại Sĩ. 



Năm sau, cư sĩ Từ Úy Như đem Văn Sao ấn hành, khiến cho những ai 

không  xem  xét kỹ,  lầm tưởng Quang  là bậc tri thức; từ  đấy, thư từ  qua  lại, 

ngày càng không rảnh rỗi để làm. Mùa Xuân năm Dân Quốc thứ tám (1919), 

ông  Đoan  Phủ  quy  Tây,  cái  tâm  đã  phát  trước  kia  trở  thành  chuyện  nói 

xuông! Mùa Xuân năm Dân Quốc thứ 11 (1922), Tri Sự21 vùng Định Hải là 

ông  Đào  Tại  Đông  lên  núi,  bảo:  “Sơn  Chí  được  lưu  thông  sẽ  khiến  cho  ai 

nấy do tin tưởng đều cải ác làm lành, phản vọng quy chân, quả thật là nhiệm 

vụ  quan  trọng  để  vãn  hồi  thế  đạo  nhân  tâm,  hãy  nên  gấp  rút  tu  chỉnh”. 

Quang thấy tâm ông Đào hộ pháp khẩn thiết, lòng cứu thế ân cần, liền thưa 

với chủ nhân hai chùa Phổ Tế và Pháp Vũ khẩn khoản xin ông Đào hãy đích 

thân đảm nhiệm chuyện này. Ông Đào do bận bịu việc công, bèn ủy thác vị 

nhân sĩ trong vùng là ông Vương Nhã Tam đảm nhiệm. Hết thảy sự việc thì 

ngoài  có  ông  Đào,  trong  núi  có  hòa  thượng  Khai  Như  đã  thoái  ẩn22  cùng 

thương lượng, châm chước lo liệu, Quang không rảnh rỗi nên tuyệt chẳng hề 

hỏi đến. 

Năm sau, ông Đào được thăng chức, chuyển lên huyện Hàng, nhưng vẫn 

gởi  thư từ qua  lại  để  bàn  bạc,  châm  chước  chuyện  này.  Nếu  chẳng  phải  từ 

xưa đã từng được Đại Sĩ phó chúc, há có được như thế hay chăng? Lúc mới 

vừa bàn bạc chuyện tu chỉnh Sơn Chí xong xuôi, chưa đầy một tháng thì cư 

sĩ Hứa Chỉ Tịnh từ huyện Bành Trạch, tỉnh Giang Tây, đến viếng thăm, vừa 

gặp gỡ liền thành [bạn bè] thuận thảo. Quang giãi bày nỗi niềm ấp ủ khi xưa, 

đem chuyện soạn Đại Sĩ Tụng nhờ vả, ông bèn chấp thuận ngay. Nếu chẳng 

phải do Đại Sĩ ngầm gia bị, làm sao có dịp gặp gỡ như vậy cho được? 



Ông  Hứa  bèn  tra  cứu  khắp  Kinh  Tạng  và  các  sách  vở,  phải  mất  hai 

năm mới hoàn thành bản thảo, soạn thành tụng văn gần hai vạn chữ. Lại còn 

chú thích những ý nghĩa liên quan để người đọc biết hết căn cội; lại còn trích 

lục các kinh để làm chứng cớ. Tụng Văn gồm ba quyển, dẫn chứng từ kinh 

văn  gồm  một  quyển,  tổng  cộng  hơn  ba  trăm  bảy  mươi  trang,  được  gởi  đến 

[Phổ Đà] vào đầu mùa Hạ. Những ý nghĩa của Tụng Văn đã được trình bày 

trong lời tựa của ông Hứa; ở đây không nhắc lại nữa. Trước kia, Quang vốn 

muốn đặt phần này vào đầu bộ Sơn Chí, nay vì số quyển quá nhiều, nên đặc 

biệt cho khắc in riêng để lưu truyền khắp hậu thế. Nếu in chung với bộ Sơn 

Chí ắt khó thể lưu truyền rộng khắp được. 

Đại  Sĩ từ vô  lượng kiếp  đến  nay phân thân trong các cõi  nhiều  như bụi 

trần, bổn - tích cảm  ứng của Ngài chỉ  mình Phật có thể biết được nổi. Mấy 

quyển tụng văn này chẳng qua chỉ là một hạt bụi nơi đại địa, một giọt nước 

trong biển cả, khiến cho những ai chẳng biết lòng Từ sâu xa, lòng Bi lớn ao 

của Đại Sĩ sẽ biết được đại khái. Từ đấy, hổ thẹn, đột nhiên dũng mãnh nói: 

“Tâm của chúng ta và tâm của Đại Sĩ không hai, không khác, Đại Sĩ đã viên 

thành  Phật  đạo  bao  kiếp  lâu  xa,  lại  dùng  bi  tâm  vô  tận  chẳng  lìa  cõi  Tịch 

Quang, thùy tích23 trong chín giới hiện đủ mọi sắc thân độ thoát chúng sanh. 

Chúng  ta  từ vô  lượng  kiếp  đến  nay  luân  hồi  trong  sáu  nẻo,  được  hưởng  ân 

dẹp khổ ban  vui của Ngài  không biết  là bao  nhiêu! Mãi cho đến  ngày  nay, 

vẫn  còn  là  phàm  phu.  Trên  đã  phụ  thâm  ân  Đại  Sĩ  cứu  vớt,  dưới  phụ  bạc 

Phật tánh sẵn có của chính mình. Lặng im suy nghĩ, há không thẹn đến chết 

ư? Ngài đã là trượng phu thì ta cũng thế. Chẳng nên tự khinh để rồi lui sụt!” 



Do  vậy,  chuyển  biến  phàm  tình,  noi  theo  dấu  Thánh,  đánh  đổ  ham 

muốn  xằng  bậy  để  khôi  phục  lễ  nghĩa,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  tận  lực 

hành  điều  thiện  thế  gian,  kiêm  tu  Tịnh  nghiệp,  lâu  dần  đều  được  biến  đổi. 

Bậc thượng thì ngay trong đời này đoạn Hoặc, chứng Chân, liễu sanh thoát 

tử,  bậc  hạ  thì  đến  lúc  lâm  chung  cậy  vào  Từ  lực  của  Phật  vãng  sanh  Tây 

Phương. Được như thế thì ai nấy đều giữ vẹn lễ nghĩa, ai nấy biết nhân quả, 

tự  nhiên  can  qua  dứt,  tai  họa  do  con  người  gây  ra  vĩnh  viễn  dứt  mất,  mưa 

thuận gió hòa, quyến thuộc cõi trời thường đến. Nhiệm vụ trọng yếu căn bản 

để  vãn  hồi  thế  đạo  nhân  tâm  như  ông  Đào  đã  nói  chính  là  chuyện  này  đó 

chăng?  Mong  sao  những  ai  thấy  nghe  đều  cùng  phát  tâm  kính  ngưỡng  Đại 

Sĩ, gắng sức tu tập thì may mắn lắm thay! 

Giữa Thu năm Giáp Tý, tức năm Dân Quốc 13 (1924), Cổ Tân24 Thường 

Tàm Quý Tăng Ấn Quang Thích Thánh Lượng kính soạn  



---o0o--- 

Phụ Lục - Lời tựa cho bản Phổ Đà Sơn Chí in theo lối thạch bản25 

 

Quán Thế Âm Bồ Tát từ vô lượng kiếp trước thành Phật đạo đã lâu, hiệu 

là Chánh Pháp Minh,  nhưng do ý  niệm độ sanh khẩn thiết, tâm cứu  khổ ân 

cần,  chẳng  lìa  Tịch  Quang,  hiện  hình  trong  sáu  nẻo.  Trong  các  cõi  Phật 

nhiều như vi trần ở khắp mười phương, hiện đủ mọi sắc thân độ thoát chúng 

sanh, chứ nào phải chỉ hiện thân Bồ Tát; còn trong Nhị Thừa, lục đạo, không 

thân  nào  chẳng  hiện.  Kinh  Pháp  Hoa  nói:   “Nên  dùng  thân  nào  để  độ  được 

 bèn  hiện  thân  ấy  thuyết  pháp”.   Tuy  vào  khắp  các  cõi  Phật  mười  phương, 

nhưng Ngài có nhân duyên rất sâu với cõi Sa Bà. Tuy hiện thân khắp mười 

pháp giới, nhưng căn cứ trên sự ứng tích, người đời chỉ nói Ngài là Bồ Tát 

mà thôi. Do Ngài chứng triệt để duy tâm, phô bày trọn vẹn tự tánh, nên vận 

dụng  lòng  Bi  đồng  thể,  khởi  lòng  Từ  vô  duyên.  Do  Bổn  cao,  Thể  đại,  nên 

Tích quảng, Dụng rộng26. Tùy loại hiện hình, theo tiếng cứu khổ. Thị hiện hễ 

có  cảm  liền  ứng,  không  nguyện  nào  chẳng  thuận  theo,  như  mặt  trăng  vằng 

vặc  giữa  trời,  hiện  bóng  trong  mọi  nơi  có  nước.  Không  chỉ  sông,  hồ,  rạch, 

biển đều hiện bóng vẹn toàn, dù chỉ một chước27, một giọt, không đâu chẳng 

đều hiện bóng toàn vẹn. 



Lại  nữa,  bóng  trăng  hiện  trong  sông,  hồ,  rạch,  biển,  một  người  nhìn 

vào  thì  thấy  mặt  trăng  ấy  đối  trước  người  đó;  trăm  ngàn  vạn  người  ở  trăm 

ngàn  vạn  nơi  nhìn  vào  thì  mỗi  một  người  đều  thấy  trăng  đối  trước  chính 

mình. Nếu người ấy đi sang Đông, trăng cũng theo sang Đông; nếu đi sang 

Tây,  trăng  cũng  theo  sang  Tây.  Nếu  người  ấy  đứng  yên  chẳng  động,  trăng 

cũng chẳng lìa nơi ấy. Từ một người cho đến trăm ngàn vạn người đều như 

vậy.  Trong  một  niệm,  nếu  khắp  pháp  giới  cảm,  Bồ  Tát bèn  ứng  khắp  pháp 

giới. Cảm ứng đạo giao, không sai khác chút nào! Giống như mặt trăng hiện 

bóng  trong  mọi  chỗ  có  nước,  người  nào,  nơi  nào  cũng  đều  thấy  trọn  vẹn 

bóng trăng, trọn chẳng sai khác  gì!  Ấy  là  do  Bồ  Tát tâm  gồm trọn thái  hư, 

lượng  gồm thâu các cõi  nhiều  như cát. Do lấy tâm chúng sanh  làm tâm, do 

lấy cảnh của chúng sanh  làm cảnh [của chính  mình],  nên chẳng  nghĩ tưởng 

mà hợp, vô duyên bèn ứng. Há thế trí phàm tình hòng có thể tính lường được 

ư? 



Còn  nếu  như  nước  đục,  mắt  lòa,  thì  trăng  chẳng  thể  hiện,  phải  đâu 

trăng không hiện, mà là do lỗi của nước đục, mắt lòa đấy chứ! Xét cảm ứng 

trên  mặt  Tích,  thì  có  hiển  cảm  hiển  ứng,  minh  cảm  minh  ứng  (cảm  ngầm, 

ứng  ngầm),  minh  cảm  hiển  ứng,  hiển  cảm  minh  ứng,  diệc  minh  diệc  hiển 

cảm nhi hiển ứng (vừa hiển vừa ngầm cảm mà lại hiển ứng), diệc minh diệc 

hiển cảm nhi minh ứng (vừa ngầm vừa hiển cảm mà lại ngầm ứng) sai khác 

 (“Hiển cảm hiển ứng” là ngay trong đời này dốc lòng thành, cạn lòng kính 

 lễ niệm cúng dường thì sẽ được gia bị, gặp điều  hung trở thành  điều lành, 

 gặp nạn thành may, và nghiệp tiêu chướng tận, phước tăng, huệ rạng v.v… 

 “Minh  cảm  minh  ứng” là  trong  đời  quá  khứ  từng  tu  những  hạnh  cạn  lòng 

 thành,  tận  lòng  kính  lễ  niệm,  đời  này  tuy  chưa  tu  tập,  nhưng  do  thiện  căn 

 trong đời trước, được Ngài gia bị mà không hay không biết, họa diệt, phước 

 đến,  nghiệp  tiêu  chướng  tận  v.v… “Minh  cảm  hiển  ứng”  là  đời  trước  từng 

 gieo  thiện  căn,  đời  này  được  gia  bị.  “Hiển  cảm  minh  ứng”  là  đời  này  dốc 

 lòng thành, kiệt lòng kính lễ niệm, chẳng thấy được gia bị, âm thầm được Từ 

 lực  gia  bị  khiến  hung  lui,  cát  (tốt  lành) đến,  nghiệp  tiêu,  chướng  tận  v.v… 

 “Diệc  hiển  diệc  minh  cảm  hiển  ứng”  là  đời  trước  đã  từng  gieo  thiện  căn, 

 đời này dốc cạn lòng thành lễ niệm, được gia bị rõ ràng, chuyển họa thành 

 phước  v.v…  “Diệc  hiển  diệc  minh  cảm  minh  ứng”  là  đời  trước  từng  gieo 

 thiện căn, đời này dốc lòng thành lễ niệm, âm thầm được Từ lực gia hộ, đạt 

 được  các  thứ  lợi  ích.  Hiểu  rõ  điều  này  sẽ  biết  công  chẳng  hư  uổng,  quả 

 chẳng tự nhiên mà có. Dẫu cho trọn đời chẳng thấy dấu hiệu gì được gia bị, 

 cũng chẳng đến nỗi sanh tâm oán vọng, bỏ cuộc giữa đường. Đạo cảm ứng 

 vi diệu khó thể nghĩ suy, tạm ghi đại lược để khơi gợi cho người sáng suốt 

 trong  mai sau). 



Sự  ứng  hiện  ấy  lớn  -  nhỏ,  hơn  -  kém  là  do  lòng  Thành  đã  đến  mức 

cùng cực hay chưa mà thôi! Dẫu cho tâm không thể tin chắc, chưa chí thành 

đến cùng cực, nhưng nếu có thể nhất niệm dốc lòng Thành ắt cũng đạt được 

lợi ích. Nhưng tùy theo một niệm chí thành của mình mà chia ra hơn - kém, 

lợi ích đạt được sẽ chẳng thể siêu tuyệt như người dốc cạn lòng Thành, tận 

hết lòng kính. Giống như trăng vẫn hiện bóng trong nước đục, nhưng lờ mờ 

không rõ. Người mù tuy chẳng thể đích thân thấy được ánh trăng, nhưng có 

khi nào chẳng được ánh trăng chiếu soi? Bồ Tát đại từ đại bi, làm chỗ nương 

tựa cho các chúng sanh trong khắp pháp  giới. Do vậy,  nhân dân cả nước ai 

nấy đều tín phụng, vì thế mới thường nói  “nhà nhà Quán Thế Âm”. 



Đạo tràng ứng hóa của Ngài cố nhiên không phải chỉ có một chỗ. Như 

Nam Ngũ Đài  Sơn, Đại  Hương  Sơn ở  Thiểm Tây,  Thiên Trúc  Sơn ở Chiết 

Giang v.v… là những nơi cảm ứng rõ ràng, hương đèn nhộn nhịp, nhưng chỉ 

có Nam Hải Phổ Đà Sơn thật là bậc nhất do tên chỗ này được ghi trong kinh 

Hoa Nghiêm, năm xưa Thiện Tài đích thân tham học [tại đây]. Ân trọn khắp 

mọi  loài,  hoàng  đế  các  đời  sắc  kiến28,  nên  được  cả  cõi  đời  sùng  kính,  các 

nước ngưỡng mộ. 

Tưởng  nghĩ  Bồ  Tát ứng  hóa  cho  hàng  căn  cơ  Đại  Thừa  trong  tam  thừa 

thiên tiên, nên trải bao kiếp thường trụ nơi núi này, chứ nào phải chỉ dài lâu 

như  trời  như  đất.  Nhưng  về  phía  thị  hiện  ứng  tích  cho  phàm  phu  thì  trong 

năm Trinh Minh thứ hai (916) nhà Châu Lương29 thời Ngũ Đại, Huệ Ngạc30 

đại sư thỉnh tượng Quán  Âm bằng đồng từ núi Ngũ Đài  muốn đưa về Nhật 

Bản.  Đi  đến  đây,  thuyền  bị  ách  lại  không  đi  được  nữa,  mới  bèn  khai  sơn. 

Đến nay đã hơn một ngàn năm, sự tích, thi văn được biên soạn thành tập với 

tựa đề là Phổ Đà Sơn Chí. 

Tôi thường hay bệnh nên đối với những sự - lý cảm ứng chẳng thể nghĩ 

bàn  của  Bồ  Tát  thật  khó  phát  huy.  Tính  đọc  khắp  Đại  Tạng,  xem  trọn  các 

sách, phàm những sự tích Bồ Tát tùy cơ ứng theo lòng cảm đều ghi chép đầy 

đủ, khắc bản lưu thông, một là để xiển dương đạo mầu độ sanh của Bồ Tát, 

hai  là  khải  phát  duyên  lành  thoát  khổ  cho  chúng  sanh;  nhưng  do  bệnh  mắt 

chưa lành, chưa thể như nguyện.   



Cư  sĩ  Hà  Liêm  Thần  ở  Cối  Kê,  thấu  hiểu  tâm  tủy  đạo  Nho,  y  thuật 

được  xưng  là  quốc  thủ31,  chí  hạnh  cao  khiết,  tín  tâm  thuần  chân,  từng  kêu 

gọi  đồng  nhân32  lập  Tang  Du  Xã33,  với  ý  nghĩa  cảnh  chiều  tà  không  còn 

nhiều, nghĩ cách quay về, đồng tu Tịnh nghiệp, cầu sanh An Dưỡng. Lại do 

hết thảy chúng sanh đắm chìm trong biển khổ đã lâu, chẳng nương vào pháp 

lực thì không cách nào vượt ra được, tính đem những sự tích ứng hóa của Bồ 

Tát làm thuyền cứu  mạng, thả trong  biển  khổ,  vung tay kêu  gấp để dẫn dắt 

những kẻ chìm đắm lên thuyền, ngõ hầu cùng lên được bờ kia, về thẳng quê 

nhà,  vĩnh  viễn  lìa  khỏi  các  nỗi  khổ,  chỉ  hưởng  những  sự  vui.  Do  vậy,  bèn 

cho  in thạch bản cuốn Phổ Đà Sơn Chí để lưu truyền  rộng  rãi  hòng đền ân 

Đại Sĩ độ sanh, tạo đường nẻo cho chúng sanh gieo lòng Thành. Ông ta bảo 

tôi  viết  lời  tựa,  tôi  khôn  ngăn  hoan  hỷ,  quên  phứt  mình  kém  hèn,  liền  đem 

những  chuyện  cảm  ứng  mầu  nhiệm  của  Bồ  Tát  nêu  tỏ  đại  lược.  Những  sự 

tích khác, cố nhiên đã chép trọn vẹn trong sách, cần gì phải dài dòng nữa! 

Mùa  Xuân  năm  Kỷ  Mùi,  tức  năm  Dân  Quốc  thứ  8  (1919),  Cổ  Tân 

Thường Tàm Quý Tăng Ấn Quang Thích Thánh Lượng kính soạn 



---o0o--- 

Phụ lục - Bài ký về chuyện Quán Âm Bồ Tát ứng tích tại Nam Ngũ Đài 

Sơn & lời tán tụng 

 (Núi này cách tỉnh thành Thiểm Tây bảy mươi dặm) 





 Bài ký về sự thị hiện ứng tích văn từ điển nhã, tường thuật sự việc tinh 

 tường.  Tiếc  rằng  diệu  lực  vô  tác  chẳng  thể  nghĩ  bàn  của  Bồ  Tát  còn  chưa 

 được nêu tỏ. Quang tôi chẳng nề hà kém tệ, gượng soạn một bài tán để đặt ở 

 trước,  mong  sao  sự  lý  viên  dung,  Thể  lẫn  Dụng  cùng  được  nêu  tỏ.  Nguyên 

 do chúng sanh có thể cảm, nguyên do thánh có thể ứng đều  được nêu bày, 

 ngõ hầu người sau đọc đến liền phát Bồ Đề tâm, thấy người hiền mong được 

 bằng, lấy tâm của đức Quán Âm làm tâm mình, lấy việc của ngài Quán Âm 

 làm  việc của mình, để rồi cũng là đức Quán Âm trong đời vị lai. Tuy văn từ 

 chẳng bóng bảy, trang nhã, nhưng ý nghĩa cũng đáng chấp nhận  được. Tán 

 rằng:  

  

 Quán Âm đại sĩ trong vô lượng kiếp, thành Phật đã lâu. Vì độ chúng 

 sanh  chẳng  lìa  Tịch  Quang,  hiện  thân  Bồ  Tát.  Lại  còn  ứng  khắp  quần  cơ, 

 hiện hình trong lục đạo. Dùng ba mươi hai ứng thân, mười bốn vô úy, bốn 

 vô tác diệu lực chẳng thể nghĩ bàn, tầm thanh cứu khổ, độ thoát quần manh. 

 Nên dùng thân nào để độ được bèn hiện thân ấy để thuyết pháp. Khác nào 

 trăng in bóng trên ngàn con sông, mùa Xuân tăng trưởng muôn cây cỏ. Tuy 

 trọn chẳng tính nghĩ, nhưng chẳng sai sót mảy may. Ấy là vì triệt chứng duy 

 tâm, tỏ trọn tự tánh. Vận lòng Bi đồng thể, khởi lòng Từ vô duyên, lấy niệm 

 của  chúng  sanh  làm  tâm,  lấy  hết  cảnh  trong  pháp  giới  làm  lượng.  Do  vậy 

 biết vô tận pháp giới vô lượng chúng sanh đều ở trong tâm tịch chiếu của Bồ 

 Tát.  Cho  nên  được  mây  bủa   cửa  Từ,  sóng  trào  biển  Bi,  hễ  cảm  liền  ứng, 

 không nguyện nào chẳng thỏa!   



 (Năm  Giáp  Dần  tức  năm  Dân  Quốc  thứ  3  (1914),  Ấn  Quang  Thích 

 Thánh Lượng đảnh lễ kính cẩn viết. Từ đây trở đi là phần ký về sự thị hiện 

 ứng tích)  





Hang Đại Sơn Nham  là chỗ rồng rắn ở, lâu  năm biến thành  yêu tinh, 

mặc  tình  gieo  hung  tác  nghiệt,  ăn  nuốt  không  ngừng,  gây  họa  lây  cho  dân 

chúng,  biến  ra  hình  thù  quái  dị  bay  lên,  không  ai  chế  ngự  nổi.  Nếu  không 

phải bậc ứng thân đại sĩ, ai có thể cứu tế cho được! Vòi vọi thay diệu trí thần 

lực chẳng thể nghĩ bàn! Nhưng trong cảnh chẳng nghĩ bàn, gượng dùng văn 

từ để ghi chép, thuật lại sự tích, ngõ hầu gợi lòng tin sâu xa cho những bậc 

quân tử cả ngàn năm sau. 

Xưa kia, vào thời Tùy, trong niên hiệu Nhân Thọ (601-604), núi này có 

độc  long. Do  nó có sức thần thông tạo bởi nghiệp  lực,  nên biến  hình thành 

người  mặc áo  lông (đạo sĩ)34, cầm  đan dược đi bán ở  Trường  An,  trá  xưng 

tiên thuật để lừa kẻ ngu tục, bảo thuốc ấy linh lắm, uống vào lập tức bay lên 

trời. Ô hô! Người dân vô tri nhẹ dạ tin lời ấy, phàm kẻ uống thuốc ấy bay lên 

trời không biết là bao nhiêu! Nào có biết sẽ bị rớt xuống sào huyệt của đạo sĩ 

ấy để thỏa bụng miệng hắn? 

Dân  cư  một  phương  vẫn  mê  chẳng  ngộ,  chỉ  có  đức  Đại  Sĩ  ta  do  sức  bi 

nguyện, hiện thân tỳ-kheo, kết cỏ  làm am, sống trên đảnh  núi ấy, dùng sức 

diệu trí hàng phục thần thông yêu quái ấy, dùng gió thanh tịnh trừ khử nhiệt 

não  cho  nó.  Ý  niệm  từ  bi  thấm  đến,  độc  khí  ngầm  tiêu,  rồng  được  thanh 

lương  ở  yên  trong  hang  núi.  Dân  chúng  nhờ  đức  ấy  đều  giữ  được  mạng 

sống. Chuyện quái dị xưa kia chẳng còn thấy nữa. Do vậy, sự thi ân linh ứng 

ấy  thấu đến triều đình. Vì Sư có công đối  với đất  nước, có ân đối  với dân, 

nên  lập  chùa  trên  đảnh  núi  để  đáp  tạ.  Đại  Sĩ  dùng  gió  Từ,  mưa  pháp  cứu 

khắp  hàm  linh,  huệ  nhật  sáng  ngời  thanh  tịnh,  phá  các  tối  tăm.  Do  vậy, 

người quyền quý35 ngưỡng mộ, kẻ bình dân khâm phục phong cách, cắt lưới 

ái  để quy chân, bỏ trâm anh để  nhập đạo.  Đại Sĩ thường  ngồi trên  tảng đá, 

vượn  núi,  thú  hoang  quây  quần  bên  tòa,  trăm  loài  chim  tụ  họp  đông  nghịt, 

đậu lặng lẽ như đang nghe pháp âm, một lúc lâu sau mới bay đi. 

Ô hô! Dựng chùa vừa được một năm thì vào ngày Mười Chín tháng Sáu, 

Đại  Sĩ  đột  nhiên  thị  hiện  vô  thường,  điềm  nhiên  nhập  diệt.  Mùi  hương  lạ 

ngập thất, sương sầu phủ kín trời, chim thú kêu ai oán, núi rừng đổi sắc. Lúc 

đó,  mọi  người  trong  chùa  nghe  triều  đình  sai  sứ  đem  hương  ban  xuống, 

phụng  chỉ  phúng  điếu,  phong  tặng  để  đề  cao  phước  ngầm.  Lúc  làm  lễ  trà-

tỳ36, trời đất tối tăm, trong khoảnh khắc ấy, [nơi ấy] hóa thành cõi bạc, chợt 

nghe trên không trung vang lên tiếng tiêu, tiếng trống, núi non lay động, mây 

lành phủ trùm, hương lạ ngào ngạt. Từ trên ngọn núi phía Đông chợt hiện ra 

cái cầu vàng, trên cầu thiên chúng đứng thành hàng, ai nấy cầm tràng phan 

và  rải  hoa  vàng  phơi  phới  chẳng  rơi  xuống  đất.  Cuối  cùng  trên  ngọn  Nam 

Đài, trăm thứ báu chói  ngời,  nhiều  không  biết  xuể,  xông  lên  tận trời không 

ngằn mé! Trong đó, [Bồ Tát] hiện tướng tự tại đoan nghiêm, từ dung vĩ đại, 

rực  rỡ,  anh  lạc,  thù  y37,  gió  trời  hiu  hiu,  sáng  ngời  trước  mắt.  Khi  ấy,  hai 

chúng  Tăng  - tục  một  ngàn  một  trăm  mấy  mươi  người  đều  thấy  dung  nghi 

thật  sự,  buồn  vui  lẫn  lộn,  không  ai  chẳng  khóc  lóc  chiêm  lễ,  quy  y,  xưng 

danh hết sức cung kính. Lúc ấy mới biết là Quán Âm Đại Sĩ thị hiện ứng tích 

vậy! Thanh khí, dị hương đọng lại cả tháng. 

Quan  Tả  Bộc  Xạ38  là  ông  Cao  tấu  trình  đầy  đủ  sự  việc.  Hoàng  thượng 

xem  tờ biểu, than thở  hồi  lâu, thâu thập  di cốt  lập tháp, đích thân  viết  biển 

đề,  ban  hiệu  là  Quán  Âm  Đài  Tự,  ban  tặng  ruộng  đất  rừng  núi  mỗi  chiều 

rộng trăm dặm. Mỗi năm ban ngự hương để chư Tăng làm lễ cúng tôn sùng 

pháp hóa rộng lớn. Đến năm Đại Lịch thứ sáu (771) đời Đường, đổi tên chùa 

thành  Nam  Ngũ  Đài  Sơn  Thánh  Thọ  Tự.  Thời  Ngũ  Đại,  chiến  tranh  liên 

miên, điện vũ thuộc các đài đều bị thiêu hủy, chỉ còn tàn tăng, nhà nát ở lẫn 

cùng gỗ đá. 

Đến  mùa  Hạ  năm  Thái  Bình  Hưng  Quốc  thứ  ba  (978)  đời  Tống,  trước 

sau sáu  lần  hiện  những điềm  lành  như mây  lành có  hình tròn  năm  màu. Vị 

Tăng chủ trì là Hoài Vĩ tâu trình đầy đủ lên quan Phủ Doãn, được quan tâu 

lên  triều  đình.  Triều  đình  bèn  sắc  tứ  bảng  vàng,  đề  là  Ngũ  Đài  Sơn  Viên 

Quang  Tự. Do  vậy,  tu sửa,  xây thêm điện báu, đắp  vẽ tượng Bồ  Tát. Ráng 

khói hương cùng vàng, ngọc đua sáng; nhịp mõ cùng tiếng gió thổi qua rặng 

tùng  cùng  diễn  nhiệm  mầu.  Nhà  cửa  trong  các  đài  trên  dưới  đều  xây  dựng 

mới, trụ trì tiếp nối hương đèn chẳng dứt. Từ quang chiếu sáng, đá ươm mây 

lành, mưa pháp thấm đẫm, nước thành cam lộ. 

Cách  mấy  trăm  bước  về  phía  Nam  Đài,  có  một  thạch  tuyền,  chảy  vào 

một cái ao hình vuông, sắc vị ngọt sạch, trừ được nhiệt não, làm tươi nhuận 

sự khô kháo. Mở rộng ra thời tràn ngập sa giới (các cõi nước nhiều như cát), 

thâu hẹp lại thì ao đá lặng trong. Có lúc hạn hán gắt gao, người nghênh thỉnh 

đứng  nối  tiếp  nhau  bên  đường,  đều  được  cảm  ứng  như  lòng  mong,  châu 

quận  đều  ghi  rõ  [chuyện  này] trong  sách  vở.  Hữu  tình  được  hưởng  phước, 

cây cỏ đượm ân. Từ xưa đến nay, tiếng tăm chẳng mất. 

Ôi! Đại Thánh dùng sức bi nguyện, phước phủ một phương, mà dân một 

phương ấy cũng chẳng quên ân phước từ bi. Mỗi dịp Thanh Minh và nhằm 

ngày kỵ cuối  Hạ, chẳng  ngại  xa  xôi trăm  dặm, trèo  leo khó khăn, hiểm trở, 

đều  mang  tấm  lòng  thanh  tịnh  noi  dấu  chân  lên  đến  nơi,  nào  phải  chỉ  trăm 

ngàn vạn? Dìu già, dắt trẻ, đông nghịt đường nẻo, kéo dài hơn cả tháng. Ai 

nấy đều dùng hương hoa, âm nhạc, lọng lụa, tràng phan, vật dụng cần dùng 

để cúng dường. Rồi đầu mặt đảnh lễ, hết sức cung kính chiêm ngưỡng hình 

tượng,  đi  nhiễu,  tán  thán,  không  ai  chẳng  gột  tội,  được  phước,  trừ  chướng, 

đượm ân, nào uổng công bôn ba leo trèo. Vị Tăng trong chùa là Pháp Nhẫn 

lo  rằng  năm  tháng đã  lâu, dấu thiêng bị chìm  mất,  nên đem các tấm  bia  hư 

vỡ nhờ ghi chép lại, Phổ Minh cố từ tạ nhưng chẳng được, thật xấu hổ chẳng 

phải là tay văn tài. Nếu gặp được bậc hiền sĩ sửa đổi cho đúng, chẳng hợp lẽ 

hơn ư? 

Thái Bạch  Sơn Thích Phổ Minh  kính cẩn soạn (Đời  nhà Nguyên, tháng 

Giêng năm Chí Nguyên thứ bảy (1270) lập bia). 



 Bài tựa cho bản Phổ Đà Sơn Chí in theo lối thạch bản đã nêu rõ lý cảm 

 ứng rất tường tận. Bài ký về sự thị hiện ứng tích tại Nam Ngũ Đài chính là 

 dấu  tích  thật  sự  của  chuyện  Đại  Sĩ  hiện  thân  tỳ-kheo  cứu  khổ,  đấy  cũng 

 chính là căn nguyên của lễ hội dâng hương vào ngày Mười Chín tháng Sáu, 

 cho nên tôi sao lục ngõ hầu độc giả sẽ sanh lòng chánh tín. Thích Ấn Quang 

 kính đề. 



---o0o--- 

Phụ Lục - Lễ Quán Thế Âm Bồ Tát Sớ 

 (đây chính là nguyên nhân soạn cuốn tụng văn này cho nên sao lục thêm vào 

 đây) 





Từng  nghe  chư  Phật  Như  Lai  lấy  đại  bi  làm  Thể,  Bồ  Đề  Tát  Đỏa39 

nương theo Bát Nhã quán tâm. Tịch diệt hiện tiền, nên đắc thượng đồng hạ 

hợp;  chân  không  vô  tướng,  bèn  có  thể  cứu  khổ  tầm  thanh.  Bậc  Thất  Hạnh 

mới bắt đầu vào cõi tục độ sanh, ngôi Lục Địa mới dần dần tu tập đồng sự, 

ái  ngữ.  Nếu  chẳng  thành  Chánh  Giác  đã  lâu,  hiện  thân  Liệt  Ứng40  để  hành 

hạnh Từ, độ hết chúng sanh rồi mới hiện rõ tướng thành Phật; ai có được sức 

oai thần vòi vọi như thế hay chăng? 

Cung kính tán dương  bậc đại từ đại bi Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát, trụ trong 

núi Bổ Đát Lạc Ca (Potalaka), đắc pháp đại bi giải thoát, sư thừa Tĩnh Trụ41, 

thị  hiện  thánh  hiệu  Chánh  Pháp  Minh.  Bổ  xứ  Di  Đà,  được  thọ  ký  non  cao 

công  đức.  Bảo  Tạng  trụ  thế,  hồi  hướng  Bồ  Đề42.  Vườn  rừng  oai  đức,  thệ 

nguyện rộng sâu. Từ Văn - Tư - Tu, đốn  nhập Chánh Định, đắc  viên thông 

chân thường, mọi chuyện đều chân thật. Huân tu Kim Cang tam-muội, thanh 

tịnh bảo giác viên dung. Mười bốn vô úy, phước trọn chúng sanh. Ba mươi 

hai ứng thân, độ khắp muôn loài đều thành Đẳng Giác. Trọn đủ công đức đại 

tự tại, diệu  dung  liền  hiện. Có đức chẳng thể  nghĩ bàn, ban thí cực quả. Vì 

thế, niệm danh Ngài một niệm, công đức bằng với trì niệm sáu mươi hai ức 

danh hiệu các vị Bồ Tát khác. Hai mươi bốn pháp Viên Thông của các thánh 

giả đều phải  lui nhường. Một  nẻo Niết  Bàn, ba đời  học Phật  vẫn  phải kính 

nghe; thị hiện Phổ Môn, tám vạn người phát Vô Đẳng Đẳng. Đã thế, phù tá 

Di Đà, tuy ngự An Dưỡng, nhưng vì nhiếp hóa chúng sanh, hiện trụ Sa Bà. 

Kim  Thành,  Hùng  Nhĩ,  đua  nhau  thuật  chuyện  hóa  thân.  Ngũ  Đài,  Tứ 

Châu, cùng phô thánh tích. Thậm chí, nơi vỏ sò, nghêu, hiện hình tượng mầu 

nhiệm trang  nghiêm; trứng  gà, ba ba, thấy dấu  tích kim dung chói rạng. Vì 

thế  biết  thâm  ân  của  từ  phụ  dẫu  đốt  thân  vẫn  khó  đáp  đền.  Lòng  đau  đáu 

thiết  tha,  quả  thật  phải  gào  than,  ứa  lệ!  Đệ  tử  Chỉ  Tịnh  bỏ  cha  trốn  đi,  đói 

rách chốn quê người đã lâu ngày43, trôi giạt theo nghiệp, càng dùng dằng hết 

nửa  đời  người.  Tám  năm  phụng  sự,  gánh  phân,  bỏ  vàng.  Ma  bệnh  trói 

buộc44, nhận bọt sóng quên mất biển cả, tự thẹn mê cuồng45, phát tâm kính lễ 

dưới  chân  Đại  Sĩ   (lễ  tượng  Tam  Thánh  tại  nhà);  tay  lần  chuỗi  niệm  Phật, 

mỗi ngày ba trăm lượt. Đảnh lễ, tụng kinh  (chỉ kinh Di Đà), mỗi tháng một 

trăm  lẻ  tám  quyển,  đọc  văn  Kim  Cang,  chỉ  cầu  làm  Phật.  Lễ  kệ  Phổ  Hiền, 

phát  nguyện độ sanh;  niệm chú Vãng  Sanh, đức Phật thường trụ  trên đảnh. 

Trì  thần  chú  Đại  Bi,  nước  tắm  cũng  độ  được  người46;  đều  cậy  vào  những 

nhân  duyên  đại  thiện  như  thế,  để  làm  công  cứ  vãng  sanh.  Vả  nữa,  đời  này 

độn căn,  ma chướng khó  tiêu, túc thế oan  nghiệt sâu  nặng, chánh tín dễ  lui 

sụt,  bèn  toan  gõ  cửa  Bạch  Hoa47,  kiền  thành  tham  lễ  tượng  báu.  Như  Từ 

Mẫn48  sang  Tây,  mong  được  thấy  thánh  dung  thật  sự;  học  Thiện  Tài  đi  về 

phương Nam, nguyện gặp bạn thánh. Vẫn xin Ngài từ bi thương xót, hãy gấp 

gia  bị  cho  con,  giữa  mây  thị  hiện  cho  Trương  Sứ  thấy,  anh  lạc  đoan 

nghiêm49;  vách  đá  hiện  thân  cho  Sử tướng,  kim  quang  chói  ngời50.  Cam  lộ 

quán đảnh, tăng biện tài cho Trí Giác51. Tay báu phanh ruột, chữa chứng khí 

tật cho Pháp Nghĩa52. 

Nay con vẫn còn gởi thân nơi đất khách, chưa được ở yên, xin Ngài ban 

cho nhà đẹp, mong được thấu hiểu pháp môn. Lần chuỗi Lý mẫu, biết trước 

lúc mất. Ăn khoai Đình Chương53, định ngày về Tây. Ấn sáp ép xuống kim 

nê, ấn nát mà nét ấn đã hiện, niệm Phật, Phật bèn tùy tâm hiện, duỗi cánh tay 

sen  hồng,  đón  lên  đài  vàng,  phóng  bạch  hào  quang,  đẫn  về  gác  báu,  cùng 

chứng An Lạc. Chúng sanh và Phật vốn chẳng sai biệt, cách ngăn. Trở lại Sa 

Bà,  mẹ  con  chẳng  hề  xa  cách.  Trình  tâm  nguyện  ấy,  cúi  xin  chứng  minh. 

Ngày hôm nay trên đá kim cang, quy y bậc đạo sư nơi biển trí, đến năm nào 

trong  tương  lai,  nơi đóa  hoa Ma Ni, con sẽ được theo  hầu  vị thiện  hữu thù 

thắng đội mão trời. 

Tiết  Xuân  năm  Nhâm  Tuất,  tức  năm  Dân  Quốc  11  (1922),  Bành  Trạch 

Hứa Chỉ Tịnh kính soạn  (chữ Táp (卅)  đọc âm giống chữ Tát (薩),  nghĩa là 

 ba mươi)  



---o0o--- 

Phàm Lệ54 

 

1. Sách  gồm bốn  quyển, ba quyển đầu  là tụng  văn, ca tụng  nhân duyên 

nơi Bổn và Tích của Quán Âm Bồ Tát trong những kiếp xưa và sự tích cảm 

ứng trong phương này. Quyển cuối gồm những trích dẫn kinh văn nhằm làm 

chứng, trích dẫn đại lược mười mấy bộ kinh ngõ hầu độc giả biết duyên do 

đại  sự  của  đức  Quán  Âm,  cũng  như chú  thích  cặn  kẽ  những  điều  thuộc  về 

Bổn và Tích của Ngài trong tụng văn ở phần trước  (trong phần văn ca tụng 

 Bổn và Tích trong các quyển trước, dưới mỗi đoạn văn có lời chú thích đại 

 lược  nhưng  từ  ngữ  và  ý  nghĩa  chưa  thể  trọn  đủ,  nên  cần  phải  tham  khảo 

 phần kinh văn dẫn chứng này thì mới có thể thông suốt nguyên ủy). Lại kèm 

thêm một quyển ca tụng kinh Kim Cang vì người trì tụng kinh này rất đông 

nên tôi cũng soạn văn ca tụng để mong người đọc sẽ được hưởng lợi ích thật 

sự.  Tuy  không  phải  là  cùng  một  bộ  sách  với  phần  trước,  nhưng  do  muốn 

được lưu truyền rộng rãi nên tôi kính cẩn ghép vào cuối bộ sách này. 



2. Sách Quán Âm Bổn Tích Tụng gồm bốn quyển này chính là quyển 

đầu của bộ Phổ Đà Sơn Chí. Do số quyển [của Phổ Đà Sơn Chí] khá nhiều, 

nên  đem  [sách  Quán  Âm  Bổn  Tích  Tụng  này]  ấn  hành  riêng  nhằm  mong 

được lưu truyền rộng rãi. 



3.  Cách  phân  chia  chương  mục  trong  sách  này  hết  sức  giản  lược, 

chẳng câu nệ theo lệ thường, chỉ nhằm trình bày đại cương. Hơn nữa, trong 

phần tụng văn, gặp chỗ nào cần thiết cũng sẽ tùy nghi diễn giải, hơi khác với 

sườn bài. Các chương như các tướng thị hiện tại Phổ Đà, sẽ đặc biệt đánh số 

một, hai v.v... cho tiện tra cứu. 



4.  Phàm  trích  dẫn  kinh,  luận  và  các  sách  không  thuộc  nhà  Phật  đều 

trích dẫn  đại  lược  nguyên  văn. Danh  xưng của  nguyên tác  [được trích dẫn] 

cũng tuân theo cách gọi tắt  (như những sách được nêu trong phần chú thích, 

 có  những  danh  xưng  như  Khoáng  Viên,  Quái  Viên,  Hữu  Đài  Tiên  Quán55 

 v.v... đều là tên của những bộ bút ký)  



5. Nếu phần chú thích của tụng văn khá chi ly, chẳng dễ đối chiếu, thì 

đối với mỗi câu tụng văn liên quan đều ghi những con số 1, 2, 3 v.v... trước 

mỗi câu để độc giả có thể dựa theo con số trước mỗi câu để kiếm phần chú 

thích tương ứng sẽ có thể thấy được ngay. Nếu phần chú thích của tụng văn 

không quá rắc rối, dễ đối chiếu, hoặc là lời chú thích cho cả  một đoạn kinh 

văn,  hoặc  chú  thích  vài  ý  nghĩa  liên  quan  đến  tụng  văn,  không  thể  cắt  rời 

từng phần được thì không đánh số. 



6. Cách chấm câu: Đối với mỗi đoạn tụng văn sẽ chia thành hai câu để 

người  mới  học  đọc  tụng  thuận  tiện.  Còn  những  phần  chú  thích  cho  lời  tựa 

chẳng hạn thì không tuân theo lệ ấy, cứ mỗi một đoạn lớn là một câu để lời 

văn khỏi bị cắt vụn, tản mạn. 



7. Sau khi bản thảo hoàn thành, giao cho thợ in, ấn loát lưu truyền, có 

những chỗ nào chưa thỏa đáng thì mai sau rảnh rang sẽ sửa đổi lần nữa cho 

được hoàn thiện. 







---o0o--- 



Bành Trạch Bồ Tát Giới đệ tử Hứa Chỉ Tịnh soạn 





Tụng văn chia thành ba phần:  



1. Trình bày ý nghĩa. 



2. Chánh thức ca tụng. 



3. Kết luận, khuyên lơn, hồi hướng. 



I. Trình bày ý nghĩa 





Bị  chú  của  người  dịch:   Để  độc  giả  dễ  phân  biệt  phần  tụng  văn  và 

 phần  lược  chú  của  cư  sĩ  Hứa  Chỉ  Tịnh,  chúng  tôi  áp  dụng  cách  thức  như 

 sau:  

  

 - Phần tụng văn in chữ đậm và nghiêng, những con số đánh dấu mỗi 

 đoạn được trình bày dưới dạng “1.”, “2.” v.v... 

  

 - Phần chú thích của ông Hứa Chỉ Tịnh sẽ được in bình thường, con 

 số tương ứng với mỗi câu trong phần tụng văn sẽ được bỏ trong ngoặc. 





Nêu rõ duyên khởi soạn tụng văn. Đây chính là phần mở đầu của toàn 

bộ thiên sách, được chia thành bốn đoạn:  



* Ca tụng Đại Sĩ bi trí song tu. 



* Ca tụng Đại Sĩ là bậc cổ Phật ứng thế nên tiếng tăm chấn động mười 

phương. 



* Ca tụng Ngài sốt sắng đại bi cứu khổ nên có duyên sâu nặng với cõi 

Sa Bà. 



* Dựa theo kinh văn để đính chánh những thuyết sai ngoa nhằm phát 

khởi chánh tín, nêu duyên khởi soạn tụng văn. 



1.   Thường nghe chư Phật không thân, nhưng Bát Nhã quả thật là mẹ 

 chư Phật; Bồ Đề chẳng phải là cây, nhưng đại bi vốn tự nẩy mầm. 

2 .  Vì  thế,  Pháp  Thân,  giải  thoát,  thiếu  trí  huệ  chẳng  thể  viên  dung. 

 Bổn trí, vạn hạnh, chỉ từ bi mới hòng hòa hợp. 

3.  Vì  vậy,  Tự  Tha  bất  nhị,  sáng  suốt  đến  cùng  cực  thì  chính  là  Như 

 Lai. Nhân quả đan xen, hạnh sâu xa quả thật chỉ có Bồ  Tát.  (Lý Trưởng 

 Giả chú giải kinh Hoa Nghiêm, cho rằng Quán Âm biểu thị Bi, Tự Tại biểu 

 thị Trí, mà hai chữ  Bi và Trí đã  bao gồm  hết thảy các môn Sự và Lý trong 

 Phật pháp. Vì thế, xếp [hai điều này] vào đầu[ bài ca tụng])  



(1) Trong phẩm Quang Minh Giác của kinh Hoa Nghiêm có đoạn:  “Ngã 

 tánh vị tằng hữu, Ngã Sở diệc không tịch, vân hà chư Như Lai, nhi đắc hữu 

 kỳ  thân?”   (Ngã  tánh  chưa  hề  có,  Ngã  Sở  cũng  rỗng  lặng,  cớ  sao  các  Như 

Lai,  lại  có  được  thân  ấy?).  Ngài  Di  Lặc  lại  bảo  Thiện  Tài:   “Bồ  Tát  dĩ  Bát 

 Nhã Ba La Mật vi mẫu”  (Bồ Tát lấy Bát Nhã Ba La Mật làm mẹ). Lục Tổ có 

bài  kệ  như  sau:   “Bồ  Đề  bổn  vô  thọ”   (Bồ  Đề  vốn  chẳng  phải  là  cây).  Phổ 

Hiền Hạnh Nguyện Phẩm có câu:  “Nhân ư đại bi, sanh Bồ Đề tâm”  (Do đại 

bi mà sanh tâm Bồ Đề). 





(2) Pháp Thân, Giải Thoát, Bát Nhã như ba điểm của chữ 

, có nghĩa 

là ba đức viên dung.  (

 là chữ Phạn, đọc là Y, biểu thị tam đức viên dung).  

Kinh Hoa Nghiêm lấy Văn Thù tượng trưng cho Căn Bản Trí, lấy Phổ Hiền 

tượng trưng cho Sai Biệt Hạnh, Quán Âm biểu thị tâm từ bi, Ngài ở vào địa 

vị  Thất  Hồi  Hướng.  Địa  vị  Thập  Hướng  là  do  từ  Thập  Trụ  và  Thập  Hạnh 

[mà có], nhưng đã dung hội nguyện lực từ bi, hưng khởi trọn khắp những sự 

lợi ích to lớn. 

(3)  Tự  giác,  giác  tha,  giác  mãn  thì  gọi  là  Phật.  Phẩm  Nhập  Pháp  Giới 

[của kinh Hoa Nghiêm] có câu:  “Ly tự tha kiến, tri tùng duyên khởi cố”  (Lìa 

cái thấy Tự và Tha, biết là do duyên khởi mà có). Sách Hợp Luận viết:  “Vô 

 biên  cõi  nước,  tự  tha  chẳng  ngăn  cách  chừng  bằng  đầu  lông”.   Kinh  Lăng 

Nghiêm  dạy:   “Minh  cực  tức  Như  Lai”   (Sáng  suốt  đến  cùng  cực  chính  là 

Như Lai). Lại nữa, [kinh Thiên Thủ Thiên Nhãn Vô Ngại Đại Bi Tâm Đà La 

Ni  chép]:   “Trong  đại  hội,  Quán  Thế  Âm  Như  Lai thọ  ký  cho  ta  thánh  hiệu 

 Quán Thế Âm” , chỉ rõ nhân quả thành tựu lẫn nhau, Thể và Dụng soi tỏ tột 

cùng lẫn nhau. Tâm Kinh có câu:  “Quán Tự Tại Bồ Tát hành thâm Bát Nhã 

 Ba La Mật Đa”. 



 1.   Dẫu là bậc đã đạt địa vị Hiện Tiền,  còn phải tu hạnh Tứ Nhiếp dần 

 dần. Chứng địa vị Bất Động, vẫn phải đợi ba lần gia hộ. 

 2.   Há chẳng phải là xuất Triền thì trí chướng dễ sanh, nguyện vào cõi 

 tục bèn gặp phải nạn vua đó ư? 

 3.    Chỉ  có  bậc  Đại  Sĩ tầm  thanh  cứu  khổ,  mang  hiệu Quán Âm,  đoạn 

 Hoặc, chứng Chân, được danh Tự Tại. 

 4. Danh là Niêm Sách, thật là lời “hễ được gặp sẽ chẳng luống uổng”. 

 Hiệu nhằm ứng tiếng, mang ý nghĩa “có cảm bèn thông”. 

 5.  Vốn  thành  Phật,  hiệu Chánh  Pháp  Minh,  nguyên  là  thầy  của  đức 

 Thích  Ca.  Trọn  thành  Thiên  Quang  Nhãn  độ  sanh,  lại  phù  tá  A  Di  Đà 

 Phật  (do đây, nêu ra hai danh hiệu Bi và Trí, thừa dịp, nêu ra các danh hiệu 

 khác ngõ hầu thế tục biết được Bổn địa xa xưa của Ngài). 

 6.  Nguyện  sâu  vô  lượng,  cùng  Tỳ  Lô  đáng  gọi  trượng  phu.  Đức  nêu 

 mảy lông, dẫu Phổ Hiền chẳng rành ngằn mé! 

 7. Vì thế, sát-na xưng niệm, giống xưng danh trăm ngàn ức triệu Như 

 Lai. Ngẫu nhiên thọ trì, hơn niệm hiệu sáu mươi hai hằng sa Bồ Tát. 

 8. Tin tưởng danh hiệu tôn quý, khó thể được nghe. Phạm, Thích, trời, 

 người đều  nên sanh lòng  kính  ngưỡng   (Đây là  theo kinh Đại  Bi, từ hàng 

 Bồ Tát cho đến trời người đều phải nên sanh lòng cung kính [Quán Thế Âm 

 Bồ Tát], dẫn khởi duyên sâu nặng với cõi Sa Bà). 



(1)  Theo  Hoa  Nghiêm,  Lục  Địa  có  tên  là  Hiện  Tiền  Địa.  Theo  Hợp 

Luận:  “Trước khi chứng Lục Địa, đối với Tứ Nhiếp chưa được tự tại”.  Bát 

Địa  có  tên  là  Bất  Động  Địa,  kinh  văn  có  nói  đến  ba  lần  gia  hộ,  bảy  lần 

khuyên lơn. Ba lần gia hộ là: 

- Chư Phật hiện thân. 

- Ban cho trí huệ. 

- Tán thán, xoa đầu. 

Kinh  còn  chép:   “Nhược  chư  Phật  bất  dữ  thử  chư  Bồ  Tát  khởi  trí  môn 

 giả, bỉ tức nhập cứu cánh Niết Bàn, khí xả nhất thiết lợi chúng sanh nghiệp”  

(Nếu chư Phật chẳng dấy khởi trí môn cho các vị Bồ Tát ấy, họ liền nhập rốt 

ráo Niết Bàn, buông bỏ hết thảy sự nghiệp lợi lạc chúng sanh). 

(2) Trí Chướng là nói về Tịnh Chướng. Lục Địa Bồ Tát có hai thứ nhiễm 

nghiệp và tịnh nghiệp chưa mất, vì thế còn bị phiền não trói buộc chưa được 

tự  tại.  Phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  nói  tới  mười  nguyện  vương.  Phẩm 

Thập Định có chép:   “Chư Bồ Tát ư  Phổ Hiền sở, tâm sanh tôn trọng, khát 

 ngưỡng dục kiến, tất ư chúng hội, châu biến quán sát, nhi cánh bất đổ, diệc 

 bất kiến kỳ sở tọa chi tòa”  (Chư Bồ Tát sanh tâm tôn trọng Phổ Hiền Bồ Tát, 

khát ngưỡng muốn được thấy, nên đều quán sát trọn khắp chúng hội nhưng 

trọn chẳng thấy Ngài, cũng chẳng thấy tòa của Ngài đang ngồi). 

(3)  Sách  Hoa  Nghiêm  Hợp  Luận  viết:   “Quan  Thế  Âm,  tiếng  Phạn  là 

 Quang Thế Âm, dùng ánh sáng từ bi chiếu thế gian, nghe khổ liền cứu. Quán 

 Tự Tại có nghĩa là quán chiếu rõ ràng, thành tựu xuất thế Bát Nhã”.   

(4)  Đại  Bi  Chú  Kinh:   “Quán  Thế  Âm còn  có  tên  là  Niêm  Sách”.   Niêm 

Sách (拈索) chính là sợi dây quyến sách (羂索: dây trói), thợ săn dùng dây 

này  để  bắt  thú,  thú  không  thoát  được.  [Danh  hiệu  Niêm  Sách]  nhằm  tỷ  dụ 

nghe  danh  hiệu  và  thấy  thân  tướng  của  Đại  Sĩ  thì  tâm  niệm  chẳng  luống 

uổng.  Vãng  Sanh  Luận  có  câu:  “Quán  Phật  bổn  nguyện  lực,  ngộ  vô  không 

 quá  giả”   (Quán  sức  bổn  nguyện  của  Phật  thì  sẽ  là  gặp  gỡ  không  luống 

uổng).  Thiên  Địa  Bổn  Khởi  Kinh:   “Ứng  Thanh  Bồ  Tát chính  là  Quán  Thế 

 Âm”.   Phần  Hệ  Từ  Truyện  trong  Châu  Dịch  có  câu:   “Cảm  chi  toại  thông 

 thiên hạ chi cố”  (Hễ cảm liền thông khắp nhân gian). 

(5) Đại Bi Chú Kinh:  “Thử Bồ Tát bất khả tư nghị oai thần chi lực, quá 

 khứ vô lượng kiếp trung, dĩ tác Phật cánh, hiệu Chánh Pháp Minh Như Lai”  

(Sức oai thần của vị Bồ Tát này chẳng thể nghĩ bàn, trong vô lượng kiếp đời 

quá khứ, Ngài đã thành Phật,  hiệu  là Chánh Pháp Minh Như Lai).  Lại  nữa, 

Quán  Âm  Tam  Muội  Kinh  chép:   “Thị  Quán  Thế  Âm,  tại  ngã  tiền  thành 

 Phật, danh Chánh Pháp Minh Như Lai, ngô vi đệ tử dã”  (Vị Quán Thế Âm 

Bồ Tát này đã thành Phật trước ta, hiệu là Chánh Pháp Minh Như Lai, ta là 

đệ  tử).  Đại  Bi  Chú  Kinh:   “Quán  Thế  Âm,  diệc  danh  Thiên  Quang  Nhãn”  

(Quán Thế Âm cũng có tên là Thiên Quang Nhãn). 

(6) Đại Giáo Vương Kinh:  “Ngũ trượng phu đồng Mạn Thù nguyện, tức 

 kim ngũ Phật, nhất Tỳ Lô Giá Na Phật, nhị A Súc Phật, tam Bảo Sanh Phật, 

 tứ  Quán  Tự  Tại  Vương  Phật,  ngũ  Bất  Không  Thành  Tựu  Phật”   (Năm  vị 

trượng phu có cùng nguyện với ngài Văn Thù, nay chính là năm vị Phật, một 

là Tỳ Lô Giá Na Phật, hai là A Súc Phật, ba là Bảo Sanh Phật, bốn là Quán 

Tự Tại Vương Phật, năm là Bất Không Thành Tựu Phật). Trong kinh Trang 

Nghiêm Bảo Vương, đức Phật nói:  “ Quán Tự Tại Bồ Tát, lịch kiếp cứu khổ, 

 cập trụ chủng chủng tam-muội, thân chư mao khổng hy hữu công đức, Phổ 

 Hiền Bồ Tát hành thập nhị niên, bất đắc biên tế”  (Quán Tự Tại Bồ Tát trải 

nhiều kiếp cứu khổ và trụ trong các thứ tam-muội, các lỗ chân lông trên thân 

đều có công đức hy hữu, Phổ Hiền Bồ Tát đi [trong một lỗ chân lông] suốt 

mười hai năm chẳng biết được ngằn mé). 

(7) Thập Nhất Diện Chú  Kinh:  “Nhược hữu xưng niệm bách thiên câu-

 chi na-dữu-đa chư Phật danh hiệu, phục hữu tạm thời ư ngã danh hiệu, chí 

 tâm  xưng  niệm.  Bỉ  nhị  công  đức,  bình  đẳng  bình  đẳng”   (Nếu  có  kẻ  nào 

xưng  niệm  danh  hiệu  của  trăm  ngàn  câu-chi  na-dữu-đa  chư  Phật, 

lại  có  kẻ  tạm  thời  chí  tâm  xưng  niệm  danh  hiệu  ta  thì  hai  công  đức 

ấy  đều  bình  đẳng).  Pháp  Hoa  Kinh:   “Nhược  hữu  nhân  thọ  trì  lục 

 thập  nhị  ức  hằng  hà  sa  Bồ  Tát  danh  tự,  phục  tận  hình  cúng  dường; 

 nhược  phục  hữu  nhân,  thọ  trì  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  danh  hiệu,  nãi 

 chí  nhất  thời  lễ  bái  cúng  dường,  thị  nhị  nhân  phước,  chánh  đẳng 

 vô dị” (Nếu có người thọ trì danh hiệu của sáu mươi hai ức hằng hà 

sa  Bồ  Tát  và  lại  suốt  đời  cúng  dường;  rồi  lại  có  người  thọ  trì  danh 

hiệu  của  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  cho  đến  lễ  bái,  cúng  dường  trong 

một  lúc  thì  phước  của  hai  người  ấy  giống  hệt  như  nhau  không  sai 

khác). 

(8)  Thập  Nhất  Diện  Chú  Kinh:   “Ngã  do  thử  chú,  danh  hiệu  tôn 

 quý,  nan  khả  đắc  văn”   (Do  chú  này  mà  danh  hiệu  của  ta  tôn  quý, 

khó thể  được  nghe).  Đại  Bi Chú  Kinh:   “Chánh  Pháp  Minh Như  Lai 

 đại  bi  nguyện  lực  hiện  tác  Bồ  Tát.  Nhữ  đẳng  chư  Bồ  Tát,  Phạm, 

 Thích, long  thần,  giai ưng cung kính,  nhất  thiết  nhân  thiên, thường 

 tu  cúng  dường”   (Chánh  Pháp  Minh  Như  Lai  do  đại  bi  nguyện  lực 

thị  hiện  làm  bậc  Bồ  Tát.  Hàng  Bồ  Tát  các  ông,  Phạm  Vương,  Đế 

Thích,  long  thần  đều  nên  cung  kính.  Hết  thảy  người  trời  hãy 

thường nên cúng dường). 



 1.  Chỉ  vì:  Hoa  Tạng  vô  tận,  riêng  Sa  Bà  khổ  nhóm  cực  nhiều. 

 Cực Lạc dễ sanh, lòng Bồ Tát từ bi xót thương sâu nhất. 

 2.  Vì  thế,  hiện  thân  trong  các  cõi  nhiều  tợ  vi  trần,  nhưng  cõi 

 này tôn Ngài  là  Thí  Vô  Úy.  [Tuy  ở  địa vị] Bổ xứ chốn Liên  Bang, 

 vẫn tới cõi này nhiếp người niệm Phật. 

 3. Làm tròng mắt cho thế gian, thái dương thêm rạng rỡ. Trên 

 biển lắm thánh hiền, ngự trên đóa bạch hoa. 

 4.  Bởi  lẽ,  chúng  sanh  nghiệp  nặng,  tình  ân  cần  như  thương 

 con một. 



(1)  Kinh  Hoa  Nghiêm  giảng  rõ  Hoa  Tạng  thế  giới  chủng,  trên 

dưới  gồm  tất  cả  hai  mươi  tầng.  Trong  tầng  thấp  nhất  có  một  cõi 

Phật sát vi trần số thế giới vây quanh. Cứ lên mỗi  một tầng trên, lại 

tăng  thêm  một  sát  trần56  thế  giới.  Đến  tầng  cao  nhất  có  hai  mươi 

Phật  sát  vi  trần  số  thế  giới  vây  quanh.  Thế  giới  Sa  Bà  nằm  ở  trung 

tâm  tầng  mười  ba.  Sa  Bà  (Sahā),  cõi  này  dịch  là  Kham  Nhẫn,  có 

nghĩa  là  chúng  sanh  có  những  phiền  não  như  tham,  sân,  si  v.v...  có 

thể chịu đựng khổ quả sanh tử. Lại còn dịch là Tạp Hội, có nghĩa là 

tam ác, năm đường, các nẻo xen tạp tụ hội. 

(2)  Pháp  Hoa  Kinh:   “Thập  phương chư quốc độ, vô sát  bất  hiện 

 thân” (Các cõi  nước  mười  phương, không  cõi  nào chẳng  hiện thân) 

và:   “Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  ư  bố  úy  cấp  nạn  chi  trung,  năng  thí  vô 

 úy.  Thị  cố,  thử  Sa  Bà  thế  giới  giai  hiệu  chi  vi  Thí  Vô  Úy  giả” 

(Trong  khi  sợ  hãi,  tai  nạn  cấp  bách,  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  có  thể 

ban cho sự không sợ hãi. Vì thế, thế giới Sa Bà đều gọi Ngài là bậc 

Thí Vô Úy). 

Vô  Lượng  Thọ  Kinh:   “Quán  Thế  Âm,  Đại  Thế  Chí,  hiện  cư  thử 

 giới,  tác  đại  nhiêu  ích,  nhiếp  niệm  Phật  nhân,  sanh  bỉ  Phật  quốc”  

(Quán Thế Âm, Đại Thế Chí hiện đang trụ trong thế giới này tạo sự 

lợi ích lớn, nhiếp thọ người niệm Phật sanh về cõi Phật kia). 

(3)  Thiên  Địa  Bổn  Khởi  Kinh:   “Kiếp  sơ  thời,  thiên  hạ  vô 

 quang, Di  Đà  Phật kích kiền chùy tập chúng, vị:  ‘Quá thử  bát thập 

 hằng  hà  sa  độ,  hữu  Nhẫn  độ,  thất  vu  quang  minh,  thùy  kiến  công 

 đức?’  Ứng  Thanh  Bồ  Tát,  dữ  Cát  Tường  Bồ  Tát,  cộng  nghị  vi   thế 

 tác  nhãn  mục.  Ứng  Thanh  tác  nhật,  Cát  Tường  tác  nguyệt” (Thuở 

kiếp  sơ,  thế  gian  không  có  ánh  sáng.  Phật  Di  Đà  gõ  kiền  chùy57 

nhóm  chúng,  bảo:  ‘Qua  khỏi  đây  tám  mươi  hằng  hà  sa  cõi,  có  cõi 

Kham  Nhẫn,  bị  mất  ánh  sáng,  ai  sẽ  lập  công  đức?’  Ứng  Thanh  Bồ 

Tát  và  Cát  Tường  Bồ  Tát  cùng  nhau  bàn  bạc  làm  con  mắt  cho  cõi 

đời. Ứng Thanh làm  mặt trời, Cát Tường làm  mặt trăng). 

Bài  kệ tụng của cư sĩ  Bệ  Sắt Chi  La [giới thiệu  trụ  xứ của Quán 

Âm Bồ Tát] trong [phẩm Nhập Pháp Giới của] kinh Hoa Nghiêm có 

câu:   “Hải  thượng  hữu  sơn  đa  thánh  hiền”   (Trên  biển  có  núi,  trong 

ấy  có  nhiều  thánh  hiền).  Bổ  Đát  Lạc  Ca  (Potalaka),  cõi  này  dịch  là 

Tiểu  Bạch  Hoa  vì  trong  núi  có  nhiều  loại  ấy.  Còn  dịch  là  Hải  Đảo 

vì  nó  ở  giữa  biển  cả,  chính  là  chỗ  ứng  hóa  của  Quán  Thế  Âm  Bồ 

Tát, tức là Phổ Đà Sơn hiện nay. 

(4)  Chiêm  Sát  Nghiệp  Báo  Kinh:   “Tuy  phục  phổ  du  nhất  thiết 

 sát  độ,  thường  khởi  công  nghiệp,  nhi  ư  ngũ  trược  ác  thế,  hóa  ích 

 thiên  đa”   (Tuy  vẫn  dạo  khắp  hết  thảy  cõi  nước,  thường  tạo  sự 

nghiệp  công  đức,  nhưng  đối  với  đời  ác  ngũ  trược  lại  riêng  chú 

trọng  giáo  hóa,  tạo  nhiều  lợi  ích).  Phẩm  Thập  Hồi  Hướng kinh  Hoa 

Nghiêm  có  câu:   “Bồ  Tát  đẳng  quán  nhất  thiết  chúng  sanh,  do  như 

 nhất  tử”   (Hàng  Bồ  Tát  bình  đẳng  xem  hết  thảy  chúng  sanh  ví  như 

con  một). 



 1.  Thường  xả  thân  và  vật  quý  báu,  vua,  quan  cung  kính, 

 phụng sự, hương hoa cúi lạy, phụ nữ, trẻ thơ quy y. 

 2.  Được  tôn  thờ  tột  bậc,  năm  trăm  thân  có  dư,  ghi  chép  sự 

 cảm ứng, ngàn vạn lời chẳng trọn. 

 3.  Nhưng  văn  nhân  biên  chép,  thiện  thư  đã  nhiều,  dã  sử  lưu 

 truyền, ngoa ngôn cũng lắm. 

 4.  Hoặc  nói  là  công  chúa  xả  thân,  hoặc  bảo  là  thần  tiên  nuốt 

 gió. 

 5.  Hoặc  nghi  là  bầy  tôi  Đế  Thích,  hoặc  lầm  tưởng  hình  tượng 

 Diện  Nhiên.  Tuy  truyền  thuật  chẳng  thiếu  ý  tôn  sùng,    nhưng 

 danh vị quả thật đã bị vu báng. Bèn dựa theo Khế Kinh, trình bày 

 Bổn  Tích  đại  lược,  ngõ  hầu  hàng  thiện  tín  cùng  được  kết  pháp 

 duyên  (Đây  là  vì  Ngài  có  duyên  sâu  nặng  nên  đến  nỗi  có  lắm  điều 

 ngoa  truyền,  nên  tôi  đặc  biệt  dựa  vào  Khế  Kinh  để  soạn  tụng  văn, 

 ngõ hầu người đọc sanh lòng chánh tín). 



(1) Lăng Nghiêm Kinh:  “Sở du thế giới, giai linh chúng sanh xả 

 thân  trân  bảo,  cầu  ngã  ai  mẫn”   (Trong  những  thế  giới  ta  đi  đến 

đều  khiến  cho  chúng  sanh  xả  thân  và  vật  quý  báu,  cầu  ta  xót 

thương). 

(2)  Văn  bia  Phó  Đại  Sĩ  có  câu:   “Quán  Âm  có  năm  trăm  thân 

 trong  cõi  Diêm  Phù  Đề,  thị  hiện  giống  như  phàm  phu  để  giáo  hóa 

 chúng sanh” , xem trong kinh Đình Thủy. 

(3)  Tục  truyền  Đại  Sĩ  là  con  gái  thứ  ba  của  Diệu  Trang  Vương, 

tên  là  Diệu  Thiện,  xả  tay  và  mắt  để  chữa  bệnh  ngặt  cho  cha,  bèn 

hiện  hình  tượng  ngàn  mắt  ngàn  tay.  Sách  Biên  Niên  Thông  Luận 

bảo  đó  lời  của  thiên  thần  nói  với  Nam  Sơn  Đạo  Tuyên  luật  sư.  Lại 

nữa,  sách  Nhữ  Châu  Chí  chép  con  gái  thứ  ba  của  Sở  Trang  Vương 

tên  là  Diệu  Thiện.  Vua  bị  bệnh  ngặt,  thầy  lang  nói:  “Ắt  phải  có 

được  tay  và  mắt  của  người  thân  thì  mới  lành  bệnh  được!”  Công 

chúa bèn cắt tay và mắt cứu cha lành bệnh. Công chúa cũng tọa hóa 

(ngồi  qua  đời).  Thầy  lang  nói:  “Đấy  là  bậc  Bồ  Tát  đại  bi”,  nói 

xong, không  thấy đâu  nữa.  Trang  Vương  liền phong tặng công chúa 

là  Đại  Bi  Bồ  Tát,  dựng  chùa  ở  Hương  Sơn,  đắp  tượng  Thiên  Thủ 

Thiên  Nhãn.  Hoặc  nói:  Trang  Vương  hạ  lệnh  đắp  tượng   “toàn  thủ 

 toàn  nhãn”   (có  đủ  mắt  và  tay),  bầy  tôi  tưởng  lầm  là   “thiên  thủ 

 thiên  nhãn” .  Xét  ra,  lời  thiên  thần  chắc  là  nói  về  chuyện  kiếp 

trước,  nhưng Cảm  Thông  Lục không chép. Còn  như  thuyết của Nhữ 

Châu Chí là ngoa truyền, sai lầm, không còn nghi ngờ chi nữa! 

Sách  Kỷ  Sử  Thông  Giám  chép  thời  Châu  Tuyên  Vương,  Trường 

Tang  Công  nói:   “Lão  Quân  bảo:  -  Ta  đến  Nam  Hải,  nghe  nói  đến 

 động  Triều  Âm  ở  Lạc  Ca  Nham  có  một  vị  nữ  chân58  tên  là  Từ  Hàng 

 Đại  Sĩ,  Ngài  dạy  ta  cách  uống  nước  cam  lộ” .  Sách  còn  chép  Tiện 

Môn  Tử  nói:   “Tần  Thủy  Hoàng  đi  lên  phương  Bắc,  tôi  vào  Nam 

 Hải,  đến  thăm  Từ  Hàng  Đại  Sĩ,  Ngài  lấy  ra  cây  xương  bồ59  chín 

 đốt,  dạy  tôi  gieo  trồng” .  Sách  Thần  Tiên  Giám  lại  chép:   “An  Kỳ 

 Sinh60  gặp  Đại  Sĩ,  xin  bài  thuốc  cam  lộ,  Đại  Sĩ  tặng  cho” .  Đây 

chính  là  đạo  luyện  Kim  Đan  mượn  danh  Phật  pháp  để  tăng  thanh 

thế,  giá  trị,  nhằm  lừa  bịp  người  đời,  quyết  chẳng  đáng  tin.  Lại  còn 

có  cuốn  Tâm  Kinh  Chân  Giải  của  Tỉnh  Mộng  đạo  nhân  biến  lờ i 

Phật  thành  lời  ma,  càng  biến  thành  đại  vọng  ngữ,  đọa  trong  ngục 

Vô Gián. Hãy gấp nên đốt sạch để tiêu trừ tội khiên ấy. 

(4)  Sách  Nam  Hải  Nhất  Chước  chép  trong  đàn  cầu  mưa  ở  phủ 

Bảo Ninh, tỉnh Tứ Xuyên, thần tiên hiển hóa giáng cơ bút có những 

câu  như   “Nam  Hải  Quán  Âm  quỳ  mọp  ở  kim  khuyết61  van  nài  Ngọc 

 Đế”.   Đúng  là  coi  Bồ  Tát  như  bầy  tôi  của  Ngọc  Đế,  chẳng  biết 

Ngọc  Đế  như  thế  tục  tôn  xưng  chính  là  Đế  Thích  trong  kinh  Phật, 

tức  Đao  Lợi  thiên  vương.  Trong  Dục  Giới,  ở  trên  [tầng  trời  Đao 

Lợi] còn bốn tầng trời nữa, Sắc Giới có  mười tám tầng trời, Vô Sắc 

Giới  có  bốn  tầng  trời,  đều  thuộc  về  [những  cõi  còn]  luân  hồi  trong 

tam  giới.  Xét  đến  địa  vị  của  Bồ  Tát  thì  toán,  số,  thí  dụ  đều  chẳng 

thể  tính  xuể,  làm  sao  Ngọc  Đế  dám  nhận  sự  lễ  kính  của  Quán  Âm 

là  bậc  thành  Phật  đạo  đã  lâu,  thị  hiện  ở  địa  vị  Bồ  Tát?  Cần  biết 

rằng: Bài văn ấy chính là do linh quỷ giả  mạo. 

Thế  tục  làm  đàn  chay,  thường  tạo  hình  tượng  Diện  Nhiên  Đại 

Sĩ,  điều  này  vốn  phát  xuất  từ  Cứu  Bạt  Diệm  Khẩu  Ngạ  Quỷ  Đà  La 

Ni Kinh, nên chẳng phải là sai ngoa!  Chỉ có điều hễ tạo tượng Ngài 

thì  ắt  là  tai  bên  phải  đeo  vòng,  chân  phải  còn  mặc  quần  của  nữ 

nhân,  họ  bảo  là  Đại  Sĩ  biến  hóa  mấy  chục  lần,  nhưng  không  thể 

biến đổi được điều ấy62, quê kệch đáng nực cười! 



---o0o--- 

II. Phần tụng văn chánh thức 

 



Chia làm hai đoạn:  



1. Ca tụng  Bổn  Tích trong kiếp  xưa  nhằm  nêu  rõ đạo  lớn, đức 

rộng. 



2.  Ca  tụng  sự  cảm  ứng  trong  phương  này,  nhằm  chỉ  rõ  bi  sâu, 

nguyện nặng. 



---o0o--- 

 

2.1. Ca tụng Bổn Tích trong những kiếp xưa nhằm nêu rõ đạo lớn, 

đức rộng  



Trong phần này lại chia làm hai đoạn lớn:  

1. Tu chứng  

2. Ứng hóa. 



---o0o--- 

 

2.1.1 Tu Chứng 

 

Trong phần Tu Chứng lại chia thành hai đoạn:  

1.  Phát  tâm:  Ca  tụng  nhân  duyên  xưa  kia  được  thuật  trong  kinh 

[Quán Thế Âm Bồ Tát] Thọ Ký. 

2.  Chứng  thánh:  Ca  tụng  chương  [Nhĩ  Căn]  Viên  Thông  trong 

kinh Lăng Nghiêm. 

Trong phần Ứng Hóa lại chia thành hai đoạn:  

1.  Sự  ứng  hóa  trước  thời  Phật  Thích  Ca:  Ca  tụng  sự  phát  tâm, 

thọ ký được nói trong kinh Bi Hoa. 

2.  Sự  ứng  hóa  phù  tá  Phật  Thích  Ca.  Trong  phần  này  chia  làm 

sáu tiểu đoạn:  

a.  Dạy  về  Bi:  Ca  tụng  chương  trần  thuật  lần  tham  học  thứ  hai 

mươi bảy của Thiện Tài trong kinh Hoa Nghiêm. 

b. Dạy về Trí: Ca tụng Tâm Kinh. 

c. Thần  chú: Ca tụng  Thập Nhất  Diện  Chú  Kinh,  Tiêu  Phục  Độc 

Hại  Chú  Kinh,  Bất  Không  Quyến  Sách  Kinh,  Đại  Bi  Chú  Kinh  và 

các bộ kinh nói về thần chú khác. 

d. Thọ ký: Ca tụng Thọ Ký Kinh. 

e.  Quán  tưởng:  Ca  tụng  phép  quán  về  hoa  tòa  và  quán  thân 

tướng của Đại Sĩ trong Quán Kinh. 

f.  Lễ kính, trì  danh: Ca tụng phẩm  Phổ Môn của kinh  Pháp  Hoa, 

mười  bốn  món  Vô  Úy  được  nói  trong  chương  [Nhĩ  Căn]  Viên 

Thông  của  kinh  Lăng  Nghiêm  và  đoạn  văn  nói  về  sự  tiếp  dẫn  trong 

Quán Kinh. 



 1.  Phàm  người  học  đạo,  muốn  cầu  thành  Phật,  trước  hết  phải 

 chú trọng phát tâm. 

 2. Chẳng tu nhân rộng lớn, há đắc quả chân thường? 

 3. Bồ Đề vừa phát, chẳng có ngằn mé, phước đức vô lượng. 

 4.  Vì  thế,  Hoa  Tạng  đại  chúng  nhiều  phen  than  khó  thể  phát 

 tâm, lại nói vãng sanh Tịnh Độ dễ dàng. 

 5.  Muốn  tìm  biết  sự  phát  tâm   của  Đại  Sĩ,  phải  xét  trong  kiếp 

 xưa từ thời Không  Vương  Phật   (Từ  đây  trở đi  là  phần nhân  duyên 

 xưa kia được  nói trong kinh  Thọ Ký,  nói về chuyện Đại  Sĩ  mới phát 

 Bồ Đề tâm, gồm có hai đoạn). 







(1)  Lục  Tổ  Đàn  Kinh:   “Ngũ  Tổ  hỏi:  Ngươi  cầu  vật  gì?  Thưa: 

 Chỉ  cầu  làm  Phật” .  Phẩm  Phát  Tâm  Công  Đức  của  kinh  Hoa 

Nghiêm chép:  “Dục tri nhất thiết chư Phật pháp, nghi ưng tốc phát 

 Bồ  Đề  tâm.  Thử  tâm  công  đức  trung  tối  thắng,  tất  đắc  Như  Lai  vô 

 ngại  trí” (Muốn biết pháp của  hết  thảy chư  Phật,  hãy  nên  mau phát 

Bồ  Đề  tâm.  Tâm  này  có  công  đức  thù  thắng  nhất  trong  các  công 

đức, ắt sẽ đắc Vô Ngại Trí của Như Lai). 



(2)  Phẩm  Phát  Tâm  Công  Đức  [của  kinh  Hoa  Nghiêm]  chép: 

 “Phát tâm  vô ngại, vô tế hạn, dục  cầu kỳ  lượng bất khả  đắc”   (Phát 

tâm  vô  ngại,  không  ngằn  mé;  muốn  biết  đến  hạn  lượng  của  nó  sẽ 

không  thể  được).  Lại  chép:   “Dĩ  chư  tam  thế  nhân  trung  tôn,  giai 

 tùng  phát  tâm  nhi  đắc  sanh”   (Những  bậc  Nhân  Trung  Tôn63  trong 

ba đời, đều do phát tâm mà thành). 



(3)  Trong  phẩm  Phát  Tâm  Công  Đức,  Đế  Thích  hỏi  công  đức 

của sự  phát  tâm  là  như  thế  nào,  Pháp  Huệ  Bồ  Tát  nói:   “Nan  thuyết, 

 nan  tri,  nan  tư  nghị,  nan  độ  lượng”   (Khó  nói,  khó  biết,  khó  nghĩ 

bàn, khó suy lường). 



(4)  Theo  phẩm  Nhập  Pháp  Giới  của  kinh  Hoa  Nghiêm,  Văn 

Thù  bảo  Thiện  Tài: “Nhược hữu chúng sanh,  năng  phát  Bồ Đề tâm, 

 thị  sự  thậm  nan”   (Nếu  có  chúng  sanh  có  thể  phát  tâm  Bồ  Đề, 

chuyện  ấy  rất  khó);  ngài  Đức  Vân  lại  nói:   “Nhữ  dĩ  năng  phát  Bồ 

 Đề  tâm,  phục  năng  thỉnh  vấn  chư  Bồ  Tát  hạnh,  như  thị  chi  sự,  nan 

 trung  chi  nan”   (Ngươi  đã  có  thể  phát  tâm  Bồ  Đề,  lại  có  thể  thưa 

hỏi  các  hạnh  Bồ  Tát,  chuyện  như  vậy  là  chuyện  khó  nhất  trong 

những  chuyện  khó).  Trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  ba  bậc  vãng  sanh 

đều  lấy  phát  Bồ  Đề  tâm  làm  chánh  nhân  nên  nói:  “Dị  vãng  nhi  vô 

 nhân”  (Dễ đi nhưng không có ai theo). 



(5)  Tố  (溯) là đi ngược dòng.  “Không Vương kiếp”  là lời nói tột bậc 

về sự lâu xa, bởi lẽ, sự phát tâm của Đại Sĩ, nếu chẳng phải là Phật sẽ chẳng 

thể biết được! 





 Có một cõi tên là Đức Tụ, Phật hiệu là Kim Quang, có vị vua sáng 

 suốt tên là Oai Đức, nghe pháp ấn của Như Lai, đang ở trong vườn hoa, 

 nhập tam-muội, thấy trong hoa sen hóa sanh hai đứa bé trai, chứng “hết 

 thảy  pháp  là  không”,  cắt  đứt  ba  đời,  danh  không  chân  thật,  nói  năng  là 

 giả bày, ngẫu nhiên xưng danh là Bảo Ý, cùng nhau lễ Kim Sư Phật làm 

 thầy,  hỏi  hương  hoa  cúng  dường  thì  phước  đức  của  ai  là  nhiều,  biết  sự 

 trang  nghiêm  trong  trần  sát,  Bồ  Đề  tối  thắng,  hiện  sư  tử  hống  trong 

 chúng  trời  rồng,  phát  Tứ  Hoằng  Thệ,  than  thở  Bổn  Tế  khó  biết.  Vì  mỗi 

 một  chúng  sanh,  trải  bao  kiếp  tu  hành,  đoạn  trừ  Ngũ  Kết,  đoạn  trừ  cái 

 thân  sanh  trong  nhà  lửa,  vượt  trỗi  Nhị  Thừa.  Chẳng  trụ  trong  thảo  am, 

 nguyện  trong  vạn  ức  kiếp  tế  độ  chúng  sanh,  nhiếp  thủ  hạnh  thanh tịnh, 

 trang nghiêm cõi Phật. Đấy chính là lúc Đại Sĩ sơ phát Bồ Đề tâm, dũng 

 mãnh nhất trong các chúng sanh. 





Trong Quán Âm Thế Chí Thọ Ký Kinh, đức Phật nói: - Trong chẳng 

thể nghĩ bàn A-tăng-kỳ kiếp xa xưa, có thế giới tên là Vô Lượng Đức Tụ An 

Lạc Thị Hiện, Phật hiệu là Kim Quang Sư Tử Du Hý. Có vua tên Oai Đức, 

nghe Phật nói vô lượng pháp ấn, ở trong vườn hoa, nhập tam-muội. Hai bên 

có hai đóa sen từ dưới đất trồi lên, có hai đồng tử hóa sanh trong ấy. Vua hỏi 

tên họ, bé trai bên phải nói kệ rằng:  



 Hết thảy các pháp không, 

 Cớ sao hỏi danh tự? 

 Pháp quá khứ đã diệt, 

 Pháp tương lai chưa sanh, 

 Pháp hiện tại chẳng trụ, 

 Nhân giả hỏi tên ai? 

  

Bé trai bên trái nói kệ rằng:  



 Tên nào cũng trống rỗng, 

 Tên nào cũng chẳng được! 

 Muốn cầu tên chân thật, 

  

 Chưa bao giờ thấy nghe! 

 Nói danh tự, ngôn ngữ, 

 Đều là giả đặt bày. 

 Tôi tên là Bảo Ý, 

 Nó tên là Bảo Thượng. 

  

Nói  kệ  xong,  cùng  vua  đến  chỗ  Phật,  đầu  mặt  lễ  dưới  chân  Phật,  đồng 

thanh hỏi Phật:  

-  Cúng  dường  đấng  Vô  Thượng  Lưỡng  Túc  Tôn  như  thế  nào?  Hoa, 

hương, các thứ âm  nhạc,  y phục, thuốc  men,  ngọa cụ64, cúng dường  những 

thứ như thế thì làm sao sẽ là tối thắng? 



Phật dùng kệ đáp lời:  



 Ví đầy hằng sa cõi, 

 Trân bảo, vật trang nghiêm, 

 Dâng hiến lên Như Lai, 

 Chẳng bằng đem lòng Từ, 

 Hồi hướng về Bồ Đề, 

 Phước ấy là tối thắng. 

  

Bé trai lại nói kệ: 



 Chư thiên, long, quỷ thần, 

 Nghe ta sư tử hống, 

 Nay đối trước Như Lai, 

 Phát hoằng thệ Bồ Đề, 

 Sanh tử vô lượng kiếp, 

 Bổn Tế65 khó thể biết, 

 Vì mỗi một chúng sanh, 

 Trải kiếp số hành đạo, 

 Ta từ nay trở đi, 

 Nếu khởi tâm tham dục, 

 Sân, si, keo, ganh... thảy  

 Là lừa dối Thế Tôn, 

 Chẳng khởi tâm Thanh Văn, 

 Cũng chẳng cầu Duyên Giác, 

 Sẽ trong vạn ức kiếp, 

 Đại bi độ chúng sanh, 

 Như cõi Phật ngày nay, 

 Thanh tịnh diệu trang nghiêm, 

 Khiến khi ta đắc đạo, 

 Vượt trỗi ức trăm ngàn. 

  

Hai đứa bé trai ấy chính là Quán Âm và Thế Chí, đối trước đức Phật ấy 

phát tâm Bồ Đề lần đầu. 

Lại nói:  

- Vị Đại  Sĩ  này trước đó đã cúng dường Phật,  gieo các thiện căn chẳng 

thể tính kể. Tuy chưa phát tâm, nhưng đã trang nghiêm chẳng thể nghĩ bàn, 

dũng mãnh nhất trong các chúng sanh. 

Ngài  Thi  Hộ  đời  Tống  lại  dịch  như sau:   “Hai  đồng  tử,  một  tên  là  Bảo 

 Nghiêm, chính là Quán Tự Tại hiện thời. Một tên là Bảo Thượng, là Đại Thế 

 Chí hiện thời”. 



Tứ Hoằng Thệ chính là  “chúng sanh vô biên thệ nguyện độ, phiền não 

 vô  tận  thệ  nguyện  đoạn,  pháp  môn  vô  lượng  thệ  nguyện  học,  Phật  đạo  vô 

 thượng thệ nguyện thành”. 



Ngũ Kết tức là tham, sân, mạn, keo, ganh ghét.  “Hỏa trạch”  (nhà lửa) 

tỷ  dụ  nỗi  khổ  luân  hồi  trong  tam  giới.  Theo  Hoa  Nghiêm  Kinh:   “Thất  Địa 

 Bồ Tát, đại bi lực cố, siêu quá Nhị Thừa địa”  (Thất Địa Bồ Tát do sức đại bi 

nên  vượt  trỗi  địa  vị  Nhị  Thừa).  Hàng  Nhị  Thừa  được  gọi  là   “ở  trong  thảo 

 am”.  Vô Lượng Thọ Kinh có nói tới hạnh tư duy nhiếp thủ trang nghiêm cõi 

Phật thanh tịnh. 





 1. Nhưng chúng sanh vốn sẵn thành Phật, không gì chẳng phải là 

 ước theo Lý để nói. Bồ Tát phát tâm độ người, há có phải trọn chẳng mệt 

 nhọc mà đạt được ư? 

  

 2.  Tuy  sẵn  đủ  tánh  đức,  không  có  tu  đức  sẽ  chẳng  hiện  bày  trọn 

 vẹn.  Tự  giác  đã  viên,  nhưng  phải  giác  tha  thì  hai  thứ  giác  ấy  mới  viên 

 mãn. 

  

 3. Chỉ là: Trở về nguồn thì chẳng hai, môn phương tiện là như thế 

 nào?  Thánh tánh đều thông, đâu là nẻo  Niết Bàn ?    (Từ đây  trở xuống là 

 phần  ca  tụng  chương  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  Viên  Thông  của  kinh  Lăng 

 Nghiêm, gồm có tám đoạn)  





(1) Viên Giác  Kinh:  “Thủy tri chúng sanh bổn lai thành  Phật”  (Mới 

biết chúng sanh  vốn đã  thành  Phật).  Lời Sớ giảng rằng:  “Bổn chính là bổn 

 giác, tức là Lý Tức Phật của tông Thiên Thai”.  Lăng Nghiêm Kinh:  “Tự vị 

 đắc độ, tiên độ nhân giả, Bồ Tát phát tâm”  (Chưa độ được  mình  mà đã độ 

người khác trước, đấy chính là sự phát tâm của hàng Bồ Tát). 



(2)  Khởi Tín  Luận: “Bản thể của pháp Chân Như tuy sáng sạch, đầy 

 đủ công đức, nhưng bị vô biên khách trần làm nhơ. Giả sử có người, siêng 

 năng  ức  niệm,  nhưng  chẳng  làm  các  phương  tiện,  chẳng  tu  các  hạnh,  mà 

 muốn được thanh tịnh thì trọn chẳng thể nào có lẽ ấy!”  Lăng Nghiêm Kinh: 

 “Tự giác dĩ viên, năng giác tha giả, Như Lai ứng thế”  (Tự giác đã viên mãn, 

lại  còn  có  thể  giác  ngộ  người  khác  thì  là  bậc  Như  Lai  xuất  hiện  trong  cõi 

đời). 



(3) Lăng Nghiêm Kinh:  “Quy nguyên tánh vô nhị, phương tiện hữu đa 

 môn.  Thánh  tánh  vô  bất  thông,  thuận  nghịch  giai  phương  tiện”   (Trở  về 

nguồn  thì  tánh  chẳng  hai,  nhưng  phương  tiện  có  nhiều  cửa.  Thánh  tánh 

không  gì  chẳng  thông,  nhưng  thuận  tánh  hay  nghịch  tánh  đều  là  phương 

tiện). Lại chép:  “Thử thị vi trần Phật, nhất lộ Niết Bàn môn”  (Đây là đường 

lối Niết Bàn duy nhất của vi trần chư Phật). 







 1. Do vậy, Đại Sĩ biết: Tâm sanh diệt chẳng xứng dùng làm tâm tu 

 nhân, cho nên luyện tập trừ khử ý thức. Trí vô phân biệt mới hợp với bổn 

 địa giác, cho nên viên chiếu môn Nhĩ Căn viên thông. 

  

 2. Ấy là vì: Mười phương gióng trống, phô rõ tánh Nghe viên dung. 

 Ba lượt gõ chuông, chứng minh pháp vị thường trụ. 

  

 3.  Dẫu  trong  mộng  điên  đảo,  ngẫu  nhiên  lầm  mê  tiếng  chày  giã, 

 quyết  định  biết  giác  quán  vượt  ngoài  suy  nghĩ,  cố  nhiên  thân  tâm  chẳng 

 thể  sánh  kịp  được  (Ca  tụng  Đại  Sĩ  thoạt  đầu  chọn  Nhĩ  Căn  [để  tu  Viên 

 Thông], chứng ba thứ chân thật là “viên, thông, thường”)  





(1)  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Nhữ  đẳng  nhược  dục  tu  Bồ Tát thừa,  nhập 

 Phật tri kiến, ưng đương thẩm quán Nhân Địa phát tâm, dữ Quả Địa giác, vi 

 đồng, vi dị. Nhược ư nhân địa, dĩ sanh diệt tâm vi bổn tu nhân, nhi cầu Phật 

 thừa bất sanh, bất diệt, vô hữu thị xứ!”  (Các ông nếu  muốn tu Bồ Tát thừa 

để nhập tri kiến Phật, hãy nên xét kỹ sự phát tâm trong lúc tu nhân là giống 

hay khác với sự giác ngộ khi chứng quả. Nếu trong lúc tu nhân mà dùng cái 

tâm sanh diệt làm gốc để tu nhân hòng cầu Phật thừa chẳng sanh chẳng diệt 

thì chẳng thể nào có lẽ ấy được!). Sách Lăng Nghiêm Kinh Chánh Mạch Sớ 

giảng: “Ý nghĩa trọng yếu của kinh này là quyết định chẳng dùng cái tâm ý 

 thức, bởi nó là oán gia của Đại Định, quyết định  dùng  tánh  của  Căn  để 

 tu,  bởi  tánh  của  Căn  chính  là  chân  tâm,  nó  chính  là  Định  sẵn  có 

 trong  tự  tánh  vậy” .  Tâm  sanh  diệt  là  ý  thức.  Vô  phân  biệt  trí  là 

tánh  của  Căn.  Kinh  còn  chép:   “Ngã tùng nhĩ môn viên chiếu tam muội”  

(Ta từ môn Nhĩ Căn Viên Thông mà chiếu trọn vẹn tam-muội). 



(2) Kinh chép:   “Thí như nhân tịnh cư, thập phương câu kích cổ, thập 

 xứ nhất thời văn, thử tắc Viên chân thật. Cách viên thính âm hưởng, hà nhĩ 

 câu khả văn, ngũ căn sở bất tề, thị tắc Thông chân thật”  (Ví như người đang 

ở nơi  yên  lặng,  mười phương đều đánh trống, đều cùng  một  lúc  nghe được 

tiếng  trống  cả  mười  nơi.  Đấy  là  Viên  chân  thật.  Cách  vách  vẫn  nghe  được 

tiếng  vọng,  xa  hay  gần  đều  nghe  được.  Năm  căn  kia  so  với  [nhĩ  căn]  đều 

không bằng được! Như vậy, [Nhĩ Căn viên thông] mới là Thông chân thật). 



Phật  lại  sai  La  Hầu  La  gõ  chuông,  hỏi:  “Có  nghe  hay  không?”  Đại 

chúng  thưa:  “Dạ  nghe!”  Khi  tiếng  chuông  dứt,  Phật  hỏi:  “Có  nghe  hay 

chăng?” Đại chúng thưa: “Không nghe”. Gõ chuông  lần  thứ  ba,  hỏi: “Có 

tiếng  chuông  hay  không?”  Đại  chúng  thưa:  “Có  tiếng”.  Đến  khi 

tiếng  chuông  dứt,  hỏi:  “Bây  giờ  có  tiếng  chuông  ngân  hay  không?” 

Đại chúng thưa: “Không có tiếng”. Phật bảo A Nan:  “Tiếng chuông 

 dứt,  không  còn  vang,  ông  bèn  nói  là  không  nghe.  Nếu  quả  thật  là 

 không  nghe  thì  tánh  Nghe  đã  diệt,  giống  như  cây  khô,  dẫu  có  tiếng 

 chuông  gõ  đi  nữa  thì  ông  làm  sao  nhận  biết?  Biết  có,  biết  không, 

 chính  là  Thanh  Trần  hoặc  có,  hoặc  không,  chứ  đâu  phải  là  tánh 

 Nghe của ông là có hay là không!” 

Kinh còn chép:   “Thanh âm tánh động tĩnh, văn  trung  vi  hữu  vô, 

 vô  thanh  hiệu  vô  văn,  phi  thật  văn  vô  tánh,  thanh  vô,  ký  vô  diệt, 

 thanh hữu, diệc phi sanh. Sanh diệt nhị viên ly, thị tắc thường chân 

 thật”   (Do  tánh  của  âm  thanh  là  động  hay  tĩnh,  mà  nghe  thành  có 

hay  là  không.  Không  có  tiếng  thì  gọi  là  không  nghe,  chứ  không 

phải  là  cái  Nghe  không  có  tánh.  Không  có  tiếng  thì  tánh  Nghe  ấy 

chẳng  diệt,  có  tiếng  thì  tánh  Nghe  ấy  chẳng  sanh.  Lìa  trọn  vẹn  cả 

hai  thứ  sanh  diệt  thì  chính  là  thường  chân  thật).  Pháp  Hoa  Kinh: 

 “Thị pháp trụ pháp vị, thế gian tướng thường trụ”  (Pháp này trụ trong pháp 

vị, tướng thế gian thường trụ). 



(3)  Kinh chép:   “Như trọng thụy nhân, miên thục sàng chẩm. Kỳ gia 

 hữu  nhân  đảo  luyện  thung  mễ,  kỳ  nhân  mộng  trung,  văn  thung  đảo  thanh, 

 biệt  tác  tha  vật.    Hoặc  vi  kích  cổ,  hoặc  vi  tràng  chung,  tự  quái  kỳ  chung  vi 

 mộc thạch hưởng”  (Như người  ngủ say,  nằm  ngủ  mê  mệt trên  giường. 

Trong  nhà  ấy  có  người  giã  gạo,  người  ấy  trong  mộng  nghe  tiếng 

chày  giã  lại  ngỡ  là  vật  khác,  hoặc  ngỡ  là  đánh  trống,  hoặc  là  gõ 

chuông,  tự  lấy  làm  lạ  ‘sao  tiếng  chuông  nghe  như  tiếng  gỗ  giộng 

vào  đá?’).  Lại  chép:   “Túng  linh  tại  mộng  tưởng,  bất  vị  bất  tư  vô,  giác 

 quán xuất tư duy, thân tâm bất năng cập”  (Dẫu đang ở trong mộng, chẳng vì 

không  suy  nghĩ  mà  chẳng  nghe,  sự  nhận  biết  ấy  vượt  ngoài  suy  nghĩ,  thân 

tâm chẳng thể sánh bằng được). 





 Cho  nên  mới  có  Như  Lai  trùng  tên  với  Bồ  Tát,  dạy  Ngài 

 dùng Văn Huân để nhập Thiền Định. 





Kinh  Lăng  Nghiêm  chép:   “Ức  niệm  ngã  tích  vô  số  hằng  hà  sa 

 kiếp,  ư  thời  hữu  Phật,  xuất  hiện  ư  thế,  danh  Quán  Thế  Âm.  Ngã  ư  bỉ  Phật 

 phát Bồ Đề tâm, bỉ Phật giáo ngã tùng Văn Tư Tu, nhập tam-ma-địa”  (Nhớ 

nghĩ:  Ta  trong  vô  số  hằng  sa  kiếp  xưa,  lúc  ấy  có  Phật  xuất  hiện 

trong  cõi  đời,  hiệu  là  Quán  Thế  Âm.  Ta  phát  Bồ  Đề  tâm  ở  nơi  đức 

Phật  ấy.  Đức  Phật  ấy  dạy  ta  từ  Văn  -  Tư  -  Tu  nhập  tam-ma-địa). 

Thiền  Định,  tức  là  Tam-ma-địa  (Samādhi),  còn  gọi  là  tam-muội.  Cõi  này 

dịch là Chánh Thọ, hoặc còn dịch là Chánh Định. 





 1. Xoay ngược cái Nghe điên  đảo,  thâm  nhập  tánh  Nghe,  quay 

 về tự tánh, còn vọng nào sanh? 

   

 2. Nhất  niệm  hồi  quang, chẳng do Minh mà  lập  Sở.  Hai  trần 

 đều trừ, cũng là vọng tình chấp tịnh. 

  

Kinh này (tức kinh Lăng Nghiêm) dạy:  “Sơ ư văn trung, nhập 

 lưu,  vong  Sở.  Sở  nhập  ký  tịch,  động  tĩnh  nhị  tướng  liễu  nhiên  bất 

 sanh”   (Thoạt  đầu  từ  nơi  cái  Nghe,  thâm  nhập  quán  sát  khả  năng 

nghe  được  âm  thanh  là  do  đâu  mà  có,     quên  mất  đối  tượng  của  cái 

Nghe.  Khi  đối  tượng  của  cái  Nghe  đã  vắng  lặng  thì  hai  tướng  động 

tĩnh trọn chẳng còn sanh)66. 



(1)  Kinh  chép:  “Toàn nhữ  đảo văn cơ, phản  văn văn  tự  tánh”  

(Hãy  xoay  ngược  lại  cái  Nghe  điên  đảo  của  ngươi  để  nghe  ngược 

lại  nơi  tự  tánh).  Lại  nói:   “Toàn  lưu  hoạch  vô  vọng”   (Xoay  ngược 

dòng  (tức  là  quán  sát  ngược  lại  xem  khả  năng  nghe  được  âm  thanh 

là  do  đâu  mà  có)  sẽ  không  còn  vọng).  Lại  nói:   “Nhữ  đản  ư  nhất 

 môn  thâm  nhập,  nhập  nhất  vô  vọng,  bỉ  lục  tri  căn,  nhất  thời  thanh 

 tịnh”   (Ngươi  chỉ  thâm  nhập  một  môn,  hễ  nhập  được  một  môn, 

không còn vọng thì sáu căn hay biết kia sẽ đồng thời thanh tịnh). 



(2)  Trong  bài  Định  Huệ  Ca  của  ngài  Vĩnh  Minh  có  đoạn: 

 “Nhất  niệm  hồi  quang  chánh  trí  khai” .  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Giác 

 phi  sở  minh,  nhân  minh  lập  Sở”   (Giác  chẳng  phải  là  cái  được  hiểu 

rõ, do sự hiểu rõ ấy  mà thấy có đối tượng được hiểu rõ)67. Kinh còn 

nói:  “Nguyên minh chiếu sanh Sở, Sở lập chiếu tánh vong”  (Nguyên 

minh là bổn minh (tánh sáng suốt vốn sẵn có, tức chân tâm, chân tánh). Nếu 

từ diệu dụng chiếu soi mọi cảnh, mọi sự của tánh bổn minh, mà thấy có cảnh 

được chiếu bởi tánh bổn minh ấy, thì do đã thấy có đối tượng được chiếu soi 

bởi tánh bổn minh (Sở Chiếu, hay còn gọi là vọng cảnh) nên tác dụng chiếu 

chân thật của tánh bổn minh ấy không còn nữa nên nói là Sở đã được thành 

lập  thì  tánh  của  Chiếu  không  còn  nữa)68.  Nhị  Trần  chính  là  Động  Trần  và 

Tịnh Trần. Trong Bác Sơn Cảnh Ngữ có câu:  “Tu tập công phu, sợ nhất là 

 đắm chấp  tịnh cảnh, khiến cho con người  bị vây hãm trong khô tịch69, đọa 

 trong vô tri. Phải đừng chấp vào tịnh cảnh thì mới được”.  



 Nhưng  hai  thứ  Căn  và  Trần  đều  là  tỳ  vết  nơi  gương.  Tướng  và  cái 

 Thấy cùng mất thì mới chứng nhập địa vị Nhân Không. Đấy chính là lúc 

 Đại Sĩ chứng Ngã Không Chân Như, đoạn hết Kiến Tư Hoặc. 

  



Lăng Nghiêm  Kinh:   “Ư thị tiệm tăng, văn sở văn tận”  (Do  vậy, dần 

dần tăng tấn, cái Nghe và cái được Nghe đều chẳng còn). Trong bài Chứng 

Đạo  Ca  của  ngài  Vĩnh  Gia  có  câu:   “Tâm  là  Căn,  pháp  là  Trần,  hai  thứ  ấy 

 cùng  là  tỳ  vết  hiện  nơi  gương” ,  nhưng  chữ  Căn  mà  ngài  Vĩnh  Gia  nói  đó 

chính là Giác được nói tới trong đoạn văn kế tiếp, còn chữ Trần mà Ngài nói 

đó chính là Không trong đoạn văn kế tiếp, khác với kinh Lăng Nghiêm này: 

Căn chỉ Văn (cái Nghe), Trần chỉ Sở Văn (đối tượng của cái Nghe, cái được 

nghe),  tôi  chỉ  mượn  lời  Ngài  mà  thôi!  Căn  là  Kiến  Phần,  Trần  là  Tướng 

Phần70.  Kinh  dạy:   “Căn  kết  nhược  trừ,  trần  tướng  tự  diệt”   (Nếu  trừ  được 

Kết (chấp trước, phân biệt) nơi Căn thì trần tướng71 tự diệt), cho nên nói là 

 “song vong”   (cả  hai cùng  mất).  Kinh còn  chép:   “Thử căn sơ giải, tiên đắc 

 Nhân Không”   (Khi  vừa  hiểu được căn  này thì  trước  hết  đắc Nhân  Không). 

[Chánh Mạch] Sớ  giảng:  “Đây chính là  lúc hết sạch Kiến Tư  Hoặc, chứng 

 Ngã Không Chân Như”. 



 1.  Nhưng  lông  rùa,  sừng  thỏ,  Sự  chướng  dễ  trừ.  Trăng  trong  nước, 

 hoa trong gương, Lý ma khó dứt. 

 2. Chẳng đổ công giồi mài, khó khỏi công huân mắc đọa, chẳng phải 

 là huyễn trở thành huyễn, Phật cũng là Trần, xa lại càng xa, Không càng 

 thêm  mất.  Đấy  là  lúc  Đại  Sĩ  thành  tựu  pháp  giải  thoát,  bắt  đầu  dứt  hết 

 Trần Sa Hoặc. 

  

  

Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Tận  văn  bất  trụ,  giác  sở  giác  không, 

 không  giác  cực  viên,  không  sở  không  diệt”(Chẳng  trụ  nơi  đã  dứt 

hết  cái  Nghe  và  cái  được  Nghe,  Giác  và  cái  được  giác  đều  không, 

Không và Giác cực viên thì Không và Sở Không cũng diệt). 



(1)  Trong  bộ  Thiền  Tông  Tập  của  ngài  Vĩnh  Gia  có  đoạn: 

 “Một  là  Nhân  Không  Huệ,  nghĩa  là  hiểu  rõ  Ấm  phi  Ngã,  tức  là 

 trong Ấm không có Ngã, giống như lông rùa, sừng thỏ. Hai là Pháp 

 Không  Huệ,  nghĩa  là  hiểu  rõ  các  pháp  như  Ấm  v.v...  đều  là  giả 

 duyên,  chẳng  thật,  như  hình  ảnh  trong  gương,  như  bóng  trăng  in 

 trong  nước” .  Lý  Ma  chính  là  Lý  chướng,  còn  gọi  là  Sở  Tri 

Chướng.  Nhà  Thiền  gọi  nó  là   “quang  ảnh  môn  biên  sự”   (chuyện 

thuộc  về  ánh  sáng  rọi  bên  cổng),  khó  thoát  lìa  nhất.  Vì  thế,  ngài 

Hoàng Bá nói:  “Quên cảnh rất dễ, quên tâm khó nhất”. 



(2)  Trong  bài  Cảnh  Sách  của  ngài  Bác  Sơn  có  đoạn:   “Thực 

 hiện công phu tuy đã đạt đến mức tương ứng với Pháp Thân, nhưng 

 chưa đoạn  mạng  căn thì vẫn  phải dốc toàn thân  giồi mài,  chẳng để 

 nguy  vong  thì  mới  được” .  Nhà  Thiền  lập  ra  năm  địa  vị  công  huân 

tùy  theo  mức  công  phu  sâu  hay  cạn.  Ngài  Mật  Vân  Ngộ  nói:   “Nơi 

 đất ruộng ẩn mật, kỵ nhất là công huân bị đọa”. 



(3)  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Tự  tâm  thủ  tự  tâm,  phi  huyễn  thành 

 huyễn  pháp”   (Tự  tâm  chấp  lấy  tự  tâm  thì  cái  chẳng  phải  huyễn  trở 

thành  huyễn  pháp)72.  Kinh  Viên  Giác  giảng:   “Bỉ  quán  huyễn  giả, 

 phi  đồng  huyễn  cố,  phi  đồng  huyễn  quán,  giai  thị  huyễn  cố”   (Kẻ 

quán  huyễn  ấy  chẳng  giống  như  huyễn,  chẳng  giống  với  huyễn 

quán, vì đều là huyễn vậy). 

Có  một  vị  Tăng  hỏi  ngài  Vân  Môn:  “Khi  dứt  được  Trần  thấy 

Phật  thì  như  thế  nào?”  Ngài  Vân  Môn  đáp:   “Phật  cũng  là  Trần”.  

Kinh Viên Giác  lại dạy:   “Nhược tâm  chiếu kiến nhất thiết giác giả, 

 giai  vi  trần  cấu.  Giác  sở  giác  giả,  bất  ly  trần  cố”.   (Nếu  giác  ngộ 

cái  tâm  soi  thấu  suốt  hết  thảy  thì  đều  là  trần  cấu.  Giác  và  Sở  Giác 

đều  chẳng  lìa  nơi  trần).  Kinh  còn  chép:   “Viễn  ly  vi  huyễn,  diệc 

 phục viễn ly, ly viễn ly huyễn, diệc phục viễn ly” (Viễn ly là huyễn, 

cũng  phải  xa  lìa  [sự  viễn  ly  ấy],  nhưng  lìa  viễn  ly  cũng  lại  là 

huyễn, cũng phải xa lìa nó) .   

Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Nhữ  đẳng  nhất  nhân  phát  chân  quy 

 nguyên,  thử  thập  phương  không,  giai  tất  tiêu  vẫn”   (Nếu  một  ngườ i 

trong  các  ông  mà  thật  sự  phát  tâm  trở  về  với  nguồn  cội  thì  tánh 

Không  của  mười  phương  này  đều  mất  sạch  hết).  Ở  đây  mượn  ý  ấy 

để  ví  dụ  cái  Không  bị  diệt.  Kinh  Lăng  Nghiêm  chép:   “Không  tánh 

 viên  minh,  thành  pháp  giải  thoát”   (Tánh  Không  tròn  sáng,  thành 

pháp  giải  thoát).  [Lăng Nghiêm  Kinh  Chánh Mạch]  Sớ  giảng:   “Đắc 

 pháp giải thoát, hết Trần Sa Hoặc” . 





 1. Vốn đã là không không, cần gì phải diệt diệt? 

  

 2.  Đến  lúc  đầu  sào  tiến  thêm  bước  nữa,  chuyển  cơ  ở  ngoài 

 kiếp. 

  

 3.  Công  thành  bèn  lui,  thái  bình  chẳng  thấy  tướng  quân. 

 Chết  đi  sống  lại,  đất  nước  táng  vong,  ông  lão  chốn  quê  làm  sao 

 yên được? 

  

 4.  Đốt  củi,  khói  hết,  tro  bay.  Mài  gương,  hết  nhơ,  sáng 

 hiện. 

  

 5.  Vô  minh  đoạn  ngay,  tịch  diệt  hiện  tiền.  Đấy  chính  là  lúc 

 Đại Sĩ do tam-ma-địa đắc Vô Sanh Nhẫn. 

  

  

Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Sanh  diệt  ký  diệt,  tịch  diệt  hiện  tiền”  

(Sanh diệt đã diệt, tịch diệt hiện tiền). 



(1)  Kinh  dạy:   “Giải  thoát  pháp  dĩ,  câu  không  bất  sanh,  tức 

 nhân  pháp  nhị  không  chi  cảnh  diệc  không  dã”   (Đã  giải  thoát  nơi 

pháp rồi  thì  hai thứ  Không  vốn sẵn có73 cũng  chẳng sanh,  tức  là  hai 

cảnh  Nhân  Không  và  Pháp  Không  cũng  là  không).  Phạm  Võng 

Kinh:   “Nhất  thiết  không  không  không”   (Cái  không  trong  hết  thảy 

không  là  không).  Kinh  Viên  Giác  dạy:   “Huyễn  trần  diệt  cố,  huyễn 

 diệt  diệc  diệt”   (Do  huyễn  trần  đã  diệt,  nên  sự  diệt  hư  huyễn  cũng 

diệt). 



(2)  Ngài  Trường  Sa  Sầm  nói:   “Người  ngồi  nơi  đầu  sào  trăm 

 thước, tuy thế vẫn chưa thật sự nhập; đầu sào trăm thước tiến thêm 

 bước nữa, mười phương  thế  giới hiện  toàn thân”.  Ngài  Thiên Đồng 

Ngộ nói:  “Chuyển cơ ngoài kiếp, bắn tên trước gió”.   



(3)  Trong  bài  tụng  của  ngài  Thiên  Đồng  có  đoạn:   “Thái  bình 

 vốn  là  do  tướng  quân  đưa  tới,  chứ  tướng  quân  đâu  chờ  thái  bình”.  

Lại  nói:   “Chết  đi  sống  lại,  dối  vua  chẳng  được.  Gió  lùa  hang 

 trống,  mây  phủ  trên  ao,  chẳng  lập  mảy  trần,  nước  nhà  tan  nát  thì 

 ông già quê mùa làm sao yên ổn?” 



(4)  Viên  Giác  Kinh:   “Thí  như  toản  hỏa,  lưỡng  mộc  tương 

 nhân, hỏa xuất, mộc tận, yên phi, hôi diệt” (Thí như dùi gỗ lấy lửa, 

lấy  hai  miếng  gỗ  làm  nhân,  lửa  sanh,  gỗ  diệt,  khói  bay,  tro  hết). 

Còn  nói:   “Thí  như  ma  kính,  cấu  tận,  minh  hiện” (Ví  như  mài 

gương, nhơ hết, sáng hiện). 



(5)  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Thị  danh  Bồ  Tát  tùng  tam-ma-địa, 

 đắc Vô Sanh Nhẫn” (Đấy gọi là Bồ Tát do tam-ma-địa đắc Vô Sanh 

Nhẫn). 







 1.  Xa-ma  mật  chiếu,  chẳng  giống  với  âm  thầm,  tăm  tối. 

 Thiền Định sáng thêm, tăng trưởng sáng suốt, tịch tịch. 



 2.  Hai  bánh  xe  cùng  xoay,  tu  trọn  ba  thứ.  Vì  thế,  mười 


 phương viên minh, hai thứ thù thắng. 

  

 3. Do vậy, Ngũ Uẩn đều không, các căn dùng lẫn cho nhau. 

  

 4.  Sát-na  liền  vượt  khỏi  Trụ,  Hạnh,  Hướng,  Địa;  giác  tâm 

 trọn đủ Thân, Giới, Căn, Trần. 

  

 5.  Trên  giống  như  chư  Phật,  hiện  ba  mươi  hai  ứng  thân; 

 dưới hợp cùng chúng sanh, thí mười bốn món Vô Úy. 

  

 6.  Trong  hội  Pháp  Hoa,  long  nữ chẳng nghe  công  năng phổ 

 độ; nơi hội Hoa Nghiêm, Thiện Tài chưa đạt diệu đức vô tác. 



 7.  Đây  là  vì  đã  chứng  rốt  ráo,  nên  danh  hiệu  cổ  Phật  lưu 

 truyền.  Khéo  đắc  viên  thông,  nên  mới  được  thọ  ký  danh  hiệu 

 Quán Âm. 

  

  

Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Hốt  nhiên  siêu  việt  thế  xuất  thế  gian, 

 thập  phương  viên  minh, hoạch  nhị  thù thắng.  Nhất  giả,  thượng  hợp 

 thập  phương  chư  Phật  bổn  diệu  giác  tâm,  dữ  Phật  Như  Lai  đồng 

 nhất  từ  lực.  Nhị  giả,  hạ  hợp  thập  phương  nhất  thiết  lục  đạo  chúng 

 sanh,  dữ  chư  chúng  sanh  đồng  nhất  bi  ngưỡng”   (Đột  nhiên  vượt 

thoát  thế  gian  lẫn  xuất  thế  gian,  mười  phương  viên  minh,  đắc  hai 

thứ  thù  thắng.  Một  là  trên  hợp  với  bổn  giác  diệu  tâm  của  mườ i 

phương  chư  Phật,  có  cùng  một  từ  lực  với  chư  Phật  Như  Lai.  Hai  là 

dưới  hợp  với  mười  phương  hết thảy chúng sanh  trong  lục đạo, cùng 

với các chúng sanh  một lòng bi ngưỡng [quả vô thượng Bồ Đề]). 



(1)  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Ư  Xa-ma-tha,  vi  mật  quán  chiếu”  

(Đối  với Xa-ma-tha, quán chiếu  nhỏ  nhiệm). Đạo  gia  nói:   “Chí đạo 

 chi  cực,  hôn  hôn,  mặc  mặc”   (Chỗ  tột  bậc  của  đạo  cao  tột  thì  tối 

tăm,  lặng  lẽ).  Kinh  Lăng  Nghiêm  gọi  điều  ấy  là   “pháp  trần  phân 

 biệt  ảnh  sự”  (chuyện  thuộc  về  bóng  dáng  của  Pháp  Trần  phân 

biệt)74.  Trong  bài  tụng  của  ngài  Vĩnh  Gia  có  câu:   “Tinh  tinh  tịch 

 tịch  thị,  vô  ký  tịch  tịch  phi,  tịch  tịch  tinh  tinh  thị,  loạn  tưởng  tinh 

 tinh  phi” (Tạm  dịch:  Thấu  hiểu  lặng  lẽ  đúng,  vô  tri  lặng  lẽ  sai, 

lặng lẽ hiểu rõ đúng, loạn tưởng hiểu rõ sai) .75 



(2)  Trong  bài  Định  Huệ  Ca  của  ngài  Vĩnh  Minh  có  đoạn: 

 “Như trâu trắng kéo xe hai bánh”. “Ba thứ”  [trong câu  “tu trọn ba 

 thứ” ]  là  Xa-ma-tha,  Tam-ma,  và  Thiền-na,  ba  thứ  ấy.  Viên  Giác 

Kinh:  “Nhược  Bồ  Tát dĩ viên giác huệ, viên hợp  nhất thiết, danh vi 

 viên  tu  tam  chủng  tự  tánh  thanh  tịnh  tùy  thuận”   (Nếu  Bồ  Tát  dùng 

viên  giác  huệ  để phù  hợp trọn  vẹn  với hết thảy, thì  gọi  là tu  trọn  ba 

thứ tùy thuận tự tánh thanh tịnh). 



(3)  Tâm  Kinh:   “Chiếu  kiến  Ngũ  Uẩn  giai  không”.   Lăng 

Nghiêm  Kinh:   “Thức  ấm  nhược  tận,  tắc  nhữ  hiện  tiền  chư  căn  hỗ 

 dụng”   (Nếu  thức  ấm  đã  hết  thì  các  căn  hiện  tiền  của  ông  sẽ  có  thể 

dùng lẫn cho nhau). 



(4)  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Như  thị  nãi  siêu  Thập  Tín,  Thập 

 Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi  Hướng,  Tứ  Gia  Hạnh  tâm,  Bồ  Tát  sở 

 hành  Kim  Cang  Thập  Địa,  Đẳng  Giác  viên  minh,  nhập  ư  Như  Lai 

 diệu  trang nghiêm hải” (Như  thế bèn  vượt  qua các  địa  vị  Thập  Tín, 

Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi  Hướng,  Tứ  Gia  Hạnh  tâm,  Kim 

Cang  Thập  Địa  do  Bồ  Tát  hành,  Đẳng  Giác  viên  minh,  vào  trong 

biển diệu trang nghiêm của Như Lai). 

Viên  Giác  Kinh:   “Giác  tánh  biến  mãn,  thanh  tịnh  bất  động. 

 Viên vô tế cố,  đương tri  lục căn biến  mãn pháp  giới. Căn  biến mãn 

 cố,  đương  tri  lục  trần  biến  mãn  pháp  giới.  Trần  biến  mãn  cố, 

 đương  tri  tứ  đại  biến  mãn  pháp  giới”   (Giác  tánh  tròn  đầy  trọn 

khắp,  thanh  tịnh  bất  động.  Do  viên  mãn  không  ngằn  mé,  nên  biết 

sáu  căn  trọn  khắp  pháp  giới.  Do  căn  tròn  đầy  trọn  khắp,  nên  biết 

sáu  trần  trọn  khắp  pháp  giới.  Do  các  trần  tròn  đầy,  trọn  khắp,  nên 

biết bốn đại trọn khắp pháp giới). 



(5)  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Ngã  đắc  Phật  tâm,  chứng  ư  cứu 

 cánh”   (Ta  đắc  Phật  tâm,  chứng  rốt  ráo).  Kinh  còn  chép:   “Bỉ  Phật 

 Như  Lai  thán  ngã  thiện  đắc  viên  thông  pháp  môn,  ư  đại  hội  trung, 

 thọ  ký  ngã  vi  Quán  Thế  Âm  hiệu”   (Đức  Phật  Như  Lai  ấy  khen  tôi 

khéo  đắc  pháp  môn  viên  thông,  ở  trong  đại  hội,  thọ  ký  cho  tôi  hiệu 

là Quán Thế Âm). 





Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng, quyển 1, phần 1 

hết 







---o0o--- 

 Phần 2 

Bành Trạch Bồ Tát Giới đệ tử Hứa Chỉ Tịnh soạn 

Ấn Quang Đại Sư giám định 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Minh Tiến và Huệ Trang 





 Từ  đây  trở  đi,  tuy  biết  các  pháp  lìa  danh  tự,  nhưng  nói  các  pháp 

 như huyễn, như nắng gợn76, chúng sanh vô tướng, nhưng độ chúng sanh 

 như mộng, như bóng  (Từ đây trở đi là phần ca tụng sự phát tâm thọ ký của 

 Quán Âm Đại Sĩ được nói trong kinh Bi Hoa, gồm hai đoạn). 

  



Phẩm  Hiền  Thủ  kinh  Hoa  Nghiêm  chép:   “Linh  tri  chúng  sanh  tánh 

 không tịch,  nhất thiết chư pháp vô sở hữu, diễn thuyết chư pháp không, vô 

 chủ,  như  huyễn,  như  diệm,  thủy  trung  nguyệt,  nãi  chí  do  như  mộng,  ảnh, 

 tượng.  Thị  cố,  đắc  thành  thử  quang  minh”   (Khiến  cho  biết  tánh  của 

chúng  sanh  là  rỗng  lặng,  hết  thảy  các  pháp  không  có  sở  hữu,  diễn 

nói  các  pháp  không,  vô  chủ,  như  huyễn,  như  bóng  nắng  dợn,  như 

trăng  in  hình  trong  nước,  cho  đến  giống  như  mộng,  bóng,  hình.  Vì 

thế,  được  thành  quang  minh  này).  Kinh  Duy  Ma  chép:   “Pháp  vô 

 danh tự, ngôn ngữ đoạn cố”  (Pháp không có danh tự vì ngôn ngữ dứt bặt). 

Phẩm Phát Tâm Công Đức kinh Hoa Nghiêm có đoạn:  “Tuy quán chư pháp 

 nhi  bất  thủ,  hằng  cứu  chúng  sanh  vô  sở  độ.  Tri  không,  vô  tướng,  vô  chân 

 thật, nhi hành kỳ tâm bất giải thoái” (Tuy quán các pháp  nhưng chẳng  giữ 

lấy, luôn cứu chúng sanh nhưng không thấy có kẻ được độ. Biết là không, vô 

tướng, không chân thật, nhưng hành cái tâm ấy chẳng lười nhác, lui sụt). 



 Bởi  vậy,  trong  kiếp  Thiện  Trì,  Phật  hiệu  là  Bảo  Tạng.  Trong 

 thuở ấy, Di Đà có  hiệu  là  Ly  Tịnh, Bồ Tát  làm  Thái  Tử, mang cái 

 tên  hư  giả  là  Bất  Thuấn.  Đại  thần  Phạm  Chí  phổ  độ  trọn  khắp 

 các hàng trời rồng. Các tiểu vương tử phát nguyện cầu thoát khỏi 

 tay  ma.  Khi  ấy,  do  Đồng  Sự,  Ái  Ngữ,  Đại  Sĩ  thị  hiện  thuộc  địa  vị 

 phàm  phu,  cầu  giàu  có,  cầu  sanh  lên  cõi  trời,  chẳng  biết  đến 

 Duyên  Giác.  Sống  chết  rình  ngó  cái  thân,  nghiễm  nhiên  như  sói, 

 hổ, đền thân nợ mạng, truyền mãi cái vỏ là người, là dê. 

 Khi ấy, ngài Hải Tế đại bi lại khuyên họ hãy phát tâm. Đức Di 

 Đà  được  thọ  ký  thành  Chánh  Giác  trước  tiên.  Đại  Sĩ  cúng  dường 

 [Bảo Tạng Phật] trong chín mươi ngày, hồi hướng Bồ Đề. Tư duy 

 suốt  bảy  năm  để  chọn  lấy  cõi  tịnh.  Cảm  khái  lục  đạo  xoay  vần, 

 tam  đồ  dễ  đọa,  thoái  thất  chánh  pháp,  hết  sạch  thiện  căn,  thâu 

 giữ  hạnh  tà,  phần  nhiều  vì  bạn  ác  [xúi  giục],  Ngài  bèn  nguyện 

 khi  hành  Bồ  Tát  đạo,  sẽ  xa  lìa  những  sự  sợ  hãi.  Không  nơi 

 nương  tựa,  không  nơi  an  trụ,  chúng  sanh  phiền  não  lắm  đường; 

 dù  thấy,  hay  nghe,  nguyện  của  ta  rộng  sâu  như  biển.  Sanh  tâm 

 đại  bi  cứu  khổ,  bèn  hiệu  là  Quán  Âm.  Kế  thừa  Vô  Lượng  Thọ 

 thành  Phật,  lại có hiệu là  Thức  Đức. Đấy  là  Đại  Sĩ suất  lãnh một 

 trăm  ức  người  cùng  phát  đại  tâm.  Vì  thế,  trong  các  cõi  mười 

 phương, lại được chư Phật thọ ký. 





Theo  kinh  Bi  Hoa,  xưa  kia,  trong  số  A-tăng-kỳ  kiếp  nhiều 

như  cát  sông  Hằng,  có  một  kiếp  tên  là  Thiện  Trì.  Chuyển  Luân 

Thánh  Vương  tên  là  Vô  Tránh  Niệm,  vua  có  một  ngàn  người  con. 

Thái  Tử  thứ  nhất  tên  là  Bất  Thuấn, suốt  trong  ba tháng  cúng  dường 

Bảo  Tạng  Như  Lai,  ai  nấy  đều  phát  tâm,  nguyện  làm  Đao  Lợi  thiên 

vương,  hoặc  Phạm  Vương,  Ma  Vương,  Chuyển  Luân  Vương,  hoặc 

nguyện  giàu  to,  hoặc  cầu  làm  Thanh  Văn,  không  một  ai  cầu  thành 

Duyên  Giác,  huống  hồ  cầu  Đại  Thừa!  Khi  ấy,  đại  thần  là  Bảo  Hải 

phạm-chí77,  khuyên  khắp  nam  nữ  trong  thế  giới  và  trời,  rồng,  quỷ 

thần  v.v...  hãy  phát  Bồ  Đề  tâm.  Ông  mộng  thấy  mặt  vua  và  các 

vương  tử  hoặc  là  như  mặt  lợn,  hoặc  như  mặt  sư  tử,  cáo,  sói,  báo 

v.v...  ăn  các  loại  trùng.  Lại  có  vô  lượng  chúng  sanh  đến  ăn  thịt 

chúng,  nhiều  lượt  thọ  thân  cũng  giống  như  vậy.  Do  vậy,  khuyên  họ 

hãy cùng phát Bồ Đề tâm. 

Thái  Tử  tư  duy  tu  tập  đủ  mọi  thứ  trang  nghiêm  hợp  thành  thế 

giới  Phật  của  chính  mình.  Trong  bảy  năm,  tâm  không  ham  muốn, 

cho đến không có  ý tưởng nghĩ nhớ hương, vị, xúc. Vì thế, bèn nói: 

 “Ta  xem  thấy  địa  ngục  nhiều  sự  khổ  não,  trong  cõi  trời  người,  lắm 

 phen  đọa  tam  ác  đạo.  Các  chúng  sanh  này  do  thân  cận  ác  tri  thức 

 nên  thoái  thất  chánh  pháp,  dứt  hết  các  thiện  căn,  thâu  giữ  đủ  mọi 

 tà  kiến  che  lấp  cái  tâm,  hành  theo  tà  đạo.  Nguyện  khi  ta  hành  Bồ 

 Tát  đạo,  chúng  sanh  nào  hứng  chịu  các  thứ  khổ  não,  sợ  hãi,  không 

 ai  cứu  vớt,  che  chở,  không  nơi  nương  tựa,  không  chốn  nương  náu, 

 nhưng  nếu  kẻ  ấy  có  thể  nghĩ  tới  ta,  xưng  danh  hiệu  ta  thì  ta  do 

 thiên  nhĩ  nghe  tiếng,  do  thiên  nhãn  trông  thấy  những  chúng  sanh 

 ấy  mà  nếu  chẳng  cứu  họ  thoát  khỏi  những  khổ  não  ấy,  ta  trọn 

 chẳng thành A Nậu Bồ Đề”  (Vô Thượng Chánh Giác).    

Bảo Tạng Phật thọ ký rằng:   

 - Ông quán sát trời, người, và hết thảy chúng sanh trong tam ác 

 đạo,  sanh  tâm  đại  bi,  muốn  dứt  các  sự  khổ  não  của  chúng  sanh, 

 muốn chúng sanh an trụ trong an lạc, nên nay ta sẽ đặt tên cho ông 

 là  Quán  Thế  Âm.  Khi  Vô  Lượng  Thọ  Phật  nhập  Niết  Bàn  thì  cõi  ấy 

 sẽ  đổi  tên  là  thế  giới  Nhất  Thiết  Trân  Bảo  Sở  Thành  Tựu,  thế  giới 

 An  Lạc  chẳng  sánh  bằng  được  tất  cả  các  thứ  trang  nghiêm  vô 

 lượng  vô  biên  [trong  cõi  Nhất  Thiết  Trân  Bảo  Sở  Thành  Tựu] ! 

 Trong  khoảng  một  niệm,  ông  thành  Đẳng  Chánh  Giác,  hiệu  là 

 Biến  Xuất  Nhất  Thiết  Quang  Minh  Công  Đức  Sơn  Vương  Như  

 Lai, 

Đức  Phật  nói  kệ  rằng:  -   Bậc  đại  bi  công  đức,  nay  hãy  dấy  khởi 

 lên,  chư  Phật  trong  mười  phương,  đã  thọ  ký  cho  ông,  ông  sẽ  được 

 thành Phật, cho nên hãy hoan hỷ” . 

Kinh  Phân  Đà  Lợi  lại  dịch  chữ  Vô  Tránh  Niệm  thành  Ly  Tịnh, 

dịch  Bảo  Hải  thành  Hải  Tế.  [Theo  kinh  Bi  Hoa,  ngài  Quán  Âm 

thành  Phật  có  hiệu  là]  Biến  Xuất  Nhất  Thiết  Quang  Minh  Công 

Đức  Sơn,  [kinh  Phân  Đà  Lợi]  dịch  là  Quang  Minh  Phổ  Chí  Tôn 

Thức Đức Vương. 

Bố  thí,  ái  ngữ,  lợi  hành,  đồng  sự  được  gọi  là  Tứ  Nhiếp  Pháp. 

Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Dĩ  nhân  thực  dương,  dương  tử  vi  nhân,  nhân 

 tử  vi  dương.  Như  thị  nãi  chí  thập  sanh  chi  loại,  tử  tử,  sanh  sanh, 

 hỗ  tương  lai  đạm”   (Do  người  ăn  dê,  dê  chết  thành  người,  ngườ i 

chết  thành  dê.  Như  thế  cho  đến  mười  loại  chúng  sanh,  chết  chết, 

sống  sống,  ăn  nuốt  lẫn  nhau).  Kinh  còn  dạy:   “Nhữ  phụ  ngã  mạng, 

 ngã  hoàn  nhữ  trái,  dĩ  thị  nhân  duyên,  kinh  bách  thiên  kiếp,  thường 

 tại  sanh  tử”   (Ngươi  nợ  mạng  ta,  ta  đòi  nợ  ngươi,  do  nhân  duyên 

ấy,  trải  trăm  ngàn  kiếp,  thường  ở  trong  sanh  tử).  Kinh  Pháp  Hoa 

chép:   “Hoằng  thệ  thâm  như  hải,  lịch  kiếp  bất  tư  nghị”   (Thệ  rộng 

sâu  như  biển,  trải  kiếp  chẳng  nghĩ  bàn).  Bi  Hoa  Kinh:   “Nhĩ  thời 

 hữu  cửu  thập  nhị  ức  chúng  sanh,  diệc  các  phát  nguyện,  thủ  chủng 

 chủng trang nghiêm  thắng diệu  Phật  độ”  (Khi  ấy, có chín  mươi  hai 

ức chúng sanh cũng đều phát nguyện, giữ lấy các thứ cõi Phật trang 

nghiêm thù thắng nhiệm  mầu). 





 Đến  khi  đức  Phật  Năng  Nhân  ta,  giáng  thần  cõi  Kham 

 Nhẫn,  là  minh  quân  Oai  Đức,  nay  thành  đấng  Chánh  Giác,  Ngài 

 chính là Phạm Chí đại  bi. Đã sớm có nhân duyên,  nên Đại Sĩ hóa 

 làm  Bồ  Tát,  người  theo  học  đông  như  cát  sông  Hằng,  giúp  Phật 

 độ  chúng  sanh,  hiện  thân  càng  trọn  khắp   (Từ  đây  trở  đi  là  phần 

 ca  tụng  chương  hai  mươi  bảy  trong  phần  Thiện  Tài  tham  học  của 

 kinh Hoa Nghiêm, gồm năm đoạn). 





Thích  Ca  Mâu  Ni  (Śākyamuni)  dịch  nghĩa  là  Năng  Nhân  Tịch 

Mặc.  Chữ  Kham  Nhẫn  xin  coi  trong  phần  trước.  Thọ  Ký  Kinh: 

 “Phật  ngôn:  -  Oai  Đức  Vương,  ngã  thân  thị  dã”   (Phật  nói:  -  Oai 

Đức  Vương  là  thân  ta  đấy).  Bi  Hoa  Kinh:   “Phật  ngôn:  -  Nhĩ  thời, 

 đại  bi  Phạm  Chí  tắc  ngã  thân  thị”   (Đức  Phật  nói:  -  Vị  Phạm  Chí 

đại  bi  khi  ấy  chính  là  thân  ta).  Phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  của 

kinh  Hoa  Nghiêm  có  chép:   “Bát  giả,  thường  tùy  Phật  học”  (Điều 

thứ tám là thường học theo Phật). 





 1. Trước hết, diễn nói Hoa Nghiêm, đồng quy pháp giới. 

  

 2.  Thiện  Tài  hỏi  đạo,  đã  đến  thành  Thiện  Độ.  Hàm  Nhiếp 

 thôi thăng78, riêng chỉ bày biển Phạm Âm. 

  

 3. Bèn có núi hiệu Bạch Hoa, đất do các báu hợp thành. 

  

 4. Suối  chảy,  ao  chuôm, nước công đức thường  đầy ắp.  Hoa 

 quả,  rừng  cây,  hương  giáo  hóa  tỏa  trọn   (Ca  tụng  sự  khen  ngợi 

 phẩm  đức,  đề  cao  [Quán  Âm  Đại  Sĩ]  của  [cư  sĩ]  Bệ  Sắt  Chi  La 

 [trong  phẩm  Nhập  Pháp  Giới  của  kinh  Hoa  Nghiêm].  Do  Bồ  Tát 

 đại bi nên tôi đặc biệt thêm vào một đoạn tán tụng). 





(1)  Đức  Như  Lai  lúc  mới  thành  đạo,  hiện  Báo  Thân  viên  mãn 

Lô  Xá  Na,  trong  hai  mươi  mốt  ngày,  diễn  nói  kinh  Hoa  Nghiêm. 

Kinh  Hoa  Nghiêm  lấy  pháp  giới  chẳng  thể  nghĩ  bàn  làm  tông79, 

gồm  mười  hội thuyết  pháp. Cuối cùng là  phẩm Nhập  Pháp Giới.  Đó 

gọi  là   “không  gì  chẳng  từ  pháp  giới  này  lưu  xuất,  không  gì  chẳng 

 trở về pháp giới này”.   



(2)  Thiện  Tài  đi  về  phương  Nam,  vị  thiện  tri  thức  thứ  hai 

mươi  sáu  là  cư  sĩ  Bệ  Sắt  Chi  La  ở  thành  Thiện  Độ 

(Subapārangama).  Bệ  Sắt  Chi  La  (Vesthila)  dịch  nghĩa  là  Hàm 

Nhiếp. 



(3  &  4)  Theo  kinh  Hoa  Nghiêm,  cư  sĩ  dạy  Thiện  Tài  như  sau: 

 “Ư  thử  Nam  phương  hữu  sơn,  danh  Bổ  Đát  Lạc  Ca,  bỉ  hữu  Bồ  Tát,  danh 

 Quán Tự Tại. Tức tụng viết: - Hải thượng hữu sơn đa thánh hiền, chúng bảo 

 sở thành cực thanh tịnh, hoa quả thụ mộc giai biến mãn, tuyền lưu trì chiểu 

 tất cụ  túc.  Dũng  mãnh  trượng  phu  Quán  Tự  Tại,  vị  lợi  chúng  sanh  trụ  thử 

 sơn. Nhữ ưng vãng vấn chư công đức, bỉ đương thị nhữ đại phương tiện”  (Ở 

phương  Nam  nơi  đây  có  quả  núi  tên  là  Bổ  Đát  Lạc  Ca,  nơi  ấy  có 

Bồ  Tát  tên  là  Quán  Tự  Tại.  Liền  nói  kệ  tụng  như  sau:  -  Trên  biển 

có  núi,  đông  thánh  hiền,  các  báu  hợp  thành  cực  thanh  tịnh.  Hoa 

quả, cây cối  đều  trọn khắp, suối chảy, ao chuôm  thảy đầy đủ. Dũng 

mãnh  trượng  phu  Quán  Tự  Tại,  vì  lợi  chúng  sanh  trụ  núi  này. 

Ngươi  nên  tới  hỏi  các  công  đức,  Ngài  sẽ  dạy  ngươi  phương  tiện 

lớn).  Sách  Tây  Phương  Hiệp  Luận  viết :  “Bổ  Đát  Lạc  Ca,  Hán  dịch 

 là  Tiểu  Bạch  Hoa  Thụ  (cây  có  hoa  trắng  nhỏ).  Hoa  ấy  rất  thơm, 

 biểu  thị  hạnh  hoa  của Đại Sĩ  là từ bi  khiêm  hạ, nở xòe  hạnh hương 

 giáo hóa, khiến cho kẻ nghe danh phát tâm Bồ Đề”. 





 1. Thấy hang đá trong rừng, trên tảng đá Kim Cang. 

  

 2. Có trượng phu dũng mãnh, tức bậc thánh từ bi. 

  

 3.  Đuốc  trí  vô  tận,  làm  quang  minh  trong  đêm  tối.  Hết  thảy 

 mây  pháp,  che  chở,  tăng  trưởng  mầm  phước   (Ca  tụng  Thiện  Tài 

 vừa thấy Đại Sĩ, trong tâm bèn tán thán)  

  



(1)  Hoa  Nghiêm  Kinh:   “Thiện  Tài  chí  ư  bỉ  sơn,  cầu  mịch  thử 

 Đại  Bồ  Tát,  kiến  Tây  diện  nham  cốc  chi  trung,  thụ  lâm  ông  úc, 

 hương  thảo  nhu  nhuyễn,  hữu  toàn  bố  địa.    Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát,  ư 

 Kim  Cang  thạch  thượng,  kết  già  phu  tọa”   (Thiện  Tài  đến  núi  ấy 

tìm  kiếm  vị  Đại  Bồ  Tát  ấy,  thấy  trong  vùng  hang  đá  ở  phía  Tây, 

rừng  cây  xanh  tươi,  cỏ  thơ m  mềm  mại  phủ  khắp  đất,  mọc  xoay  về 

bên  phải,  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát  ngồi  xếp  bằng  trên  tảng  đá  Kim 

Cang). 



(2) Xem chữ  “dũng mãnh trượng phu”  trong phần trước. 



(3) [Cũng theo kinh Hoa Nghiêm], Thiện Tài trông thấy, hoan 

hỷ,  hớn  hở,  nghĩ  như  thế  này:  Thiện  tri  thức  là  mây  pháp  của  hết 

thảy.  Thiện  tri  thức  là  đuốc  trí  vô  tận.  Thiện  tri  thức  là  rễ  mầm 

phước đức. 





 Đại Sĩ  thuộc địa  vị  Tùy  Thuận Chúng Sanh  Hồi  Hướng,  nói 

 hạnh  môn  Đại  Bi  Giải  Thoát,  hiện  đang  hành  Tứ  Nhiếp,  chẳng 

 giống  ba  mươi  lăm  thân.  Phát  nguyện  ở  trong  cõi  Đồng  Cư, 

 nhằm  dứt  trừ  vĩnh  viễn  mười  tám  thứ  sợ  hãi,  khiến  cho  những  ai 

 xưng  danh,  nhìn  mặt  Ngài  đều  quay  về  môn  phương  tiện,  sám 

 quả,  tu  nhân,  rốt  cuộc  vào  nẻo  Bồ  Đề   (Ca  tụng  Đại  Sĩ  giảng  cho 

 Thiện Tài pháp môn Đại Bi Giải Thoát)  





Đại  Sĩ  là  vị  thiện  tri  thức  thứ  hai  mươi  bảy  trong  chuyến  đi 

về  phương  Nam  của  Thiện  Tài.  Ngài  thuộc  vào  địa  vị  Tùy  Thuận 

Nhất Thiết Chúng Sanh Hồi Hướng80. 

Kinh  chép:   “Ngã dĩ thử Bồ Tát Đại  Bi hạnh môn, bình đẳng giáo hóa 

 nhất thiết chúng sanh, tương tục bất đoạn. Thiện nam tử! Ngã trụ thử Đại 

 Bi  hạnh  môn,  thường  tại  nhất  thiết  chư  Như  Lai  sở,  phổ  hiện  nhất  thiết 

 chúng sanh chi tiền. Hoặc dĩ bố thí, nhiếp thủ chúng sanh; hoặc dĩ ái ngữ, 

 hoặc dĩ lợi hành, hoặc dĩ đồng sự nhiếp thủ chúng sanh. Hoặc hiện sắc thân 

 nhiếp  thủ  chúng  sanh.  Hoặc  hiện  chủng  chủng  bất  tư  nghị  sắc,  tịnh  quang 

 minh võng nhiếp thủ chúng sanh. Hoặc dĩ âm thanh, hoặc dĩ oai nghi, hoặc 

 vị  thuyết  pháp,  hoặc  hiện  thần  biến,  linh  kỳ  tâm  ngộ  nhi  đắc  thành  thục. 

 Hoặc vị hóa hiện đồng loại chi hình, dữ kỳ cộng cư, nhi thành thục chi. 

 Thiện nam tử! Ngã tu hành thử Đại Bi hạnh môn,   nguyện thường cứu hộ 

 nhất thiết chúng sanh. Nguyện nhất thiết chúng sanh ly hiểm đạo bố, ly nhiệt 

 não bố, ly mê hoặc bố, ly hệ phược bố, ly sát hại bố, ly bần cùng bố, ly bất 

 hoạt bố, ly ác danh bố, ly ư tử bố, ly đại chúng bố, ly ác thú bố , ly hắc ám 

 bố,  ly  thiên  di  bố,  ly  ái  biệt  bố,  ly  oán  hội  bố,  ly  bức  bách  thân  bố,  ly  bức 

 bách tâm bố, ly ưu bi bố. Phục nguyện chư chúng sanh, nhược niệm ư ngã, 

 nhược xưng ngã danh, nhược kiến ngã thân, giai đắc miễn ly  nhất  thiết bố 

 úy. 

 Thiện nam tử! Ngã dĩ thử phương tiện linh chư chúng sanh, ly bố úy dĩ, 

 phục giáo linh phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề tâm, vĩnh bất thoái 

 chuyển”   

(Ta dùng hạnh  môn Đại Bi này của bậc Bồ Tát để bình đẳng giáo 

hóa hết thảy chúng sanh liên tục chẳng dứt. 

Này  thiện  nam  tử!  Ta  trụ  trong  hạnh  môn  Đại  Bi  này,  thường  ở 

nơi  hết  thảy  Như  Lai,  hiện  trước  khắp  hết  thảy  chúng  sanh,  hoặc 

dùng  bố  thí  để  nhiếp  thủ  chúng  sanh,  hoặc  dùng  ái  ngữ,  hoặc  dùng 

lợi  hành,  hoặc  dùng  đồng  sự  để  nhiếp  thủ  chúng  sanh,  hoặc  hiện 

sắc thân để nhiếp thủ chúng sanh. Hoặc hiện lưới quang  minh trong 

sạch  có  các  thứ  sắc  chẳng  thể  nghĩ  bàn  để  nhiếp  thủ  chúng  sanh. 

Hoặc  dùng  âm  thanh,  hoặc  dùng  oai  nghi,  hoặc  vì  họ  thuyết  pháp, 

hoặc  hiện  thần  thông  biến  hóa,  khiến  cho  tâm  họ  ngộ,  được  thành 

thục.  Hoặc  vì  họ  hiện  thân  hình  giống  như  họ, cùng ở chung  với  họ 

để thành thục họ. 

Này  thiện  nam  tử!  Ta  tu  hành  hạnh  môn  Đại  Bi  này,  nguyện 

thường  cứu  vớt,  che  chở  hết  thảy  chúng  sanh.  Nguyện  hết  thảy 

chúng  sanh  lìa  nỗi  sợ  nơi  đường  hiểm,  lìa  nỗi  sợ  nhiệt  não,  lìa  nỗi 

sợ  mê  hoặc,  lìa  nỗi sợ  trói  buộc,  lìa  nỗi sợ sát  hại,  lìa  nỗi sợ  nghèo 

túng,  lìa  nỗi  sợ  chẳng  sống  sót,  lìa  nỗi  sợ  tiếng  ác,  lìa  nỗi  sợ  chết 

chóc,  lìa  nỗi  sợ  đại  chúng,  lìa  nỗi  sợ  [bị  đọa]  đường  ác,  lìa  nỗi  sợ 

tối  tăm,  lìa  nỗi  sợ  dời  chuyển,  lìa  nỗi  sợ  yêu  thương  mà  phải  chia 

lìa,  lìa  nỗi  sợ  oán  ghét  phải  gặp  gỡ,  lìa  nỗi  sợ  thân  bị  bức  bách,  lìa 

nỗi  sợ  tâm  bị  bức  bách,  lìa  nỗi  sợ  lo  buồn.  Lại  nguyện  các  chúng 

sanh  hoặc  nghĩ  tới  ta,  hoặc  xưng  danh  ta,  hoặc  thấy  thân  ta,  đều 

được tránh lìa hết thảy sợ hãi. 

Này  thiện  nam  tử!  Ta  dùng  phương  tiện  này  khiến  cho  các 

chúng  sanh  lìa  sợ  hãi  xong,  lại  dạy  họ  phát  tâm  Vô  Thượng  Chánh 

Đẳng Chánh Giác, vĩnh viễn không lui sụt) 

Ngài  Thanh  Lương  giảng:   “Từ  chữ  bố  thí  trở  đi  nói  về  ý  nghĩa 

 ‘phổ  hiện’  (hiện  trọn khắp).  So với  ba mươi  lăm ứng  thân  được  nói 

 trong  kinh  Pháp  Hoa  thì  mới  thoạt  nhìn  [những  sự  ứng  hóa  nói 

 trong  đoạn  kinh  văn  này]  dường  như  ít  ỏi,  nhưng  về  ý  nghĩa  lại 

 nhiều.  Ba  mươi  lăm ứng  thân ấy chỉ  là các  thứ sắc thân  thị hiện và 

 sự thuyết pháp [đã được nói] trong đoạn này”. 





 1.  Thật  đúng  là:  Chúng  sanh  ví  như  cội  rễ,  chư  Phật  chính 

 là hoa quả. 

  

 2. Phụng sự mười hai loại chúng sanh giống như cha mẹ, tam thế 

 chư Phật mới đắc Bồ Đề. 

  

 3.  Ấy  là  vì:  Tự  và  Tha  chẳng  ngăn cách  mảy  lông,  chúng sanh và 

 Phật vốn không sai biệt. 

  

 4. Vì thế, trưởng tử Phổ Hiền khởi đủ vạn hạnh, con thứ Văn Thù 

 viên thành Chủng Trí. Chẳng  lên cửa Đại Sĩ, khó  nhập biển  Tỳ Lô!    (Ca 

 tụng địa vị Tùy Thuận Chúng Sanh Hồi Hướng của Đại Sĩ)  





(1) Phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện chép:  “Thí như khoáng dã, hữu đại 

 thụ vương, nhược căn đắc thủy, chi, diệp, hoa, quả tất giai phồn mậu. Sanh 

 tử khoáng dã Bồ Đề thụ vương, diệc phục như thị. Nhất thiết chúng sanh nhi 

 vi thụ căn, chư Phật, Bồ Tát nhi vi hoa quả. Dĩ đại bi thủy, nhiêu ích chúng 

 sanh,  tắc  năng  thành  tựu  chư  Phật,  Bồ  Tát  trí  huệ  hoa  quả”   (Ví  như  nơi 

đồng hoang có  một  cây  chúa81,  nếu  rễ  của  nó  được  nước  thấm  nhuần 

thì  cành,  lá,  hoa,  quả  thảy  đều  xum  xuê.  Cây  chúa  Bồ  Đề  trong 

đồng  hoang  sanh  tử  cũng  giống  như  vậy.  Hết  thảy  chúng  sanh  là  rễ 

cây,  chư  Phật,  Bồ  Tát  là  hoa  quả.  Dùng  nước  Đại  Bi  làm  lợi  ích 

chúng sanh thì sẽ có thể thành tựu hoa quả trí huệ Phật, Bồ Tát). 



(2)  Kinh  còn  chép:   “Sở  vị,  noãn  sanh,  thai  sanh,  thấp  sanh,  hóa 

 sanh,  vô  túc,  nhị  túc,  tứ  túc, đa  túc,  hữu  sắc,  vô  sắc,  hữu  tưởng,  vô  tưởng, 

 phi hữu tưởng, phi vô tưởng, như thị đẳng loại, ngã giai ư bỉ tùy thuận nhi 

 chuyển. Chủng chủng thừa sự, chủng chủng cúng dường, như kính phụ mẫu, 

 như phụng sư trưởng, cập A La Hán, nãi chí Như Lai, đẳng vô hữu dị”  (Đó 

là noãn sanh, thai sanh, thấp sanh, hóa sanh, không chân, hai chân, bốn chân, 

nhiều chân, có sắc, không sắc, có tưởng, không tưởng, chẳng phải có tưởng, 

chẳng  phải  không  tưởng,  đối  với  những  loài  như  vậy,  ta  đều  tùy  thuận 

chuyển  hóa  họ.  Các  thứ  hầu  hạ,  các  thứ  cúng  dường,  như  kính  cha  mẹ, 

như  thờ  sư  trưởng,  và  A  La  Hán  cho  đến  Như  Lai,  giống  hệt  không 

khác). 



Kinh  còn  chép:   “Nhược chư Bồ Tát dĩ đại bi thủy, nhiêu ích chúng 

 sanh, tắc năng thành tựu A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Thị cố Bồ Đề 

 thuộc  ư  chúng  sanh”   (Nếu  các  Bồ  Tát  dùng  nước  Đại  Bi  tạo  lợi  ích 

cho  chúng  sanh  thì  sẽ  có  thể  thành  tựu  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng 

Chánh Giác. Vì vậy, Bồ Đề thuộc về chúng sanh). 



(3)  Phẩm  Dạ  Ma  Kệ  Tán  của  kinh  Hoa  Nghiêm  có  đoạn: 

 “Như  tâm,  Phật  diệc  nhĩ.  Như  Phật,  chúng  sanh  nhiên.  Tâm,  Phật, 

 dữ  chúng  sanh.  Thị  tam  vô  sai  biệt”   (Như  tâm,  Phật  cũng  thế.  Như 

Phật,  chúng  sanh  đồng.  Tâm,  Phật  và  chúng  sanh,  cả  ba  không  sai 

biệt). 



(4)  Sách  [Hoa  Nghiêm]  Hợp  Luận  viết:   “Trưởng  tử  [của  chư 

 Như  Lai]  là  Phổ  Hiền  nêu  quả  đức  nơi  Tạng  thân,  con  thứ  là  Văn 

 Thù,  khơi  mở  cho  kẻ  tối  tăm  về  thế  giới  Kim  Sắc”.   Sách  còn  viết: 

 “Phổ  Hiền  biểu  thị  Hạnh,  Văn  Thù  biểu  thị  Trí,  Quán  Âm  biểu  thị 

 Bi.  Ba  pháp  thuộc  vào  một  người,  đầy  đủ,  trọn  khắp,  nên  gọi  là  Tỳ 

 Lô  Giá  Na.  Không  có  Thập  Hồi  Hướng,  sẽ  không  có  Bồ  Tát  thành 

 Phật đạo” . 





 1.  Nhưng  Viên  Giáo,  Đốn  Giáo,  chỉ  độ  bậc  đại  căn,  còn  với 

 hạng điếc câm thì vẫn hành đạo nhỏ. 

  

 2.  Ấy  là  vì:  Nhìn  thấy  bóng  trong  gương,  vô  cớ  phát  cuồng. 

 Chẳng biết: Trong chéo áo giấu châu, vốn chưa từng mất (Từ đây 

trở đi ca tụng Tâm Kinh, gồm hai đoạn). 





(1) Ngài Hiền Thủ phán định giáo pháp:  

- Một là Tiểu Thừa Giáo. 

- Hai là Đại Thừa Thỉ Giáo. 

- Ba là Đại Thừa Chung Giáo. 

- Bốn là Đốn Giáo. 

- Năm là Viên Giáo. 

Kinh  Hoa  Nghiêm  thuộc  Đốn  Viên.  Hoa  Nghiêm  lấy  hàng  phàm 

phu  đại  căn  làm  đương  cơ.  Phẩm  Nhập  Pháp  Giới  có  đoạn:   “Ư  thị 

 thượng  thủ  chư  đại  Thanh  Văn,  Xá  Lợi  Phất  đẳng  tại  Thệ  Đa  lâm, 

 giai  tất  bất  kiến  Như  Lai  thần  lực  dĩ  chí  bất  khả  tư  nghị  Bồ  Tát 

 cảnh  giới.  Hà  dĩ  cố?  Chư  đệ  tử  y  Thanh  Văn  thừa  nhi  cầu  xuất  ly 

 cố”   (Khi  ấy,  các  bậc  thượng  thủ  trong  hàng  đại  Thanh  Văn  như  Xá 

Lợi  Phất  v.v...  ở  trong  rừng  Thệ  Đa82 đều chẳng  thấy  được thần  lực 

của  Như  Lai  cho  đến  cảnh  giới  chẳng  thể  nghĩ  bàn  của  Bồ  Tát.  Vì 

sao  vậy?  Vì  các  đệ  tử  nương  theo  Thanh  Văn  thừa  để  cầu  xuất  ly). 

[Hoa  Nghiêm  Kinh]  Sớ  Sao  giảng:   “Hoa  Nghiêm  hiển  thị  trực  tiếp 

 Nhất  Thật  sâu  huyền,  mà  họ  lại  dùng  Quyền  Trí  để  nhận  biết  nên 

 như câm điếc”. 



(2)  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Thất La thành trung, Diễn Nhã Đạt Đa, 

 hốt ư thần triêu, dĩ kính chiếu diện, ái kính trung đầu, my mục khả kiến, sân 

 trách  kỷ  đầu,  bất  kiến  diện  mục,  dĩ  vi  si  mị,  vô  trạng  cuồng  tẩu”   (Trong 

thành  Thất  La  (Śrāvastī,  tức  thành  Xá  Vệ),  chàng  Diễn  Nhã  Đạt  Đa 

(Yajñadatta)  buổi  sáng  chợt  soi  gương,  yêu  mến  cái  đầu  [hiện  bóng]  trong 

gương  vì  nó  có  lông  mày  và  mắt  có  thể  nhìn  thấy  được,  giận  trách  cái  đầu 

của chính mình sao chẳng thấy được vẻ mặt, cho nó là yêu quái, vô duyên cớ 

điên cuồng chạy quàng). 

Kinh còn chép:  “Thí như hữu nhân, ư tự y trung, hệ Như Ý châu, bất tự 

 giác tri, cùng lộ tha phương, khất thực trì tẩu. Tuy thật bần cùng, châu bất 

 tằng  thất”   (Ví  như  có  kẻ  ở  trong  áo  mình  buộc  châu  Như  Ý  mà 

không  hay biết, túng quẫn  nơi  quê  người,  lê  la ăn  xin.  Tuy  thật bần 

cùng, nhưng châu chưa từng  mất). 





 1. Đại Sĩ động lòng thương xót sâu xa, chỉ bày Bát Nhã. 

  

 2. Voi chúa xoay mình đoái trông, kêu tên Thu Tử. 

  

 3. Sắc  chính là Không, Không chính  là  Sắc, chẳng cần  phải 

 chia  chẻ  đến  lân  hư  trần.  Bất  sanh,  bất  diệt,  chớ  nhìn  lầm  nước 

 sông Hằng. 



 4. Phá được Ngũ Ấm, tướng mười tám giới83 đều tiêu. Tứ Đế 

 chẳng làm, mười hai duyên liền dứt. 

  

 5. Đến lúc ấy, thân chứa mười phương, miệng nuốt ba đời. 

  

 6.  Chẳng  thấy  Phật  nơi  Niết  Bàn,  tâm  còn  do  đâu  vướng 

 mắc? 

  

 7.  Như  xướng  Kim  Cang  tự  mẫu  đã  qua  khỏi  môn  chữ  Trà; 

 đấy  là  Bát  Nhã  tổng  trì,  bèn  nói  chú  Ba  La,  hòng  độ  khắp  lợi 

 độn, mà cũng là nhằm khiến Bi lẫn Trí viên dung. 







Bị  chú  của  người  dịch:   Cư  sĩ  Hứa  Chỉ  Tịnh  không  chú  thích 

 cho câu thứ nhất trong đoạn này. 



(2)  Phẩm  Nhập  Pháp  Giới  của  kinh  Hoa  Nghiêm  có  chép:   “Văn 

 Thù  Sư  Lợi  như  tượng  vương  hồi,  quán  chư  tỳ-kheo”   (Ngài  Văn 

Thù  Sư  Lợi  như  voi  chúa  quay  mình,  nhìn  các  tỳ-kheo).  Xá  Lợi  Tử 

(Śāriputra), cõi này dịch là Thu Tử, do gọi theo tên  mẹ84. 

(3) Tâm Kinh:  “Sắc bất dị Không, Không bất dị Sắc, Sắc tức thị 

 Không,  Không tức  thị Sắc”.   Lăng  Nghiêm  Kinh: “Thô vi đại địa, tế vi 

 vi trần. Chí lân hư trần, tích bỉ cực vi sắc biên tế tương thất phần sở thành. 

 Cánh  tích  lân  hư,  tức  thật  không  tánh”   (Thô  là  đại  địa,  nhỏ  nhặt  là  vi 

trần.  Còn  như  lân  hư  trần  là  do  chia  cực  vi  sắc  biên  tế  ra  bảy  phần 

mà  thành.  Lại  chia  chẻ  lân  hư  trần  thì  nó  thật  sự  là  tánh  Không). 

Tâm  Kinh:   “Thị   chư  pháp  Không  tướng,  bất  sanh,  bất  diệt,  bất  cấu  bất 

 tịnh,  bất  tăng,  bất  giảm” (Tướng  Không  của  các  pháp  chẳng  sanh,  chẳng 

diệt, chẳng nhơ, chẳng sạch, chẳng tăng, chẳng giảm). 

Lăng Nghiêm  Kinh:  “Phật cáo Nặc vương: - Ngã kim thị nhữ bất sanh 

 diệt tánh. Nhữ niên kỷ thời kiến Hằng hà thủy? Vương ngôn: - Ngã sanh tam 

 tuế, kinh quá thử lưu, tức tri thị Hằng hà thủy. Phật ngôn: - Nhữ thuyết nhị 

 thập  chi  thời,  suy  ư  thập  tuế,  nãi  chí  lục  thập,  nhật  nguyệt  tuế  thời,  niệm 

 niệm thiên biến. Tắc nhữ tam tuế, kiến thử hà thời, chí niên thập tam, kỳ thủy 

 vân  hà?  Vương  ngôn:  -  Như  tam  tuế  thời,  uyển  nhiên  vô  dị,  nãi  chí  ư  kim 

 niên lục thập nhị, diệc vô hữu dị! Phật ngôn: - Nhữ kim tự thương phát bạch 

 diện trứu. Nhữ diện tuy trứu, nhi thử kiến tinh tánh vị tằng trứu. Trứu giả vi 

 biến,  bất  trứu  phi  biến.  Biến  giả  thọ  diệt,  bỉ  bất  biến  giả  nguyên  vô  sanh 

 diệt, vân hà ư trung thọ nhữ sanh tử?”  (Phật bảo vua Ba Tư Nặc85: - Nay ta 

chỉ cho ông tánh không sanh diệt. Ông thấy nước sông Hằng lúc mấy tuổi? 

Vua thưa: - Khi con ba tuổi đi qua dòng sông ấy, liền biết nước sông Hằng. 

Phật nói: - Ngươi nói xem: Từ lúc hai mươi tuổi, già suy hơn lúc mười tuổi, 

cho đến sáu  mươi, ngày giờ năm tháng, niệm niệm đổi đời, như vậy 

thì  từ  lúc  ngươi  ba  tuổi  trông  thấy  sông  ấy  cho  đến  năm  mười  ba 

tuổi,  nước  sông  ra  sao?  Vua  đáp:  -  Giống  như  thuở  ba  tuổi,  y  hệt 

không  khác  gì,  thậm  chí  đến  nay  con  được  sáu  mươi  hai  tuổi,  cũng 

chẳng  khác  gì!  Phật  dạy:  -  Ông  nay  tự  xót  xa  đầu  bạc,  mặt  nhăn. 

Mặt  ông  tuy  nhăn,  nhưng  cái  tánh  thấy  trong  trẻo  ấy  chưa  từng  bị 

nhăn.  Nhăn  là  biến  đổi,  không  nhăn  là  chẳng  biến  đổi.  Hễ  biến  đổi 

sẽ  bị  diệt,  còn  cái  không  biến  đổi  vốn  chẳng  sanh  diệt,  cớ  sao  ông 

lại phải chịu sanh tử?)  

(4)  Tâm  Kinh:   “Chiếu kiến Ngũ  Uẩn  giai  không”  (Soi  thấy  năm 

Uẩn  đều  không).  Còn  nói:  “Vô  nhãn,  nhĩ,  tỷ,  thiệt,  thân,  ý,  vô  sắc, 

 thanh,  hương,  vị,  xúc,  pháp.  Vô  nhãn  giới,  nãi  chí  vô  ý  thức  giới”  

(Không có  mắt,  tai,  mũi,  lưỡi, thân,  ý, không  sắc, thanh,  hương,  vị 

xúc  pháp.  Không  có  nhãn  giới  cho  đến  không  có  ý  thức  giới).  Tứ 

Đế  là  Khổ,  Tập,  Diệt,  Đạo.  Ngài  Thanh  Nguyên  Hành  Tư  nói: 

 “Thánh Đế cũng chẳng làm”.   

Tâm  Kinh:   “Vô  vô  minh,  diệc  vô  vô  minh  tận,  nãi  chí  vô  lão  tử, 

 diệc  vô  lão  tử  tận”   (Không  có  vô  minh,  cũng  chẳng  có  hết  vô 

minh,  cho  đến  không  có  già  chết  mà  cũng  không  có  hết  già  chết), 

đấy chính là  mười hai pháp duyên sanh. 

(5)  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Tâm  tinh  biến  viên,  hàm  lý  thập 

 phương” (Cái  tâm  trong  trẻo  trọn  khắp,  chứa  đựng  mười  phương). 

Lại  chép:   “Thân  hàm  thập  phương  vô  tận  hư  không”   (Thân  chứa 

mười  phương  vô tận  hư  không). Ngài  Nam  Nhạc  Huệ  Tư  nói:   “Tam 

 thế chư Phật bị ta một miệng nuốt sạch”. 

(6)  Tâm  Kinh:   “Bồ  Đề  Tát  Đỏa  y  Bát  Nhã  Ba  La  Mật  Đa  cố, 

 tâm  vô  quái  ngại,  vô  quái  ngại  cố,  vô  hữu  khủng  bố,  viễn  ly  điên 

 đảo  mộng  tưởng,  cứu  cánh  Niết  Bàn” (Do  Bồ  Tát  nương  vào  Bát 

Nhã  Ba  La  Mật  Đa  nên  tâm  không  vướng  mắc.  Do  không  vướng 

mắc  nên  không  sợ  hãi,  xa  lìa  mộng  tưởng  điên  đảo,  chứng  rốt  ráo 

Niết Bàn). 

Lăng  Già  Kinh:   “Nhất  thiết  vô  Niết  Bàn,  vô  hữu  Niết  Bàn  Phật, 

 vô  hữu  Phật  Niết  Bàn,  viễn  ly  giác,  sở  giác”   (Hết  thảy  không  có 

Niết  Bàn.  Không  có  Phật  nơi Niết  Bàn,  mà cũng  chẳng  có  Niết  Bàn 

của Phật, xa lìa giác lẫn sở giác). 

Kinh Viên Giác  lại  nói:  “Nhất thiết Như Lai diệu viên giác tâm, 

 bổn  vô  Bồ  Đề  cập  dữ  Niết  Bàn,  diệc  vô  thành  Phật  cập  bất  thành 

 Phật”   (Tâm  diệu  viên  giác  của  hết  thảy  Như  Lai  vốn  không  có  Bồ 

Đề và Niết Bàn, cũng chẳng có thành Phật lẫn không thành Phật). 

(7)  Trong  bốn  mươi  hai  tự  mẫu86  của  kinh  Bát  Nhã,  chữ  cuối 

cùng  là  chữ  Trà  (ksa);  vì  thế,  sách  Ma  Ha  Chỉ  Quán  viết:   “Qua 

 khỏi chữ  Trà không  thể  nói nữa”.   Gọi là  Kim Cang  [tự  mẫu]  vì đây 

chính  là  thân  Kim  Cang  được  chứng  bởi  Như  Lai,  nghĩa  ấy  có  thể 

thấy  từ  kinh  Niết  Bàn.  Tâm  Kinh:   “Cố  tri  Bát  Nhã  Ba  La  Mật  Đa 

 thị  đại  thần  chú,  thị  đại  minh  chú,  thị  vô  thượng  chú,  thị  vô  đẳng 

 đẳng  chú,  năng  trừ  nhất  thiết  khổ,  chân  thật  bất  hư.  Cố  thuyết  Bát 

 Nhã  Ba  La  Mật  Đa  Chú”   (Vì  vậy,  biết  Bát  Nhã  Ba  La  Mật  Đa  là 

đại  thần  chú,  là  đại  minh  chú,  là  chú  không  chi  hơn,  là  chú  không 

gì  sánh  bằng,  trừ  hết  thảy  khổ,  chân  thật  chẳng  dối.  Do  vậy,  nói 

Bát  Nhã  Ba  La  Mật  Đa  Chú).  Chú,  tiếng  Phạn  là  Đà  La  Ni 

(Dhāranī), dịch nghĩa là Tổng Trì. 



 1.  Người  học  ngầm  tu  Huệ  sâu,  vì  vào  cửa  tòa  nhà  lộng  lẫy. 

 Kẻ chỉ mới đắc Văn Huân, cũng gieo thành hạt giống Kim Cang. 

 2.  Quý  ở  chỗ  chí  thành,  cung  kính,  như  thân  cận  oai  trời! 

 Đừng  vọng  tưởng  tư  duy,  uổng  công  đốt  lửa  đom  đóm  mà  thôi!  

 (Từ  đây  trở  đi  ca  tụng  pháp  thức  trì  tụng  thần  chú,  gồm  hai  đoạn. 

 Trước hết, riêng nêu công đức trì kinh). 



(1)  Trong  Lăng Nghiêm  Kinh,  ngài  A Nan nói : “Ngã kim do như lữ 

 bạc chi nhân, hốt mông thiên vương tứ dữ hoa ốc, tuy hoạch đại trạch, yếu 

 nhân  môn  nhập”   (Tôi  nay  giống  như  lữ  khách  lênh  đênh,  chợt  được  thiên 

vương ban cho căn nhà lộng lẫy. Tuy đã được căn nhà to lớn, vẫn phải theo 

cửa  để  vào).  Phẩm  Xuất  Hiện  kinh  Hoa  Nghiêm  có  câu:   “Thực  thiểu  kim 

 cang, chung cánh bất tiêu”  (Ăn chút kim cang, trọn chẳng tiêu được). 

(2) Tổ Ấn Quang nói:  “Phàm tụng kinh ắt phải chí thành, khẩn thiết như 

 đối trước thánh dung, đích thân nghe viên âm, từ đầu đến cuối, một mực đọc 

 qua,  dù  văn  hay  nghĩa  nhất  loạt  chẳng  gắng  tâm  thấu  hiểu.  Xem  kinh  như 

 thế,  kẻ  lợi  căn  sẽ  có  thể  ngộ  được  hai  pháp  Không  (Ngã  Không  và  Pháp 

 Không),  chứng  lý  Thật  Tướng.  Ngay  như  kẻ  độn  căn  cũng  có  thể  tiêu  trừ 

 nghiệp chướng, tăng trưởng phước huệ. Nếu một đằng xem, một đằng phân 

 biệt,  sẽ  hoàn  toàn  thuộc  về  phàm  tình vọng  tưởng,  phỏng  đoán,  suy  lường, 

 làm  sao   có  thể  ngầm  hợp  ý  Phật,  tăng  phước  huệ,  tiêu  nghiệp  chướng  cho 

 được?” 

Ngài còn  nói:   “Muốn được lợi ích thật sự nơi  Phật  pháp, cần phải cầu 

 từ  nơi  cung  kính.  Có  một  phần  cung  kính,  sẽ  tiêu  được  một  phần  nghiệp 

 chướng,  tăng  một  phần  phước  huệ.  Có  mười  phần  cung  kính,  sẽ  tiêu  được 

 mười phần nghiệp chướng, tăng mười phần phước huệ”. 

Viên  Giác  Kinh:   “Dĩ  hữu  tư  duy  tâm,  trắc  độ  Như  Lai  viên  giác  cảnh 

 giới, như thủ huỳnh hỏa, thiêu Tu Di sơn, chung bất năng trước”  (Dùng cái 

tâm có  tư duy để suy  lường cảnh  giới  viên  giác của Như Lai thì  giống  như 

đem lửa đom đóm thiêu núi Tu Di, trọn chẳng thể làm được). 



 1.  Chỉ  vì:  Chúng  sanh  thiếu  Huệ,  tâm  thiên  trọng  lắm  nỗi 

 phân  biệt.  Ngã  Kiến  dễ  tăng,  nghe  quá  nhiều  [mà  không  thấu 

 hiểu] sẽ thành lầm lỗi. 

 2.  Tranh  cãi  đoán  mò  màu  sữa,  lời  càng  thốt  lắm  càng  sai. 

 Chưa nhìn  thấu suốt  da  trâu,  Lý bị chướng  ngăn chẳng thấy. [Do 

 vậy,  Đại  Sĩ]  mở   môn  bí  mật,  dùng  con  đường  lấp  chặt  tư  duy 

 (Đây  là  trước  khi  ca  tụng  thần  chú,  nêu  ra  lý  do  vì  sao  chú  ngữ 

 không  dịch  nghĩa.  Vì  vậy,  cổ  đức  nói:  “Chú  viên  mãn,  kiến  giải 

 thiên lệch. Hễ nẩy sanh kiến giải thì chú ngữ mất sạch ý nghĩa”). 



(1)  Viên  Giác  Kinh:   “Chúng  sanh  vô  huệ  mục”   (Chúng  sanh 

không  có  con  mắt  huệ).  Khởi  Tín  Luận:   “Như  Lai  thiện  xảo 

 phương tiện, nhờ vào ngôn ngữ để hướng  dẫn chúng sanh, khiến họ 

 bỏ  văn  tự,  nhập  chân  thật.  Nếu  dựa  theo  lời  nói,  chấp  vào  ý  nghĩa, 

 sẽ  tăng  trưởng  phân  biệt  lầm  lạc,  chẳng  sanh  Thật  Trí,  chẳng  đắc 

 Niết Bàn” . 

Viên  Giác  Kinh:   “Duy  ích  đa  văn,  tăng  trưởng  Ngã  Kiến” (Chỉ 

[chú  trọng]  nghe  cho  nhiều  sẽ  tăng  trưởng  Ngã  Kiến).  Lăng 

Nghiêm  Kinh:   “Súc  văn thành quá  ngộ”  (Nghe  quá  nhiều  trở  thành 

lỗi lầm). 

(2)  Niết  Bàn  Kinh:   “Như sanh manh nhân, bất thức nhũ sắc, tiện vấn 

 hà  tự?  Nhân  ngôn:  Bạch  như  bối.  Vấn: Như  bối  thanh  da?  Đáp  ngôn:  Bất 

 dã!  Vấn:  Bối  sắc  hà  tự?  Viết:  Như  mễ  mạt.  Vấn: Nhu  nhuyễn  như  mễ  mạt 

 da?  Mễ  mạt  phục  hà  tự?  Viết:  Như  tuyết.  Phục  vấn:  Lãnh  như  tuyết  da? 

 Tuyết phục hà tự? Thị sanh manh nhân, tuy văn chủng chủng thí dụ, chung 

 bất  năng  thức  nhũ  chân  sắc”   (Như  kẻ  mù  từ  lúc  lọt  lòng,  chẳng  biết 

sữa  màu  gì,  liền  hỏi  giống  như  thế  nào?  Người  ta  nói:  Trắng  như 

vỏ  ốc.  Liền  hỏi:  Như tiếng  ốc  (tù  và)  thổi  phải không?  Đáp:  Không 

phải!  Hỏi:  Màu  của  vỏ  ốc  giống  như  thế  nào?  Đáp:  Như  bột  gạo. 

Hỏi: Mềm  mịn  như  bột  gạo  ư?  Bột  gạo  lại  giống  như thế  nào? Đáp: 

Như tuyết. Lại hỏi: Lạnh như tuyết ư? Tuyết lại giống như thế nào? 

Kẻ  mù  từ  lúc  lọt  lòng  ấy  tuy  nghe  các  thứ  thí  dụ,  trọn  chẳng  biết 

được màu sắc thật sự của sữa). 

Tăng  sĩ  hỏi  ngài  Dược  Sơn  Nghiễm:  “Hòa  thượng  chẳng  cho 

người  khác  xem  kinh,  sao  lại  tự  mình  xem?”  Ngài  Dược  Sơn  bảo: 

“Ta  chỉ  che  mắt”.  Tăng  hỏi:  “Như  vậy  thì  người  học  cũng  bắt 

chước  Ngài  được  chăng?”  Ngài  Dược  Sơn  bảo:   “Nếu  ông  xem  thì 

 da  trâu  cũng  bị  xuyên  thủng”.   Ngài  Thiên  Đồng  tụng  rằng:   “Xem 

 kinh nào phải lọt da trâu”.   



 1.  Khi  ấy,  đức  Phật  ta  ngự  tại  đạo  tràng  Trúc  Duẫn,  đại  hội 

 xiển  dương  không  ngăn  che,  Đại  Sĩ  làm  Liên  Hoa  Bộ  Chủ87, 

 thống lãnh các vị thần tiên trì chú. 

 2.  Nói  ra  chú  tâm  Thập  Nhất  Diện,  trọn  khắp  oai  lực  Tứ  Tất 

 Đàn. 

 3.  Nhớ  tại  nơi  Liên  Hoa  Nhãn  thuở  trước,  ở  chỗ  ngài  Mỹ  Âm 

 Hương. 

 4.  Hoặc  làm  tiên  nhân  đắc  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn,  hoặc  làm  cư 

 sĩ đạt Đại Bi trí tạng. 

 5.  Do  tụng  trì  trăm  lẻ  tám  biến,  vượt  thoát  bốn  vạn  kiếp  sanh 

 tử. 

 6.  Mười  thứ  lợi  ích  thù  thắng,  đã  hưởng  phước  trong  thuở 

 sanh  tiền.  Bốn  thứ  công  năng,  càng  hiệu  nghiệm  sau  khi  đã 

 khuất. 

 7.  Chỉ  cần  chí  tâm  tụng  niệm,  Cực  Lạc  ắt  sẽ  sanh  về.  Nếu  tu 

 hành  đúng  pháp,  Bồ  Đề  nắm  chắc  trong  tay   (Đoạn  này  ca  tụng 

 Thập  Nhất  Diện  Chú  Kinh.  Do  khi  trì  chú  này,  Ngài  là  tiên  nhân 

 hoặc là cư sĩ, nên xếp vào trước phần này). 

  

(1)  Thập  Nhất  Diện  Chú  Kinh:  “  Phật  tại Thất La  Phiệt  Trúc  Duẫn 

 đạo  tràng”   (Đức  Phật  ở  tại  đạo  tràng  Măng  Tre  nơi  thành  Thất  La 

Phiệt).  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Khai  xiển  vô  giá,  độ  chư  nghi  báng”   (Khai 

thị, xiển dương, không ngăn che, để độ những kẻ nghi ngờ, hủy báng). Mật 

Tông chia ra năm bộ, Đại Sĩ là bộ chủ của Liên Hoa Bộ. Thập  Nhất  Diện 

Chú  Kinh:   “Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát  dữ  vô  lượng  câu-chi  na-dữu-đa  bách 

 thiên trì chú thần tiên, đáo dĩ, đảnh lễ Phật túc”  (Quán Tự Tại Bồ Tát và vô 

lượng câu-chi na-do-tha88 trăm ngàn thần tiên trì chú đến nơi rồi bèn lễ dưới 

chân Phật). 

(2)  Thập  Nhất  Diện  Chú  Kinh89:   “Bạch  Phật  ngôn:  -  Ngã  hữu 

 thần  chú  tâm,  danh  Thập  Nhất  Diện,  cụ  đại  oai  lực”   ([Quán  Thế 

Âm  Bồ  Tát]  bạch  Phật  rằng:  -  Con  có  chú  tâm90  tên  là  Thập  Nhất 

Diện,  đầy  đủ  oai  lực).  Tứ  Tất  Đàn  thì  một  là  thế  giới  Tất  Đàn,  hai 

là  vị  nhân  Tất  Đàn,  ba  là  đối  trị  Tất  Đàn,  bốn  là  đệ  nhất  nghĩa  Tất 

Đàn. Tất Đàn (Siddhanta) nghĩa là “thí trọn khắp”. 

(3  &  4  &  5)  Kinh  chép:   “Ngã ức quá khứ hằng hà sa kiếp tiền, hữu 

 Phật danh Bách Liên Hoa Nhãn. Ngã thời tác đại tiên nhân, thọ đắc thử chú, 

 ứng thời chứng đắc Vô Sanh Pháp Nhẫn. Hựu quá khứ quá hằng hà sa kiếp, 

 hữu Phật danh Mỹ Âm Hương, ngã thân tác đại cư sĩ, thọ đắc thử chú, tiện ư 

 sanh tử siêu tứ vạn kiếp. Tụng trì thử chú, phục đắc chư Phật đại bi trí tạng, 

 nhất thiết Bồ Tát giải thoát pháp môn”  (Tôi nhớ hằng hà sa kiếp trước trong 

quá  khứ,  có  Phật  hiệu  Bách  Liên  Hoa  Nhãn.  Khi  ấy,  tôi  làm  đại  tiên  nhân 

nhận lãnh chú này, ngay khi ấy chứng đắc Vô Sanh Pháp Nhẫn. Lại qua khỏi 

hằng hà sa kiếp về quá khứ, có Phật hiệu là Mỹ Âm Hương, tôi làm thân đại 

cư sĩ, được nhận lãnh chú này, liền vượt thoát bốn vạn kiếp sanh tử. Tụng trì 

chú  này  lại  đắc  đại  bi  trí  tạng  của  chư  Phật  và  hết  thảy  pháp  môn 

giải thoát của Bồ Tát). 

(6)  Thập  Nhất  Diện  Thần  Chú  Kinh:   “Thị  cố  tịnh  tín  nam  nữ, 

 đương  cung  kính,  chí  tâm  hệ  niệm.  Mỗi  thần  triêu  tụng  chú  nhất  bách  bát 

 biến, hiện thân hoạch thập chủng thắng lợi. Nhất thân thường vô bệnh, nhị 

 chư Phật nhiếp thọ, tam tài bảo vô tận, tứ năng phục oán địch, ngũ tôn quý 

 cung  kính,  lục  quỷ  độc  bất  thương,  thất  đao  trượng  bất  hại,  bát  thủy  bất 

 nịch,  cửu  hỏa  bất  thiêu,  thập  bất  hoạnh  tử.  Phục  đắc  tứ  chủng  công  đức 

 thắng  lợi: Nhất  mạng  chung  đắc  kiến  chư  Phật,  nhị  chung  bất  đọa  ác  thú, 

 tam bất nhân hiểm ách tử, tứ đắc sanh Cực Lạc thế giới”  (Do vậy, kẻ nam 

người  nữ  có  lòng  tin  trong  sạch  hãy  nên  cung  kính,  chí  tâm  hệ  niệm.  Mỗi 

sáng sớm tụng chú 108 biến thì nơi thân hiện tại được mười thứ lợi ích thù 

thắng: Một là thân thường không bệnh, hai là chư Phật nhiếp thọ, ba là của 

cải  vô  tận,  bốn  là  hàng  phục  oán  địch,  năm  là  tôn  quý,  [được  người  khác] 

cung kính, sáu là quỷ mị, chất độc không hại được, bảy  là  đao  gậy  không 

hại  được,  tám  là  nước  chẳng  nhấn  chìm,  chín  là  lửa  chẳng  đốt 

được,  mười  là  chẳng  chết  ngang  trái.  Lại  còn  được  bốn  thứ  công 

đức  lợi  ích  thù  thắng:  Một  là  mạng  chung  được  thấy  chư  Phật,  hai 

là  trọn  chẳng  đọa  vào  đường  ác,  ba  là  chẳng  chết  vì  nguy  hiểm,  tai 

ách, bốn là được sanh về thế giới Cực Lạc). 

(7)  Thập  Nhất  Diện  Kinh  Chú:   “Ư  ngã  sở  thuyết  thần  chú,  thọ 

 trì,  độc  tụng,  như  thuyết  tu  hành,  thị  nhân  ư  vô  thượng  Bồ  Đề  lãnh 

 thọ  như  tại  chưởng  trung”   (Đối  với  thần  chú  do  ta  đã  nói  mà  thọ 

trì,  đọc  tụng,  tu  hành  đúng  như  lời  dạy  thì  người  ấy  sẽ  nhận  lãnh 

Vô Thượng Bồ Đề như đang cầm trong tay). 



 1.  Kế  tiếp  là  Phật  ngự  trong  vườn  Am  La,  khắp  thành  Tỳ  Xá 

 mắc bệnh. 

 2.  Dạ  Xoa  mến  giữ,  [thầy  thuốc]  đã  bó  tay  chẳng  thể  chữa 

 lành, Nguyệt Cái nặng lòng, bèn thỉnh cầu đức Phật thương xót. 

 3.  Do  thấy  đời  ngũ  trược  khó  thể  ở  lâu  dài,  Phật  dạy  hãy  chú 

 tâm  nơi  Tịnh  Độ.  Sáu  thức  hãy  gấp  nên  chuyển  biến,  thỉnh  Quán 

 Âm là bậc trí chiếu soi. 

 4.  [Đức  Phật]  dặn  dò  [Nguyệt  Cái]  hãy  cầu  bậc  Năng  Thí  cõi 

 Cực  Lạc  phóng  tịnh  quang  trọn  khắp,  diệt  tối,  trừ  si,  tiêu  tai, 

 ngừa ách. 



 5.  Vốn là cha mẹ  từ  bi, Đại Sĩ  nói tâm ấn trừ phiền  não.  Do 

 lòng lân mẫn chúng sanh, Thế Tôn thỉnh Đà La Ni phá ác. 

  

 6. Muốn được Ngài hiện thân, nên biết pháp Sổ Tức. 

  

 7.  Chương  cú  Lục  Tự,  nhất  định  cát  tường,  năm  môn  Thiền 

 Quán, càng tăng Định lực. 

 8.  Vì thế, lìa  ác  như mây  trôi  gặp  gió, thấy  Phật dường lũ  trút 

 khe ngòi. 

 9.  Vị  đẫm  cam  lộ,  nhỏ  giọt  từ  cành  dương  liễu.  Miệng  phóng 

 quang như thể ráng chiều, lưỡi hoa sen khen ngợi trọn khắp. 

 10.  Vì  thế,  chư  thiên  cúng  dường,  hầu  hạ,  như  tôn  cha  kính 

 mẹ.  Được  nghe  tựa  đề  kinh,  cũng  sanh  về  Tịnh  Độ   (Đoạn  này  ca 

 tụng Tiêu Phục Độc Hại Chú Kinh91). 





1.  Tiêu  Phục  Độc  Hại  Chú  Kinh:   “Phật trụ Tỳ Xá Ly Am La thụ 

 viên  Đại  Lâm  tinh  xá.  Thời  Tỳ  Xá  Ly  quốc  nhân,  ngộ  đại  ác  bệnh”   (Đức 

Phật  ngự  tại  tinh  xá  Đại  Lâm  trong  vườn  cây  Am  La  (Ambāla-vana) 

thành  Tỳ  Xá  Ly92.  Khi  ấy,  dân  nước  Tỳ  Xá  Ly  mắc  bệnh  ngặt 

nghèo). 



2.  Kinh chép:  “Hữu ngũ dạ-xoa, hấp nhân tinh khí. Lương y Kỳ Bà, 

 tận kỳ đạo thuật, bất năng cứu. Hữu nhất trưởng giả danh Nguyệt Cái, nghệ 

 Phật bạch ngôn: ‘Nguyện Thế Tôn từ mẫn nhất thiết, cứu tế bệnh khổ”  (Có 

năm  dạ-xoa93  hút  tinh  khí  của  con  người.  Lương  y  Kỳ  Bà94  dốc  hết  khả 

năng  y  thuật  vẫn  chẳng  thể  chữa  lành.  Có  một  trưởng  giả  tên  là 

Nguyệt Cái đến chỗ Phật bạch rằng: ‘Xin đức Thế Tôn từ bi thương 

xót hết thảy, cứu chữa bệnh khổ). Ngài Trí Giả sớ giải:  “Những người 

 tu  hành  thuộc  về  Phần  Đoạn  sanh  tử,  chưa  đoạn  Hoặc,  hễ  tâm  vừa 

 dấy  lên ý  niệm thì  luôn  bị ái kiến  mê  hoặc đến nỗi sáu trần  làm tổn 

 thương sáu căn tạo  thành  bệnh. Do xét theo  Lý nên  gọi Ngũ Căn  là 

 năm dạ-xoa vì chúng sanh ra năm thứ Kiến vậy”. 



(3).  Kinh  chép:   “Phật  ngôn:  -  Khứ  thử  bất  viễn,  chánh  lập  Tây 

 Phương, hữu Phật danh Vô Lượng Thọ, Bồ Tát danh Quán Thế Âm, Đại Thế 

 Chí, hằng dĩ đại bi cứu tế khổ ách. Nhữ đương tác lễ, thiêu hương, hệ niệm, 

 sổ tức, linh tâm bất tán, kinh thập niệm khoảnh, vị chúng sanh thỉnh bỉ Phật, 

 Bồ  Tát” (Phật  dạy:  -  Cách  đây  chẳng  xa,  ngay  nơi  phương  Tây  có 

Phật  hiệu  là  Vô  Lượng  Thọ,  có  Bồ  Tát  tên  là  Quán  Thế  Âm  và  Đại 

Thế  Chí,  thường  đem  lòng  đại  bi  cứu  giúp  khổ  ách.  Ông  hãy  nên 

làm  lễ,  hệ  niệm,  đếm  hơi  thở  sao  cho  tâm  chẳng  tán  loạn  trong 

vòng  mười  niệm,  vì  chúng  sanh  thỉnh  đức  Phật  và  các  vị  Bồ  Tát 

ấy).  [Ngài  Trí  Khải]  chú  giải:   “Chúng  sanh  cõi  uế  do  thấy  Kiến 

 Hoặc,  Tư  Hoặc  độc  hại,  nên  muốn  nhờ  vào  Tịnh  Độ  để  phá  bệnh 

 ấy.  Hơn  nữa,  Quán  Âm  biểu  thị  trí  Chánh  Quán  Trung  Đạo,  nhằm 

 đối  trị  các  thứ  độc.  Vì  thế,  thỉnh  một  mình  Quán  Âm  nói  ra  thần 

 chú”.   



(4)  Kinh  chép:   “Phổ  phóng  tịnh  quang  minh,  diệt  trừ  si  ám 

 minh”   (Phóng  khắp  quang  minh  sạch,  trừ  diệt  tối  si  ám).  Lại  chép: 

 “Tất lai chí ngã sở, thí ngã đại an lạc”  (Ắt đến chỗ của ta, ban cho 

đại an lạc). 



(5)  Kinh  chép:   “Ngã kim tự quy y, thế gian từ bi phụ”  (Con nay tự 

quy  y, thế  gian từ bi phụ).  Lời sớ  giải  ghi:  “Ba bài chú trong kinh  này trừ 

 tam chướng. Chú thứ nhất trừ độc phiền não, chú thứ hai phá ác nghiệp độc, 

 chú cuối cùng, phá được quả báo độc”.   

Kinh  dạy:   “Nhĩ  thời  Thế  Tôn,  lân  mẫn  chúng  sanh,  trùng  thỉnh  Quán 

 Thế  Âm  Bồ  tát  thuyết  Tiêu  Phục  Độc  Hại  Chú.  Quán  Thế  Âm  đại  bi  huân 

 tâm,  nhi  thuyết  Phá  Ác  Nghiệp  Chướng  Tiêu  Phục  Độc  Hại  đà-la-ni  chú”  

(Khi ấy, đức Thế  Tôn thương  xót chúng  sanh  lại thỉnh Quán  Thế  Âm  Bồ 

Tát  hãy  nói  Tiêu  Phục  Độc  Hại  Chú.  Quán  Thế  Âm  đại  bi  hun  đúc  nơi 

lòng, bèn nói Phá Ác Nghiệp Chướng Tiêu Phục Độc Hại đà-la-ni chú). 



(6)  Kinh  chép:   “Vân  hà  đắc  kiến  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  cập  thập 

 phương Phật? Nhược dục đắc kiến, đoan thân chánh tâm, sử tâm bất động, 

 linh tức điều quân, bất thô, bất tán, an tường từ sổ, tùng nhất chí thập, thành 

 tựu  tức  niệm,  vô  phân  tán  ý.  Khí  bất  ngoại  hướng,  bất  sáp,  bất  hoạt,  điều 

 hòa đắc trung, linh tâm minh tịnh”.  (Làm thế  nào để thấy  Quán  Thế  Âm 

và  mười  phương  Phật?  Nếu  muốn  được  thấy,  hãy  đoan  thân,  chánh 

tâm,  khiến  cho  tâm  bất  động,  khiến  cho  hơi  thở  điều  hòa,  quân 

bình,  chẳng  thô,  chẳng  tán  loạn,  an  tường  thong  thả  đếm  từ  một 

đến  mười,  thành tựu  ý  niệm chú  tâm  nơi  hơi thở,  ý  không phân tán. 

Khí  chẳng  hướng  ra  ngoài,  chẳng  thô  rít,  chẳng  quá  nhanh,  điều 

hòa đúng  mực, khiến cho tâm sáng lặng). 



(7)  Kinh  chép:  “Thị lục tự chương cú tất định cát tường, chân thật 

 bất hư”  (Chương cú sáu chữ này nhất định là tốt lành, chân thật, chẳng dối). 

Sớ  giải  ghi:   “Có  nhiều  cách  giải  thích  từ  ngữ  ‘chương  cú  sáu  chữ’  khác 

 nhau. Có thuyết cho rằng: Tam Bảo là ba chữ, Quán Thế Âm là ba chữ nữa 

 cho tiện tụng trì, tức là như kinh chép: ‘Nam-mô Phật, nam-mô Pháp, nam-

 mô Tăng, nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát Ma Ha Tát”.   

Kinh  lại chép:  “Phật cáo chư tỳ-kheo: - Nhữ đẳng dục phục cam lộ vô 

 thượng  pháp  vị,  tu  ngũ  môn  Thiền,  đương  tự  quán  thân,  tùng  đầu  chí  túc, 

 nhất  nhất  tiết  gian,  giai  linh  hệ  niệm,  đình  trụ  bất  tán,  đế  quán  chúng  tiết 

 như  ba  tiêu  thụ,  nội  ngoại  câu  không.  Đương  tri  Sắc,  Thọ,  Tưởng,  Hành, 

 Thức, diệc phục như thị”  (Phật bảo  các  tỳ-kheo:  -  Các  ông  muốn  uống 

cam  lộ  vô  thượng  pháp  vị,  tu  năm  môn  Thiền,  hãy  tự  quán  tâm  từ 

đầu  đến  chân,  trong  mỗi  lóng  đốt  đều  hệ  niệm  gìn  giữ  cho  chẳng 

tán  loạn,  xem  kỹ  các  lóng  giống  như  cây  chuối,  trong  và  ngoài  đều 

rỗng  không.  Hãy  nên  biết  Sắc,  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức,  cũng 

giống như vậy). 



(8)  Kinh  chép:   “Dĩ thử sổ tức tâm định lực cố, như sử thủy lưu, tất 

 tật đắc kiến Quán Thế Âm Bồ Tát cập thập phương Phật”  (Do phép đếm hơi 

thở  này, tâm có  định  lực  giống  như nước  chảy  mạnh, ắt  nhanh chóng được 

thấy Quán Thế Âm Bồ Tát và  mười phương Phật). Kinh còn chép:  “Nhược 

 hữu túc thế tội nghiệp nhân duyên, cập hiện sở tạo cực trọng ác hạnh, mộng 

 trung đắc kiến Quán Thế  Âm Bồ Tát như  đại mãnh phong xuy ư trùng vân 

 giai  tất  tứ  tán,  đắc  ly  ác  nghiệp,  sanh  chư  Phật  tiền”   (Nếu  có  tội  nghiệp 

nhân  duyên  trong  đời  trước  và  những  hạnh  ác  cực  nặng  trót  tạo  trong  đời 

này,  trong  mộng  sẽ  được  thấy  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  như cơn  gió  to  mạnh 

thổi  những tầng  mây  bay tứ tán,  được  lìa  ác nghiệp, sanh  về trước các đức 

Phật). Theo Thiên Lộc Các Ngoại Sử đời Hán:  “Nếu mây trôi gặp phải trận 

 gió sẽ bị cuốn vùn vụt về nơi hang hốc,   không ai có thể ngăn được!” 



(9)  Tiêu  Phục  Độc  Hại  Chú  Kinh:   “Tỳ  Xá  Ly  nhân,  tức  cụ 

 dương  chi  tịnh thủy, thọ dữ Quán  Thế Âm  Bồ  Tát”   (Người  nước  Tỳ 

Xá  Ly bèn chuẩn bị cành dương,  nước sạch, trao cho Quán  Thế  Âm 

Bồ  Tát).  Kinh  còn  chép:  “Nhất  thiết  Phật  hưng  thế,  an  lạc  chúng 

 sanh  cố.  Dị  khẩu,  các  các  thân,  đoan  tọa  Kim  Cang  tòa,  khẩu  xuất 

 ngũ  sắc  quang,  liên  hoa  diệp  hình  thiệt,  tán  thán  đại  bi  giả,  điều 

 ngự  sư  tử  pháp”   (Hết  thảy  Phật  ra  đời,  nhằm  an  lạc  chúng  sanh. 

Mỗi  vị  thân  miệng  khác,  ngồi  trên  tòa  Kim  Cang,  miệng  tỏa  quang 

năm  sắc,  lưỡi  như  cánh  hoa  sen,  khen  ngợi  bậc  Đại  Bi,  pháp  điều 

ngự sư tử). 



(10)  Kinh  chép:   “Từ  tâm  ủng  hộ  trì  kinh  giả,  cung  kính  cúng 

 dường tiếp túc lễ. Thí như chư thiên phụng Đế Thích, diệc như hiếu 

 tử  kính  phụ  mẫu”   (Từ  tâm  ủng  hộ  người  trì  kinh,  cung  kính,  cúng 

dường,  lễ  dưới  chân,  ví  như  chư  thiên  thờ  Đế  Thích,  cũng  như  con 

hiếu kính cha mẹ). 

Kinh còn chép:  “Nhược  thiện nam  tử  nữ nhân, đắc văn thử kinh 

 thủ  đề  danh  tự,  thường  đắc  kiến  Phật,  cập  chư  Bồ  Tát,  cụ  túc  thiện 

 căn,  sanh  tịnh  Phật  quốc”   (Nếu  thiện  nam  tử,  nữ  nhân  nào  được 

nghe  danh  tự  nơi  tựa  đề  kinh  này  sẽ  thường  được  thấy  Phật  và  các 

Bồ Tát, đầy đủ thiện căn, sanh về cõi Phật thanh tịnh). 





 1. Lại từ trong điện Trang Nghiêm nơi núi Bố Đát. 

  

 2.  Bậc  Diệu  Giác  Thế  Tôn  giáng  xuống,  nhóm  hội  Bồ  Tát 

 đại bi. 

  

 3.  Bèn  tuyên  nói  thần  châu  Như  Ý,  có  tên  là  Bất  Không 

 Quyến Sách. 

  

 4. Trao cho các thế chủ95, hòng dạy khắp trời người. 

  

 5.  Mười  ức  số  diệu  trí  hiện  tiền,  hai  mươi  thứ  đại  lợi  thành 

 tựu. 



 6.  Lại  thêm  tám  pháp,  Tịnh  Độ  tùy  nguyện  vãng  sanh,  được 

 nhập Chánh Định, chư thiên thường đến ủng hộ. 

  

 7.  Dù  tội  khó  sám  hối,  ghẻ  lở  cũng  được  tiêu  trừ,  dẫu  vờ 

 vĩnh thọ trì, tự đượm mùi hương trầm, xạ. 

  

 8.  Muốn  thành  tựu  nghiệp  tối  thắng,  thân  tự  tại  càng  trang 

 nghiêm. 

  

 9.  Búi  tóc  xoắn  ốc  xoay  theo  chiều  phải,  đầu  đội  mão  hoa, 

 khoác tấm da hươu trên vai bên trái, tóc xanh buông rủ. 

  

 10. Anh lạc để trang nghiêm, hương hoa dâng cúng dường. 

  

 11.  Tâm  tin  sẽ  cảm  Phật,  nên  khiến  thân  có  quang  minh. 

 Tượng  vẽ  chẳng  khác  chân  thân,  bởi  đó,  thỏa  mãn  các  nguyện 

 (đoạn này ca tụng Bất Không Quyến Sách Kinh96)  





(1)  Bất  Không  Quyến  Sách  Kinh:   “Phật  tại  Bố  Đát  Lạc  Ca 

 sơn,  Quán  Tự  Tại  cung  điện.  Kỳ  địa  hữu  vô  lượng  bảo  thụ,  châu 

 táp  trang  nghiêm”   (Phật  ngự  tại  núi  Bố  Đát  Lạc  Ca,  trong  cung 

điện  của  ngài  Quán  Tự  Tại.  Nơi  cuộc  đất  ấy  có  vô  lượng  cây  báu 

vây quanh trang nghiêm). 



(3)  Trong  lời  tựa  cuối  kinh  Bất  Không  Quyến  Sách  có  đoạn: 

 “Các nước  trong xứ  Ấn Độ  đều gọi  kinh  này là viên thần châu Như 

 Ý”.   



(4  &  5)  Kinh  chép:   “Vãng  tích  hữu  Phật,  hiệu  Thế  Chủ 

 Vương  Như  Lai,  ngã  tùng  bỉ  Phật,  thọ  thử  chú  tâm,  giáo  hóa  vô 

 lượng  bách  thiên  thiên  tử,  linh  thú  Bồ  Đề.  Dĩ  thị  công  đức,  hoạch 

 thập  ức  tam-ma-địa  bất  không  diệu  trí”   (Thuở  xưa  có  Phật  hiệu  là 

Thế Chủ Vương  Như  Lai,  ta  nhận  lãnh  chú  tâm  này từ  nơi  đức  Phật 

ấy,  giáo  hóa  vô  lượng  trăm  ngàn  thiên  tử,  khiến  họ  tiến  nhập  Bồ 

Đề.  Do  công  đức  ấy,  đạt  được  mười  ức  tam-ma-địa,  bất  không  diệu 

trí). 



Kinh  còn  chép:   “Nhược  nhân  ư  nguyệt  bát  nhật,  chuyên  tâm 

 trai  giới,  bất  tạp  dư  ngữ,  tụng  chú  thất  biến,  hiện  tại  đắc  nhị  thập 

 chủng  thù  thắng  lợi  ích”   (Nếu  có  người  trong  ngày  mồng  Tám  mỗi 

tháng,  dốc  lòng  trai  giới,  chẳng  xen  tạp  những  lời  nào  khác,  tụng 

chú  này  bảy  biến thì  trong  hiện  tại sẽ  đạt  được  hai  mươi  thứ  lợi  ích 

thù thắng). 



(6)  Kinh  chép:   “Phục  hoạch  bát  pháp:  Nhất  giả,  lâm  chung 

 kiến  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát,  tác  tỳ-kheo  tượng,  hiện  tiền  ủy  dụ...  Bát 

 giả, mạng chung tùy  nguyện vãng sanh chư  Phật  Tịnh Độ”   (Lại đạt 

được  tám  pháp:  Một  là  lâm  chung  thấy  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát  hiện 

thân  tướng  tỳ-kheo  ở  trước  mặt  vỗ  về,  khuyên  nhủ...  Tám  là  mạng 

chung, tùy theo ý nguyện vãng sanh Tịnh Độ của chư Phật). 

Kinh còn chép:   “Hữu thử  chú xứ,  tức  hữu  thập nhị  ức chư  thiên 

 ủng  hộ”   (Chỗ  nào  có  chú  này  thì  chỗ  ấy  liền  có  mười  hai  ức  chư 

thiên ủng hộ). 



(7)  Kinh  chép:   “Nhược  nhân  tạo  chư  trọng  tội,  hủy  nhục 

 thánh hiền, phỉ báng chánh pháp, đương đọa Vô Gián địa ngục, thọ 

 chư  kịch  khổ,  chư  Phật,  Bồ  Tát  diệc  bất  năng  cứu.  Nhược  văn  thử 

 chú,  nhất  nhật  dạ,  thọ  trì  trai  giới,  tụng  thử  chú  tâm,  sở  tác  tội 

 nghiệp,  hiện  thế  khinh  thọ,  hoặc  tao  hàn  nhiệt,  cập  chư  tiễn  giới, 

 bất  phục  đương  đọa  địa  ngục.  Sở  tạo  tội  nghiệp  tất  đắc  tiêu  trừ” 

(Nếu có  người  tạo các  trọng  tội,  hủy  báng,  nhục  mạ  thánh  hiền,  phỉ 

báng  chánh  pháp,  sẽ  đọa  vào  địa  ngục  Vô  Gián,  chịu  các  nỗi  khổ 

dữ dội, chư Phật, Bồ Tát cũng chẳng thể cứu,  mà nếu nghe chú này, 

thọ  trì  trai  giới  một  ngày  một  đêm,  tụng  chú  tâm  này  thì  các  tội 

nghiệp  đã  tạo  sẽ  chuyển  thành  báo  nhẹ  trong  đời  này,  hoặc  bị  bệnh 

hàn,  bệnh  nhiệt  và  các  thứ  ghẻ  lở,  chẳng  còn  đọa  vào  địa  ngục,  tội 

nghiệp đã tạo đều được tiêu trừ). 

Kinh  còn  chép:   “Nhược  chúng  sanh  văn  thử  chú  tâm,  trá  hiện 

 thọ  trì,  diệc  sanh  thắng  phước.  Như  nhân  thủ  chiên  đàn,  trầm,  xạ, 

 dụng đồ kỳ thân, tuy  mạ lỵ, hủy  tý, nhi bỉ hương đẳng, chung bất vị 

 thử  nhân  hủy  ngã,  lận  kỳ  hương  khí,  nhi  bất  dữ  chi”   (Nếu  chúng 

sanh  nghe  chú  tâm  này,  giả  vờ  thọ  trì,  cũng  sanh  phước  thù  thắng. 

Như  người  lấy  chiên  đàn,  trầm,  xạ  bôi  lên  thân  mình,  tuy  chửi 

mắng,  rủa  xả,  nhưng  những  thứ  hương  ấy  trọn  chẳng  nói  ‘kẻ  này 

hủy nhục ta’ mà tiếc rẻ mùi hương chẳng ban cho hắn). 

(8  &  9  &  10)  Kinh  chép:   “Thử thần chú thành tựu như thị tối thắng 

 sự  nghiệp.  Vị  thành  biện  giả,  dĩ  tố  điệp  họa  Phật  tượng,  ư  hữu  biên  họa 

 Quán Tự Tại Bồ Tát tượng. Kỳ thân hoàng bạch, đảnh hữu loa kế, cám phát 

 thùy hạ, thủ quan hoa quan, phi lộc bì phú tả kiên thượng. Tự dư thân phần, 

 anh lạc, hoàn, xuyến, nhi vi trang nghiêm. Đàn nội tán bạch hoa, dĩ bát tịnh 

 bình  thịnh  hương  hoa  thủy  an  bát  phương”   (Thần  chú  này  thành  tựu  sự 

nghiệp tối thắng như thế. Kẻ  nào chưa  thành tựu  thì  hãy dùng  vải điệp 

trắng  vẽ  tượng  Phật.  Ở  bên  phải  [tượng  Phật],  vẽ  tượng  Quán  Tự 

Tại Bồ Tát. Thân Ngài  màu vàng pha sắc trắng, đảnh đầu có búi tóc 

xoắn  ốc,  tóc  xanh  biếc  rủ  xuống,  đầu  đội  mão  hoa,  khoác  da  hươu 

bên  vai  trái.  Những  phần  thân  thể  khác  trang  nghiêm  bằng  anh  lạc, 

vòng,  xuyến.  Trong  đàn rải  hoa  trắng, dùng  tám cái bình thanh tịnh 

đựng nước cắm hoa, hòa chất thơ m đặt ở tám phương). 

(11)  Kinh  chép:   “Chí thành tụng chú, mãn bát thiên biến, hành giả tự 

 kiến kỳ thân biến phóng quang minh. Quán Tự Tại tiện hiện kỳ tiền, tùy sở 

 nguyện  cầu,  giai  linh  mãn  túc”   (Chí  thành  tụng  chú  trọn  tám  ngàn  biến, 

hành giả tự thấy khắp thân tượng Ngài phóng quang minh. Quán Tự Tại liền 

hiện ra trước mặt, tùy theo nguyện cầu của hành nhân sẽ đều làm cho được 

thỏa mãn). 



 1. Chỉ vì Đại Sĩ nhận lãnh pháp môn bí mật, số lượng vốn như vi trần, 

 nhiếp khắp các đà-la-ni diệu ngữ, một hội há tuyên nói trọn! 

 2. Vì thế, đức Phật lại giáng lâm, phàm thánh bèn tái nhóm. 

 3.  Sắp  nói  thần  chú  Đại  Bi,  ngầm  phóng  quang  minh  thần 

 thông  (Từ đây ca tụng Đại Bi Chú Kinh97, gồm năm đoạn)  



(1)  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Thừa thuận thập phương vi trần Như Lai bí 

 mật  pháp  môn,  thọ  lãnh  vô  thất”   (Vâng  theo  pháp  môn  bí  mật  của  mười 

phương vi trần Như Lai, nhận lãnh không mất). 

Đại Bi Chú Kinh:  “Thị diệu pháp tạng phổ nhiếp nhất thiết chư đà-la-ni 

 môn. Hựu thị diệu ngữ tạng, khẩu trung đà-la-ni âm vô đoạn tuyệt cố”  (Đây 

là  diệu  pháp tạng,  nhiếp  khắp  hết  thảy các  môn  đà-la-ni,  lại  là diệu 

ngữ tạng vì trong  miệng âm thanh đà-la-ni không đoạn tuyệt). 

(2)  Kinh  chép:   “Phật tại Bổ Đà Lạc Ca sơn, Quán Thế Âm cung điện, 

 dữ vô ương số Bồ Tát, Thanh Văn, dĩ chí thiên, long, dạ-xoa, nhân, phi nhân 

 đẳng, giai lai tập hội”  (Đức Phật ở  núi  Bổ Đà Lạc Ca trong cung điện của 

ngài Quán Thế Âm, cùng vô ương số Bồ Tát, Thanh Văn, cho đến trời, rồng, 

dạ-xoa, người, phi nhân đều cùng đến nhóm hội). 

(3)  Kinh  chép:   “Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  mật  phóng  thần  thông  quang 

 minh,  chiếu  diệu  thập  phương  sát  độ,  giai  tác  kim  sắc,  nhật  nguyệt  chi 

 quang  giai  tất  bất  hiện.  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  bạch  Phật  ngôn:  -  Ngã  hữu 

 Đại  Bi  Tâm  đà  la  ni  chú,  kim  đương  dục  thuyết”   (Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát 

ngầm phóng quang minh thần thông, chiếu sáng ngời mười phương cõi nước 

đều  biến  thành  sắc  vàng,  ánh  sáng  của  mặt  trời,  mặt  trăng  đều  [bị  che  lấp] 

chẳng hiện. Quán Thế Âm Bồ Tát bạch Phật: - Con có Đại Bi Tâm đà-

la-ni chú, nay con muốn nói). 



 Ấy  là  vì:  Từ  vô  lượng  kiếp  trước,  nơi  Thiên  Quang  Vương 

 Phật,  nhận  lãnh  vô  ngại  đà-la-ni  này,  vì  vị  lai  tạo  lợi  lạc  trọn 

 khắp.  Ngàn mắt, ngàn  tay trong một  niệm liền trọn đủ, vượt  ngay 

 lên Bát Địa, mười phương chư Phật đều phóng quang minh, đồng 

 thời đến chứng minh. 



Đại  Bi  Chú  Kinh:   “Ngã  niệm  quá  khứ  vô  lượng  ức  kiếp,  hữu  Phật 

 danh Thiên Quang Vương Tĩnh Trụ Như Lai. Bỉ Phật lân ngã cập nhất thiết 

 chúng sanh, thuyết Quảng Đại Viên Mãn Vô Ngại Đại Bi Tâm Đà-la-ni. Dĩ 

 kim thủ ma ngã đảnh, ngôn: - Nhữ đương trì thử tâm chú, phổ vị vị lai ác thế 

 nhất thiết chúng sanh, tác đại lợi lạc. Ngã ư thị thời, thỉ trụ Sơ Địa, nhất văn 

 thử chú, siêu Đệ Bát Địa. Ngã phát thệ ngôn: - Nhược ngã đương lai năng 

 lợi lạc nhất thiết chúng sanh giả, linh ngã thân thiên thủ thiên nhãn cụ túc. 

 Phát  thị  nguyện  dĩ,  ứng  thời  cụ  túc.  Thập  phương  Phật  tất  phóng  quang 

 minh, chiếu xúc ngã thân”  (Tôi nhớ trong quá khứ vô lượng ức kiếp, có Phật 

hiệu  là  Thiên Quang Vương  Tĩnh Trụ Như Lai. Đức Phật ấy  thương tôi  và 

hết thảy chúng sanh,  nói Quảng Đại Viên  Mãn Vô Ngại Đại  Bi Tâm đà-la-

ni,  dùng  cánh  tay  sắc  vàng  xoa  đầu  tôi,  nói:  ‘Ông  nên  trì  tâm  chú  này,  vì 

khắp  hết thảy chúng sanh trong  đời ác  mai sau  mà  làm  lợi  lạc’. Khi ấy, tôi 

mới  trụ  Sơ  Địa,  vừa  nghe  chú  này  liền  vượt  lên  Bát  Địa.  Tôi  thốt  lời  thề: 

‘Nếu  trong  tương  lai  con  có  thể  lợi  lạc  hết  thảy  chúng  sanh  thì  khiến  cho 

thân con đầy đủ ngàn mắt, ngàn tay’. Phát lời nguyện ấy xong, ngay lập tức 

bèn đầy đủ. Mười phương chư Phật đều phóng quang minh chiếu chạm thân 

tôi). 



 1. Phàm là người học Phật, hãy nên phát thệ nguyện rộng lớn. 

 2.  Trước  hết,  mở  mười  nguyện,  rộng  phát  Bồ  Đề,  lại  trở  vào 

 tam đồ, giải thoát trọn khắp. 

 3. Xưa lễ Không Vương Phật, nhân chẳng khác quả, nay xưng 

 danh Đại Sĩ, thoạt đầu, lúc cuối chẳng hai. 

  

(1  &  2) Đại  Bi Chú  Kinh:   “Dục tụng trì giả, ư chúng sanh khởi từ bi 

 tâm, tiên đương tùng ngã phát nguyện”  (Người muốn tụng trì, hãy khởi tâm 

từ bi đối  với chúng sanh, trước  hết  hãy theo ta phát  nguyện). Mười  nguyện 

chính là nguyện  tôi  sớ m  biết  hết  thảy  pháp,  nguyện  tôi  sớ m  đắc  mắt 

trí  huệ,  nguyện  tôi  mau  độ  hết  thảy  chúng  sanh,  nguyện  tôi  sớ m 

đắc  phương  tiện  khéo,  nguyện  tôi  mau  ngồi  thuyền  Bát  Nhã, 

nguyện  tôi  sớ m  được  thoát  biển  khổ,  nguyện  tôi  mau  đắc  đạo  giới 

định,  nguyện  tôi  sớ m  lên  non  Niết  Bàn,  nguyện  tôi  mau  về  nhà  vô 

vi, nguyện tôi sớ m cùng chứng thân pháp tánh. 

Kinh  còn chép:   “Ngã nhược hướng đao sơn, đao sơn tự tồi chiết. Ngã 

 nhược hướng hỏa thang, hỏa thang tự tiêu diệt. Ngã nhược hướng địa ngục, 

 địa ngục tự khô kiệt. Ngã nhược hướng ngạ quỷ, ngạ quỷ tự bão mãn. Ngã 

 nhược hướng Tu-la, ác tâm tự điều phục. Ngã nhược hướng súc sanh, tự đắc 

 đại  trí  tuệ”   (Nếu  ta  hướng  về  núi  đao,  núi  đao  tự  sụp  vỡ.  Nếu  ta 

hướng  về  lò  lửa,  vạc  sôi,  lò  lửa,  vạc  sôi  tự  tiêu  diệt.  Nếu  ta  hướng 

về  địa  ngục,  địa  ngục  tự  khô  cạn.  Nếu  ta  hướng  về  ngạ  quỷ,  ngạ 

quỷ  tự  no  đủ.  Nếu  ta  hướng  về  Tu-la,  ác  tâm  tự  điều  phục.  Nếu  ta 

hướng về súc sanh, tự đắc đại trí huệ). 

(3)  Hoằng  Mãnh  Hải  Huệ  Kinh:  “Tích  Diêm  Phù  Đề  hữu  vương 

 danh Thiện Thủ, hữu ngũ bách vương tử. Đệ nhất thái tử danh Thiện Quang, 

 trị Không Vương Quán Thế Âm Phật, nãi phát thập nguyện. Nhất nguyện tri 

 nhất  thiết  pháp,  nhị  nguyện  thừa  Bát  Nhã  thuyền,  tam  nguyện  đắc  trí  huệ 

 phong, tứ nguyện đắc thiện phương tiện, ngũ nguyện độ nhất thiết nhân, lục 

 nguyện siêu sanh tử hải” (Xưa kia, trong Diêm Phù Đề có vua tên là Thiện 

Thủ,  có  năm  trăm  vương  tử.  Thái  tử  thứ nhất  tên  là  Thiện  Quang,  gặp  đức 

Không  Vương  Quán  Thế  Âm  Phật,  bèn  phát  ra  mười  nguyện.  Nguyện  thứ 

nhất  là  biết  hết  thảy  pháp,  nguyện  thứ  hai  là  ngồi  thuyền  Bát  Nhã,  nguyện 

thứ  ba  là  được  gió  trí  huệ,  nguyện  thứ tư là  đắc  phương  tiện  khéo,  nguyện 

thứ năm là độ hết thảy mọi người, nguyện thứ sáu là vượt biển sanh tử). Bốn 

nguyện còn lại giống như phần kinh văn đã dẫn ở trên. Hơn nữa, trước mỗi 

câu nguyện trong mười nguyện của Đại Bi Chú Kinh, đều có câu  “Nam-mô 

 Đại Bi Quán Thế Âm”,  còn trong đoạn văn nói về mười nguyện ấy [của kinh 

Hoằng Mãnh Hải Huệ], trước mỗi câu nguyện chỉ thiếu hai chữ Nam Mô. 



 1. Lại niệm Bổn Sư, rồi mới trì thần chú. 

 2.  Khi  ấy,  diệt  trọng  tội  trong  một  ức  vạn  kiếp,  tùy  nguyện 

 vãng sanh, đắc mười lăm thứ sống tốt lành, lại không chết thảm. 

 3.  Dẫu  là  độn  căn,  vẫn  đắc  tiểu  quả,  thành  tựu  huệ  thân, 

 chẳng do ai giác ngộ. 



(1 &  2)  Kinh chép:   “Phát nguyện dĩ, chí tâm xưng niệm ngã chi danh 

 tự, diệc ưng chuyên niệm ngã Bổn Sư A Di Đà Như Lai, nhiên hậu tụng chú, 

 nhất  túc  mãn  ngũ  biến,  trừ  diệt  thân  trung  bách  thiên  vạn  ức  kiếp  sanh  tử 

 trọng  tội.  Nhược  chư  nhân  thiên  tụng  trì  Đại  Bi  chương  cú  giả,  lâm  mạng 

 chung  thời,  thập  phương  chư  Phật  giai  lai  thọ  thủ,  dục  sanh  hà  quốc,  tùy 

 nguyện vãng sinh. Tụng trì Đại Bi thần chú, nhược bất sanh chư Phật quốc 

 giả,  ngã  thệ  bất  thành  chánh  giác.  Tụng  trì  Đại  Bi  thần  chú,  ư  hiện  sanh 

 trung, nhất thiết sở cầu bất quả toại giả, bất đắc vi Đại Bi Tâm đà-la-ni dã. 

 Duy trừ bất thiện, trừ bất chí thành” (Phát nguyện xong, hãy chí tâm xưng 

niệm danh hiệu ta, cũng nên chuyên niệm Bổn Sư của ta là A Di Đà Như Lai 

rồi mới tụng chú. Một đêm tụng đủ năm biến, sẽ trừ diệt trọng tội trong trăm 

ngàn vạn ức kiếp sanh tử. Nếu các trời người trì tụng chương cú Đại Bi thì 

lúc lâm chung, mười phương chư Phật đều đến xòe tay tiếp dẫn. Muốn sanh 

về cõi nào, sẽ tùy theo lòng mong, sanh về cõi ấy. Tụng trì thần chú Đại Bi 

mà nếu chẳng sanh về các cõi Phật thì ta thề chẳng thành Chánh Giác. Tụng 

trì thần chú Đại Bi mà trong đời này hết thảy sở cầu chẳng được toại nguyện 

thì  chẳng  đáng  gọi  là  Đại  Bi  Tâm  đà-la-ni,  chỉ  trừ  kẻ  chẳng  lành, 

hoặc chẳng chí thành) 

Lại  nữa,  người  tụng  trì  tâm  chú  Đại  Bi  được  mười  lăm  thứ  sanh 

tốt  lành,  chẳng  bị  mười  lăm  thứ  chết  thảm.  Một  là  chẳng  bị  chết  vì 

đói  khát  khốn  khổ.  Hai  là  chẳng  bị  chết  vì  xiềng  xích,  giam  cầm, 

đánh  đập.  Ba  là  chẳng  bị  oán  gia  cừu  nhân  hại  chết.  Bốn  là  chẳng 

bị chết trong chiến trận. Năm là chẳng bị chết vì ác thú tàn hại. Sáu 

là  chẳng  bị  rắn  rết  cắn  chết.  Bảy  là  chẳng  bị  chết  vì  nước  trôi,  lửa 

cháy.  Tám  là  chẳng  bị  chết  vì  trúng  thuốc  độc.  Chín  là  chẳng  chết 

vì  trùng  độc  làm  hại.  Mười  là  chẳng  điên  loạn,  mất  trí  mà  chết. 

Mười  một  là  chẳng  chết  vì  rơi  té  từ  núi,  cây,  vách  đá.  Mười  hai  là 

chẳng  chết  vì  bị  kẻ  ác  ếm  đối,  quỷ  mị.  Mười  ba  là  chẳng  chết  vì  tà 

thần, ác quỷ thừa dịp hãm hại. Mười bốn là chẳng chết vì bệnh ngặt 

dây dưa. Mười lăm là chẳng tự hại chết trái lẽ. 

[Mười  lăm  chỗ  sanh  tốt  lành  là]:  Một  là  thường  sanh  về  nơi  có 

vua  tốt  lành.  Hai  là  thường  sanh  vào  nước  tốt  lành.  Ba  là  thường 

gặp  thời tốt  lành.  Bốn  là  thường  gặp bạn  lành. Năm  là thân  căn  đầy 

đủ. Sáu là đạo tâm thuần thục. Bảy là chẳng phạm giới cấm. Tám là 

tất cả quyến thuộc đều  nghĩ  đến  nhân  nghĩa,  hòa  thuận.  Chín  là của 

cải  đầy  đủ.  Mười  là  thường  được  người  khác  cung  kính,  nâng  đỡ. 

Mười  một là tất cả của cải không bị kẻ khác cướp đoạt. Mười hai là 

những  điều  mong  mỏi  đều  được  vừa  lòng.  Mười  ba  là  long  thiên, 

thiện thần  luôn thường  ủng  hộ, bảo  vệ. Mười  bốn  là tại  chỗ sanh  về 

thường  thấy  Phật,  nghe  pháp.  Mười  lăm  là  được  nghe  chánh  pháp, 

có thể ngộ được nghĩa rất sâu). 

(3).  Kinh  chép:   “Nhược năng tinh thành dụng tâm, trai giới sám hối, 

 khẩu  trung  ngập  ngập  tụng  thử  đà-la-ni,  thanh  thanh  bất  tuyệt  giả,  tứ  Sa-

 môn quả, thử sanh tức chứng. Kỳ lợi căn  hữu huệ quán giả,  Thập Địa quả 

 vị, khắc hoạch bất nan”  (Nếu có thể dụng tâm tinh thành trai giới, sám hối, 

trong  miệng  luôn  ra  rả  tụng  trì  đà-la-ni  này  chẳng  ngớt  tiếng  thì  sẽ  chứng 

bốn quả Sa Môn ngay trong đời này. Những người lợi căn có huệ quán thì sẽ 

đạt được quả vị Thập Địa chẳng khó). 

Kinh còn chép:  “Bồ Tát vị giai Sơ Trụ giả, tốc linh đắc cố, hựu linh đắc 

 đáo  Phật địa cố. Tự nhiên thành tựu tam thập nhị tướng, bát thập tùy hình 

 hảo”  (Sẽ  làm cho  Bồ Tát  nhanh chóng đạt được địa  vị Sơ Trụ,  lại còn  làm 

cho  đạt  đến  địa  vị  Phật.  Tự  nhiên  thành  tựu  ba  mươi  hai  tướng,  tám  mươi 

thứ  vẻ  đẹp  phụ).  Phẩm  Phạm  Hạnh  của  kinh  Hoa  Nghiêm  nói:   “Tri  nhất 

 thiết  pháp  tức  tâm  tự  tánh.  Thành  tựu  huệ  thân,  bất  do  tha  ngộ”   (Biết  hết 

thảy pháp chính là tự tánh của cái tâm. Thành tựu huệ thân, chẳng do người 

khác giác ngộ). 



 1.  Chạm  gió  thổi  thân  người  trì  chú,  thường  sanh  trước  Phật. 

 Dính nước tắm từ thân người ấy, cùng về Tịnh Độ. 

 2.  Khen  ngợi  công  đức,  mười  hai  tạng  rộng  lớn  chưa  thể  bao 

 trùm.  Xưng  dương,  cầu  nguyện,  bốn  mươi  tay  cùng  làm  há  nào 

 trọn hết. 

 3.  Cầu  biệt  tướng  Đại  Bi,  phải  đủ  mười  tâm.  Tổng  trì  thần 

 chú này, tuyên dương chín hiệu. 

  

 4.  Sức  oai  thần  như  thế,  trước  Bồ  Tát,  quả  chưa  từng  nghe 

 [có  ai  giống  vậy]!  Kinh  văn  rộng  lớn,  dẫu  Như  Lai  cũng  sẽ  tùy 

 hỷ. 





(1)  Đại  Bi Chú  Kinh:   “Nhược chư nhân thiên tụng trì thử đà-la-ni, 

 kỳ  nhân  nhược  tại  giang,  hà,  đại  hải  trung  mộc  dục,  kỳ  trung  chúng  sanh, 

 đắc thử nhân dục thân chi thủy, triêm trước kỳ thân, nhất thiết ác nghiệp, tất 

 giai tiêu  diệt,  tức  đắc  chuyển  sanh  tha  phương  tịnh độ,  liên  hoa  hóa  sanh, 

 bất thọ thai thân, thấp noãn chi thân. Hà huống thọ trì, độc tụng giả? Nhược 

 tụng trì giả, hành ư đạo lộ, đại phong lai thời, xuy thử nhân thân mao, phát, 

 y  phục,  dư  phong  hạ  quá,  chư  loại  chúng  sanh  đắc  kỳ  nhân  phiêu  thân 

 phong xuy trước thân giả, nhất thiết ác nghiệp tịnh giai diệt tận, bất thọ tam 

 ác đạo báo, thường sanh Phật tiền. Đương tri thọ trì giả, phước đức quả báo 

 bất khả tư nghị”  (Nếu các trời  người tụng trì đà-la-ni  này, nếu  như  người 

ấy  tắm  gội  trong  sông,  rạch,  biển  cả,  những  chúng  sanh  ở  trong  ấy 

được  nước  tắm  của  người  ấy  dính  vào  thân  thì  hết  thảy  ác  nghiệp 

đều  được  tiêu  diệt,  liền  được  sanh  về  Tịnh  Độ  trong  những  phương 

khác,  hóa  sanh  trong  hoa  sen,  chẳng  còn  phải  mang  những  thân 

thai,  noãn,  thấp  sanh.  Huống  hồ  kẻ  thọ  trì,  đọc  tụng?  Nếu  người 

tụng  trì  đi  trên  đường  sá,  khi  trận  gió  lớn  lùa  tới,  thổi  qua  lông, 

tóc, y phục trên thân người ấy, các loại chúng sanh do được hơi gió 

thừa  sau  khi  đã  thổi  qua  thân  người  ấy  chạm  vào  thân  thì  hết  thảy 

ác nghiệp đều tiêu diệt sạch, chẳng  mắc báo đọa trong ba đường ác, 

thường  sanh  trước  Phật.  Hãy  nên  biết  quả  báo,  phước  đức  của 

người thọ trì chẳng thể nghĩ bàn). 



(2) Mười hai tạng là: 1) Phật tạng 2) Quang minh tạng 3) Từ bi tạng 

4) Diệu pháp tạng 5) Thiền định tạng 6) Hư không tạng 7) Vô úy tạng 8) 

Diệu  ngữ  tạng  9)  Thường  trụ  tạng  10)  Giải  thoát  tạng  11)  Dược  vương 

tạng  12)  Thần  thông  tạng.  Bốn  mươi  tay98:  Kinh  văn  quá  rườm  rà  nên 

không sao lục. 



(3)  Đại  Bi  Chú  Kinh:   “Đại  Phạm  thiên  vương  bạch  Bồ Tát  ngôn:  - 

 Duy nguyện Đại Sĩ, vị ngã thuyết thử đà-la-ni hình mạo trạng tướng. Quán 

 Thế Âm Bồ Tát ngôn: - Đại từ bi tâm thị, bình đẳng tâm thị, vô vi tâm thị, vô 

 nhiễm trước tâm thị, không quán tâm thị, cung kính tâm thị, ty hạ tâm thị, vô 

 tạp loạn tâm thị, vô kiến thủ tâm thị, vô thượng Bồ Đề tâm thị”  (Đại  Phạm 

thiên  vương  bạch  Bồ  Tát  rằng:  “Kính  xin  Đại  Sĩ  hãy  vì  con  nói 

hình  mạo, tướng trạng của đà-la-ni  này”. Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  nói: 

“Tâm  đại  từ  bi,  tâm  bình  đẳng,  tâm  vô  vi,  tâm  không  nhiễm  trước, 

tâm  không  quán, tâm cung kính, tâm  khiêm  hạ, tâm  không tạp  loạn, 

tâm  chẳng  chấp  vào  kiến  giải,  tâm  vô  thượng  Bồ  Đề  chính  là  hình 

mạo, tướng trạng [của chú Đại Bi]”). 

Lại  nữa,  trong  kinh  này,  đức  Phật  bảo  A  Nan:  “Như  thị  thần  chú 

 danh  Quảng  Đại  Viên  Mãn,  danh  Vô  Ngại  Đại  Bi,  danh  Cứu  Khổ,  danh 

 Diên  Thọ,  danh  Diệt  Ác  Thú,  danh  Phá  Ác  Nghiệp  Chướng,  danh  Mãn 

 Nguyện, danh Tùy Tâm Tự Tại, danh Tốc Siêu Thượng Địa Đẳng đà-la-ni”  

(Thần chú  như thế  này  tên  là Viên Mãn Rộng  Lớn, tên  là Vô Ngại  Đại  Bi, 

tên là Cứu Khổ, tên là Kéo Dài Tuổi Thọ, tên là Diệt Đường Ác, tên là Phá 

Nghiệp Chướng Ác, tên là Thỏa Nguyện, tên là Tùy Theo Tâm Nguyện Mà 

Tự Tại, tên là Đà-la-ni Giúp Hành Nhân Nhanh Chóng Vượt Lên Địa Vị Cao 

Hơn). Tổng cộng gồm chín tên. 



(4)  Đại  Bi  Chú  Kinh  chép:   “A Nan ngôn: - Thử Bồ Tát danh tự 

 hà đẳng, thiện năng tuyên thuyết như thị đà-la-ni? Phật ngôn: - Thử Bồ Tát 

 danh Quán Thế Âm, bất khả tư nghị oai thần chi lực. Quá khứ vô lượng kiếp 

 trung, dĩ tác Phật cánh, hiệu Chánh Pháp Minh Như Lai. Đại bi nguyện lực, 

 vị  dục  phát  khởi  nhất  thiết  Bồ  Tát,  an  lạc  thành  thục  chư  chúng  sanh  cố, 

 hiện  tác  Bồ  Tát.  Nhữ  đẳng  đại  chúng  chư  Bồ Tát  giai  ưng  cung  kính,  mạc 

 sanh khinh mạn”  (A Nan thưa: - Danh hiệu của vị Bồ Tát ấy như thế nào mà 

có thể khéo tuyên nói đà-la-ni như thế ấy? Phật đáp: - Vị Bồ Tát này tên là 

Quán Thế Âm, sức oai thần  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Trong  vô  lượng  kiếp 

về quá khứ, Ngài đã thành Phật, hiệu là Chánh Pháp Minh Như Lai. 

Do  đại  bi  nguyện  lực,  vì  muốn  phát  khởi  hết  thảy  các  Bồ  Tát,  an 

lạc  thành  thục  các  chúng  sanh,  nên  thị  hiện  làm  Bồ  Tát.  Đại  chúng 

và  các  vị  Bồ  Tát  các  ông  hãy  đều  nên  cung  kính  Ngài,  chớ  sanh 

lòng  khinh  mạn).  Đức  Phật  lại  dạy:   “Nhữ đại từ bi, an lạc chúng sanh, 

 dục  thuyết  thần  chú,  Như  Lai  tùy  hỉ”   (Ông  đại  từ  bi,  an  lạc  chúng  sanh, 

muốn nói thần chú, Như Lai tùy hỷ). 





 1. Ngoài  những  thứ  tối  thắng  trong  ba  đời  ấy,  Ngài  còn  diễn 

 nói  mười  lăm  loại  chân  ngôn,  hết  thảy  tùy  tâm,  nêu  cặn  kẽ  bốn 

 mươi tám ấn pháp. 

  

 2. Trên đảnh  Tu Di, thân  hóa hiện minh phi99. Cõi trời Tịnh 

 Cư, mắt xuất hiện diệu nữ. 

 3.  Bao  trùm  Liên  Hoa  Bộ,  có  chú  tâm  bảy  chữ.  Khoác  lầm 

 tràng hoa, được Phật thỉnh ba lượt. 

  

 4.  Nhận  lời  Kim  Cang  cầu  khẩn,  từng  hiện  thân  Diệp  Y. 

 Trọn khắp pháp giới được xông, hương ấn càng phong phú. 

  

 5.  Trang  nghiêm  địa  ngục,  nói  nhân  duyên  nhiều  kiếp. 

 Đảnh sen bí mật, giống Như Ý thần châu. 

  

 6.  Đảnh  hiện  La  Sát,  hiệu  Nhất  Kế  Tôn.  Đầu  hiện  Mã 

 Vương, ấn tôn Thiên Chuyển. 

  

 7.  Câu  tâm  chú  sáu  chữ,  Như  Lai  còn  phải  tìm  cầu.  Đà  La 

 Ni ngàn tay, người dịch từng mong thánh chứng. 

 8.  Thanh  tịnh  phụng  thỉnh,  trời  lạy  Bạch  Y.  Viên  mãn  từ  bi, 

 tướng tôn Thanh Cảnh. 

 9.  Nói  danh  hiệu  Như  Lai,  phá  ác,  sanh  thiên.  Tu  quán  hạnh 

 Bồ Tát, đem thân làm Phật. 

 10. Vô biên thần chú như vậy, diệu dung thật nhiều. 



 11.  Không  gì  chẳng  nhằm  đặt  các  con  ngồi  yên  trên  xe,  chỉ 

 đường phẳng phiu dẫn đến đạo tràng. 

  

 12.  Làm  Phật  sự  lớn  lao,  phù  hợp  lời  Bảo  Tạng  dự  ghi. 

 Viên  mãn  quả  Bồ  Đề,  đáng  hưởng  Phật  Thích  Ca  huyền  ký   (đoạn 

 này ca tụng những bộ chú kinh khác)  

  



(1)  Trong  Kim  Cang  Khủng Bố Tập Hội Phương Quảng Nghi Quỹ 

Quán Tự Tại Bồ Tát Tam Thế Tối Thắng Tâm Minh Vương Kinh, Đại Sĩ nói 

tâm chân ngôn và những bài chân ngôn đầu, đảnh, nhãn100 v.v..., tổng cộng 

là mười lăm chân ngôn. Trong Quán Tự Tại Bồ Tát Đát Phạ Đa Lị Tùy Tâm 

Đà La Ni Kinh, Đại Sĩ nói thần chú và bốn mươi tám ấn pháp. 



(2) Theo Nhất  Thiết  Như  Lai  Chân  Thật  Nhiếp  Đại  Thừa  Hiện 

Chứng  Tam  Muội  Đại  Giáo  Vương  Kinh,  đức  Tỳ  Lô  Giá  Na  Như 

Lai  lên  đảnh  núi  Tu  Di,  nhập  các  tam-muội,  xuất  sanh  mười  sáu 

Kim  Cang  đại  Bồ  Tát101  và  bốn  vị  Như  Lai  là  A  Súc,  Bảo  Sanh, 

Quán  Tự  Tại  Vương,  Bất  Không  Thành  Tựu.  Mỗi  vị  Như  Lai  ấy 

cũng  hiện  ra các  hình tượng  Kim  Cang.  Đức  Tỳ  Lô Giá Na  lại  nhập 

bốn  môn  tam-muội,  xuất  sanh  bốn  vị  đại  minh  phi.  Bốn  vị  Như  Lai 

cũng xuất sanh bốn vị đại  minh phi102. 

Theo  Đại  Phương  Quảng  Mạn  Thù  Thất  Lợi  Kinh  và  Quán  Tự 

Tại  Bồ  Tát  Nghi  Quỹ  Kinh,  đức  Thế  Tôn  xem  khắp  Tịnh  Cư  thiên 

cung,  tán thán Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát,  thọ  ký Ngài sẽ thành  Phật. Đại 

Sĩ  trở  về  chỗ  ngồi,  nhập  Phổ  Quang  Minh  Đa  La  tam-muội,  từ 

tròng  mắt  phải  phóng  ra  ánh  sáng,  hiện  thành  diệu  nữ103.  [Vị  diệu 

nữ  ấy]  bảo  khắp  các  chúng  sanh:   “Thề  vượt  khổ  hải,  dạo  khắp  các 

 thế giới” , trở về chỗ Phật, lễ Quán Tự Tại, cầm hoa sen xanh, đứng 

chiêm ngưỡng. 



(3)  Theo  A  Lỗ  Lực  Kinh,  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  nói  [chân 

ngôn]:   “Án,  a  lỗ  lực  ca  sa  phạ  ha”   (Aum,  arolik,  svaha).  Đây 

chính  là  tâm chú của  hết thảy [những  thần chú]  trong  Liên  Hoa  Bộ. 

Người trì tâm chú này sẽ sanh về Cực Lạc. 

Theo  Quảng  Đại  Liên  Hoa  Trang  Nghiêm  Mạn  Noa  La  Diệt 

Nhất  Thiết  Tội  Chú  Kinh,  do  quốc  vương  Phạm  Thọ  ngẫu  nhiên 

đến  chùa,  vị  Tăng  trong  chùa  dùng  tràng  hoa  đang  khoác  trên  đảnh 

tượng  Phật  để  đón  vua.  Vua  đeo  vào  liền  bị  nhức  đầu,  em  gái  vua 

khuyên  hãy  đến  gặp  Phật.  Phật  nói  sử  dụng  vật  của  thường  trụ  thì 

quả  báo  là  quyết  định  đọa  địa  ngục.  Vua  lại  hỏi  phương  cách  cứu 

vớt  như  thế  nào,  Phật  bèn  ba  lần  thỉnh  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  nói 

thần chú. 



(4)  Theo  Diệp  Y104  Quán  Tự  Tại  Kinh,  đức  Phật  ở  tại  thế  giới 

Cực  Lạc,  ngài  Kim  Cang  Thủ  thỉnh  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát  hãy  nói 

Diệp  Y  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát  Chú  và  các  phương  pháp  trì  tụng,  cầu 

nguyện. 

Trong  Tục  Tạng  của  Nhật  Bản,  có  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát  Đại  Bi 

Trí  Ấn  Châu  Biến  Pháp  Giới  Lợi  Ích  Chúng  Sanh  Huân  Chân  Như 

Diệu  Hương  Ấn  Pháp  (một  quyển)  do  ngài  Bất  Không  dịch  vào  đời 

Đường. 



(5)  Theo  Đại  Thừa  Trang  Nghiêm  Bảo  Vương  Kinh,  từ  dưới 

địa  ngục  hiện  ra  đại  quang  minh  chiếu  khắp  nước  Xá  Vệ,  hiện  s ự 

đại  trang  nghiêm.  Trừ  Cái  Chướng  Bồ  Tát  hỏi  là  nhân  duyên  gì, 

Phật  bèn  vì  Ngài  nói  những  chuyện  cứu  khổ  trong  nhiều  kiếp  của 

Thánh Quán Tự Tại Bồ Tát. 

Trong  Như  Ý  Luân  Đà  La  Ni  Kinh,  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát  bạch 

Phật:   “Con  có  Đại  Liên  Hoa  Phong  Kim  Cang  Bí  Mật  Như  Ý  Luân 

 Chú, như châu Ma Ni, khiến cho chúng sanh được mãn sở nguyện”. 



(6) Theo Nhất  Kế  Tôn  Đà  La Ni  Kinh, Quán  Tự Tại  Bồ  Tát từ 

trên  đảnh  hóa  ra  một  La  Sát  vương105,  nói  chú  hàng  phục  các  quỷ 

thần ác. 

Trong  Đà  La  Ni  Tập  Kinh  có  pháp  ấn  chú  của  Mã  Đầu  Quán 

Âm106 và tâm ấn chú của Thiên Chuyển Quán Âm107. 



(7)  Theo  [Đại  Thừa  Trang  Nghiêm  Bảo  Vương  Kinh],  hết 

thảy  Như  Lai  chẳng  biết  tìm  đại  minh  chú  sáu  chữ  của  đức  Quán 

Âm  ở  đâu,  bèn  trải  qua  bao  kiếp  tìm  cầu  bài  chú  sáu  chữ  ấy.  Đấy 

chính  là  câu  chú   “Án,  ma-ni  bát-di  hồng” (Aum,  mani  padme 

hum). 

Theo  Thiên  Nhãn  Thiên  Tý  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  Thần  Chú 

Kinh  thì  [bài  chú  nói  trong  kinh  ấy]  có  thể  diệt  tội,  trị  bệnh,  thỏa 

mãn  những  điều  mong  cầu,  khác  với  Đại  Bi  Tâm  Chú.  Ngài  Trí 

Thông  đời  Đường  dịch  xong  kinh  ấy,  khẩn  cầu  Bồ  Tát  ứng  hiện, 

liền cảm được Bồ Tát chứng  minh. 



(8)  Trong  Thanh  Tịnh  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  Đà  La 

Ni  Kinh,  Đại  Sĩ  nói  chú  Phụng  Thỉnh,  chú  Kết  Giới,  chú  Căn  Bản. 

Có thiên nữ  mặc áo trắng, quỳ hướng về Bồ Tát. 

Trong  Tục  Tạng  của  Nhật  Bản  có  Đại  Từ  Bi  Viên  Mãn  Vô  Ngại 

Thanh  Cảnh  Đại  Bi  Tâm  Chú  Ấn,  một  quyển,  do  ngài  Bất  Không 

dịch vào đời Đường. 



(9)  Theo  Nhất  Thiết  Như  Lai  Danh  Hiệu  Chú  Kinh,  lúc  Phật 

mới  thành  đạo,  ngài  Quán  Tự  Tại  nói  chú  này,  người  thọ  trì  chẳng 

đọa ác đạo, sanh lên trời, thành Phật. 

Theo  Thánh  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát  Tâm  Chân  Ngôn  Du  Già  Quán 

Hạnh  Nghi  Quỹ;  trước  hết,  hãy  quán  thân  của  Bổn  Tôn  là  Quán  Tự 

Tại cho được thành tựu, tu các chú, ấn. Kế đó, quán tưởng cách sắp 

xếp  các  chủng  tự  trong  thần  chú  [trên  thân  hành  giả]  (Bố  Tự  Pháp) 

khiến cho thân  mình và thân của Bổn Tôn như hình hiện bóng trong 

gương, chẳng  một, chẳng khác. 



(10)  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Ngã  năng  hiện  chúng  đa  diệu 

 dung,  năng  thuyết  vô  biên  thần  chú”   (Ta  có  thể  hiện  rất  nhiều  thân 

tướng nhiệm  mầu, nói vô biên thần chú). 



(11)  Lời  tựa  ở  phía  sau  bộ  Bất  Không  Quyến  Sách  Chú  Kinh 

có đoạn:  “Đây chính là lời chí lý về Chủng Trí trong ba đời, là chỗ 

 tiến  nhập  cùng  cực  hòng  chứng  Chân  trong  Thập  Địa,  chuyển  các 

 con  lên  ngồi  yên  trên  xe,  chỉ  đường  phẳng  phiu  dẫn  đến  đạo 

 tràng”.   



(12) Trong kinh Bi Hoa, Bảo Tạng Phật thọ ký [cho Quán Thế 

Âm  Bồ  Tát]:   “Nhữ  vi  Bồ  Tát  thời,  dĩ  năng  đại  tác  Phật  sự” (Trong 

lúc làm Bồ Tát, ông đã có thể thực hiện Phật sự lớn lao). 

Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Viên  mãn  Bồ  Đề,  quy  vô  sở  đắc”   (Viên 

mãn Bồ Đề, trở về chỗ không có gì để đạt được). 







 1.  Do  vậy,  trong  vườn  tiên  nhân  thành  Ba  La  Nại,  Hoa  Đức 

 Tạng Bồ Tát thưa rằng:  

  

 2.  Muốn  phổ  độ  chúng  sanh,  hãy  nên  đắc  Như  Huyễn  tam-

 muội. 

  

 3. Sao buổi sớm lưa thưa, cảm khái Đông Độ khó bề gặp gỡ, 

 khảy  ngón  tay  vượt  thoát,  ngưỡng  mộ  sự  vô  lượng  cõi  Tây 

 Phương. 

  

 4.  Cầu  Thế  Tôn  phóng  bạch  hào  quang,  tiến  thẳng  về  An 

 Lạc.  Đại  Sĩ  hiện  thân  tướng  tử  kim,  sang  trụ  cõi  Diêm  Phù   (Từ 

 đây trở đi ca tụng kinh Thọ Ký, gồm ba đoạn)  

  



(1 & 2)  Theo Quán  Thế  Âm  Thọ  Ký  Kinh108, Phật ở  tại Vườn 

Nai  (Lộc  Uyển)  của  tiên  nhân  trong  thành  Ba  La  Nại,  Hoa  Đức 

Tạng  Bồ  Tát bạch  Phật:  -  Làm thế  nào để được bất  thoái  nơi  Bồ Đề 

và  năm  thứ  thần  thông,  đắc  Như  Huyễn  tam-muội,  có  thể  hóa  hiện 

thân  hình  tùy  theo  từng  loại  chúng  sanh  hòng  thành  thục  thiện  căn 

cho họ, vì họ thuyết pháp khiến họ đắc Bồ Đề? 



(3)  Kinh  chép:   “Ư thử chúng trung, hữu đắc thị tam muội giả hồ? 

 Phật ngôn: - Di Lặc, Văn Thù đẳng, lục thập Chánh Sĩ. Tha phương hữu Bồ 

 Tát thành  tựu  như  thị  tam-muội  giả  hồ?  Phật  ngôn: -  Tây  Phương  An  Lạc 

 thế giới, Quán Thế Âm, Đắc Đại Thế đắc thị tam-muội. Phục thứ, nhược Bồ 

 Tát  tùng  bỉ  Chánh  Sĩ,  thất  nhật  thất  dạ,  thính  thọ  thị  pháp,  tiện  đắc  Như 

 Huyễn tam-muội. Đức Tạng ngôn: - Bỉ quốc ưng hữu vô  lượng  Bồ Tát đắc 

 thị tam-muội. Phật ngôn: - Như thị, như thị, hữu vô lượng A-tăng-kỳ Bồ Tát 

 đắc  thị  tam-muội”   (Trong  đại  chúng  đây,  có  vị  nào  đắc  tam-muội  ấy  hay 

không? Phật nói: “Di Lặc, Văn Thù, sáu mươi vị Chánh Sĩ”. Phương khác có 

Bồ  Tát thành tựu tam-muội  như thế  hay chăng?  Phật  nói: “Tây Phương  An 

Lạc thế giới có Quán Thế Âm, Đắc Đại Thế đắc tam-muội ấy. Lại nữa, nếu 

có Bồ Tát trong bảy ngày bảy đêm nghe nhận pháp này từ vị Chánh Sĩ ấy thì 

sẽ đắc Như Huyễn tam-muội”. Đức Tạng nói:  “Trong  cõi  ấy  phải  có  vô 

lượng  Bồ  Tát  đắc  tam-muội  này”.  Phật  nói:  “Đúng  như  vậy,  đúng 

như thế, có vô lượng A-tăng-kỳ Bồ Tát đắc tam-muội này”). 



(4)  Kinh  chép:   “Hoa  Đức  Tạng  bạch  Phật  ngôn:  -  Nguyện 

 linh  bỉ  Chánh Sĩ, chí  thử thế giới.  Thế Tôn  tức  phóng mi gian  Bạch 

 Hào  tướng  quang,  chí  An  Lạc  thế  giới”   (Hoa  Đức  Tạng  bạch  Phật 

rằng:  -  Xin  hãy  làm  cho  vị  Chánh  Sĩ  ấy  đến  thế  giới  này.  Thế  Tôn 

liền  phóng  quang  minh  từ  tướng  Bạch  Hào  giữa  chặng  mày  chiếu 

đến  thế  giới  An  Lạc).  Quán  Kinh:   “Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  thân  tử 

 kim sắc”  (Quán Thế Âm Bồ Tát thân màu vàng tía). 







 1.  Đại  Sĩ  liền  cung  kính  bạch  A  Di  Đà  Phật,  dẫn  ngài  Thế 

 Chí đi theo. 

  

 2.  Suất  lãnh  bốn  mươi  ức  quyến  thuộc  quy  y,  hóa  hiện  đài 

 báu lớn mười hai do-tuần. 

  

 3.  Bảy  tầng  trân  bảo,  trọn  đủ  trang  nghiêm,  hoa  sen  bốn 

 màu, đua chen tỏa sáng. 

  

 4.  Tám  vạn  bốn  ngàn  ngọc  nữ,  chia  nhau  cầm  quả,  nâng 

 hoa.  Như  Lai  ba  mươi  hai  tướng,  dâng  bình,  hiến  hương  cúng 

 dường. 

 5.  Ao  báu,  cây  báu,  gió  Cực  Lạc  nghiễm  nhiên.  Diệu  nhạc, 

 diệu âm, trời Dạ Ma diễn tấu đâu bằng! 

  

 6.  Chẳng  đi  mà  đến,  phô  vẻ  diệu  dung  thù  đặc.  Vô  vi  mà 

 thành, hiện trang nghiêm nơi đời trược. 

  

 7.  Nhất  niệm,  nhất  thời,  chiếu  khắp  Phật  hội,  vô  pháp,  vô 

 đắc, thọ ký Bồ Đề. 





(1  & 2) Quán Thế  Âm  Thọ  Ký  Kinh:   “Nhĩ thời, Quán Thế  Âm 

 cập  Đắc  Đại  Thế,  bạch  bỉ  Phật  ngôn:  ‘Ngã  đẳng  dục  nghệ  Sa  Bà 

 thế  giới,  lễ  bái,  cúng  dường  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật’.  Phục  cáo  tứ 

 thập  ức  Bồ  Tát  quyến  thuộc  cộng  vãng  thính  pháp.  Dĩ  thần  thông 

 lực,  các  vị  quyến  thuộc,  hóa  tác  tứ  thập  ức  trang  nghiêm  bảo  đài, 

 tung  quảng  thập  nhị  do-tuần”   (Khi  ấy,  Quán  Thế  Âm  và  Đắc  Đại 

Thế  Bồ  Tát  bạch  với  đức  Phật  cõi  ấy  rằng:  “Chúng  con  muốn  sang 

thế  giới  Sa  Bà  lễ  bái,  cúng  dường  Thích  Ca  Mâu  Ni”.  Lại  bảo  bốn 

mươi ức Bồ Tát quyến thuộc hãy cùng đi nghe pháp. Ngài dùng sức 

thần  thông,  vì  mỗi  một  quyến  thuộc,  hóa  ra  bốn  mươi  ức  đài  báu 

trang nghiêm,  mỗi đài có kích thước là mười hai do-tuần). 



(3)  Các  đài  báu  ấy  do  vàng,  bạc,  lưu  ly,  xích  châu,  xa  cừ,  mã 

não  hợp  thành.  Lại  dùng  xích  châu,  chiên  đàn,  các  thứ  hoa  sen 

xanh,  đỏ,  vàng,  trắng  để  trang  nghiêm.  Vãng  Sanh  Luận:   “Gió  nhẹ 

 lay hoa lá, ánh sáng chen lẫn chuyển biến”. 



(4)  Trên  đài  lại  hóa  ra  tám  vạn  bốn  ngàn  ngọc  nữ,  hoặc  cầm 

hoa  sen  bốn  màu  đứng  nghiễm  nhiên,  hoặc  cầm  hết  thảy  hoa  quả 

đứng  nghiễm  nhiên.  Trên  đài  có  tòa  sư  tử  trang  nghiêm  bằng  các 

báu,  trên  mỗi  tòa  đều có  hóa  Phật  [trọn đủ]  ba  mươi  hai  tướng, tám 

mươi  thứ  hảo  để  tự  trang  nghiêm  thân.  Mỗi  đài  lại  có  tám  vạn  bốn 

ngàn  bình  bằng  các  thứ  báu  nhiệm  mầu,  đựng  đầy  hương  bột  bày  ở 

trên đó. 



(5)  Trên  mỗi  đài  đều  có  tám  vạn  bốn  ngàn  các  cây  báu  đẹp 

đẽ,  giữa  các  cây  báu  là  ao  bảy  báu,  nước  tám  công  đức  đầy  ắp 

trong  đó.  Các  hoa  sen  bằng  nhiều  chất  báu,  màu  sắc,  ánh  sáng 

chiếu  rực.  Gió  nhẹ  lay  động  các  hàng  cây  báu,  phát  ra  âm  thanh  vi 

diệu. Âm thanh ấy hòa nhã, vượt xa nhạc trời. 



(6)  Kinh  chép:   “Nhĩ  thời,  Quán  Thế  Âm,  Đắc  Đại  Thế,  dữ  kỳ 

 quyến  thuộc  bát  thập  ức  chúng  Bồ  Tát,  như  lực  sĩ  khuất  thân  tý 

 khoảnh,  tùng  bỉ  quốc  một,  chí  thử  thế  giới.  Dĩ  thần  thông  lực,  linh 

 thử  thế  giới  địa  bình  như  thủy.  Dữ  bát  thập  ức  Bồ  Tát  tiền  hậu  vi 

 nhiễu,  dĩ  đại  công  đức  trang  nghiêm  thành  tựu,  đoan  nghiêm  thù 

 đặc,  vô  khả  vi  dụ”   (Khi  ấy,  Quán  Thế  Âm  và  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát 

cùng  với  quyến  thuộc  là  tám  mươi  ức109  các  vị  Bồ  Tát,  như  trong 

khoảng  lực sĩ co  duỗi cánh  tay, biến  mất  nơi  nước  kia,  đến thế  giới 

này.  Do  sức  thần  thông  khiến  cho  thế  giới  này  mặt  đất  bằng  phẳng 

như  nước.  [Quán  Thế  Âm  và  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát]  cùng  với  tám 

mươi  ức  Bồ  Tát  vây  quanh  trước  sau,  dùng  đại  công  đức  trang 

nghiêm  thành  tựu,  đoan  nghiêm  thù  thắng  đặc  biệt  không  thể  tỷ  dụ 

được). 

Phần  Hệ  Từ  Truyện  trong  sách  Châu  Dịch  lại  viết:   “Vô  tật  nhi 

 tốc, bất hành nhi chí” (Chẳng  nhanh  mà  lẹ, chẳng  đi  mà đến).  Sách 

Trung  Dung  có  câu:   “Bất  kiến  nhi  chương,  vô  động  nhi  biến,  vô  vi 

 nhi  thành” (Chẳng  thấy  mà  hiện  bày,  chẳng  động  mà  biến,  không 

làm  mà thành) . 

(7)  Vãng  Sanh  Luận:   “Ánh  sáng  vô  cấu  trang  nghiêm,  trong 

 một  niệm  và  một  thời  chiếu  khắp  các  hội  Phật,  lợi  ích  các  chúng 

 sanh”.   

Kim  Cang  Kinh:   “Dĩ  thật  vô  hữu  pháp,  đắc  A  Nậu  Đa  La  Tam 

 Miệu  Tam  Bồ  Đề.  Thị  cố,  Nhiên  Đăng  Phật  dữ  ngã  thọ  ký,  tác  thị 

 ngôn:  -  Nhữ ư  lai  thế, đương  đắc  tác  Phật, hiệu  Thích Ca  Mâu  Ni”  

(Do  thật  sự  không  có  pháp  để  đắc  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh 

Giác,  cho  nên  Nhiên  Đăng  Phật  thọ  ký  cho  ta,  nói  như  thế  này:  - 

Trong đời  mai sau, ông sẽ thành Phật hiệu là Thích Ca Mâu Ni)  





 1. Lúc đó, Thế Tôn truy từ nhân quá khứ, nhằm chỉ dạy quả 

 vị lai. 

  

 2.  Trong  cõi  Chúng  Bảo  Phổ  Tập  Trang  Nghiêm,  có  danh 

 hiệu tôn quý là Phổ Quang Công Đức Sơn Vương. 

  

 3.  Cõi  An  Lạc  Đức  Tụ  khó  thể  sánh  bằng.  Hàng  Duyên 

 Giác, Thanh Văn thảy đều lui gót. 

  

 4.  Cõi  chủng  tánh  Đại  Thừa,  vĩnh  viễn  dứt  gièm  báng.  Thọ 

 mạng  thuận  lòng  muốn,  há  còn  luận  thời  kiếp?  Ấy  là  Đại  Sĩ 

 trong  khi  tu  hạnh  Bồ  Tát,  thệ  nguyện  cực  sâu,  nên  lúc  thành 

 Như Lai, sự trang nghiêm hết sức tuyệt diệu. 





(1  &  2)  Về  nhân  duyên  trong  thuở  xưa,  xin  xem  trong  phần 

trước.  Quả  vị  lai  là  theo  như  Quán  Thế  Âm  Thọ  Ký  Kinh:  Trong 

kiếp lâu xa chẳng thể tính toán trong tương lai, khi Chánh Pháp của 

A  Di  Đà  Như  Lai  diệt,  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  thành  Đẳng  Chánh 

Giác,  hiệu  là  Phổ  Quang  Công  Đức  Sơn  Vương  Như  Lai,  cõi  nước 

tên  là  Chúng  Bảo  Phổ  Tập  Trang  Nghiêm.  Sự  trang  nghiêm  trong 

cõi  nước  ấy,  dẫu  chư  Phật  giảng  nói  trong  hằng  sa  kiếp  vẫn  chẳng 

thể hết được! 



(3)  An  Lạc  Đức  Tụ  chính  là  cõi  nước  của  Kim  Quang  Sư  Tử 

Du  Hý  Phật.  Kinh  chép:   “Kim  Quang  Sư  Tử  quốc  độ  trang  nghiêm, 

 phương ư Công Đức Sơn  Vương quốc  độ,  toán số sở bất năng cập” 

(Đem  so  sự  trang  nghiêm  trong  cõi  nước  của  Kim  Quang  Sư  Tử 

Phật  với  cõi  Công  Đức  Sơn  Vương  Phật  thì  dùng  toán  số  cũng 

không  thể  sánh  bằng  được).  Kinh  còn  nói:   “Kỳ  Phật  quốc  độ,  vô 

 hữu  Thanh  Văn,  Duyên  Giác  chi  danh;  thuần  chư  Bồ  Tát  sung  mãn 

 kỳ  quốc”   (Cõi  nước  Phật  ấy  không  có  danh  từ  Thanh  Văn,  Duyên 

Giác,  thuần  là  các  Bồ  Tát  đầy  ắp  trong  nước  ấy).  Trong  Pháp  Hoa 

Kinh  có  đoạn  văn  nói  năm  ngàn  vị  [Thanh  Văn,  Duyên  Giác]  rờ i 

chỗ  rút  lui  [khi  đức  Phật  chấp  nhận  lời  thỉnh  cầu  của  ngài  Xá  Lợ i 

Phật giảng về đạo Nhất Thừa]. 



(4)  Vãng  Sanh  Luận:   “Cõi  căn  tánh  Đại  Thừa  bình  đẳng, 

 không  có  danh  từ  đáng  bị  chê  gièm  như  nữ  nhân  và  thiếu  căn, 

 chủng tánh Nhị Thừa chẳng thể sanh về cõi ấy”.  Quán Thế Âm Thọ 

Ký  Kinh:   “Phổ  Quang  Công  Đức  Sơn  Vương  Như  Lai,  tùy  kỳ  thọ 

 mạng”   (Phổ  Quang  Công  Đức  Sơn  Vương  Như  Lai,  thọ  mạng  tùy 

theo ý  muốn). 







 Hơn  nữa,  Như  Lai  tại  thế,  nhờ  vào  Phật  lực  gia  trì.  Đức 

 Phật  nhập  Niết  Bàn,  cảm  thương  quần  sanh,  truyền  trao  chỗ  quy 

 ngưỡng,  tựa  nương.  Lại  mở  môn  quán  tưởng,  khéo  nói  pháp  tư 

 duy   (Từ  đây  trở  đi  là  ca  tụng  phần  kinh  văn  giảng  về  phép  quán 

 hoa  tòa  và  quán  tưởng  thân  tướng  Đại  Sĩ  trong  Quán  Kinh,  tổng 

 cộng bốn đoạn). 





Trong  Quán  Kinh,  bà  Vy  Đề  Hy  bạch  Phật:   “Như  ngã  kim 

 giả,  dĩ  Phật  lực  cố,  kiến  bỉ  quốc  độ.  Nhược  Phật  diệt  hậu,  chư 

 chúng  sanh  đẳng,  trược  ác  bất  thiện,  ngũ  khổ  sở  bức,  vân  hà  đắc 

 kiến  A  Di  Đà  Phật  Cực  Lạc  thế  giới”  (Như  con  hiện  nay  do  nhờ 

Phật  lực,  được  thấy  cõi  nước  kia.  Nếu  sau  khi  Phật  diệt  độ,  các 

hàng  chúng  sanh  trược  ác  chẳng  lành,  bị  năm  nỗi  khổ  bức  bách, 

phải  làm sao để thấy thế  giới Cực  Lạc của  A Di Đà Phật?).  Lại  nói: 

 “Duy  nguyện  Thế  Tôn,  giáo  ngã  tư  duy”   (Kính  xin  đức  Thế  Tôn 

hãy dạy con cách tư duy). 





 1. Rộng  bày y  báo, chánh báo,  đã thấy  Di  Đà, quán trọn sắc 

 thân, lại nghĩ tới Bồ Tát. 

  

 2. Đứng bên trái Như Lai, tưởng đặt tòa Bồ Tát. 

  

 3.  Sen  hiện  tám  vạn  bốn  ngàn  cánh,  ánh  sáng  báu  tỏa  ngời, 

 rộng  hai  trăm  năm  mươi  do-tuần,  những  đường  gân  trên  cánh 

 hoa hệt như nét vẽ cõi trời. 

  

 4.  Trăm  ức  châu  vương,  phóng  quang  như  lọng.  Tám  vạn 

 kim bảo, trang hoàng làm đài. 

  

 5.  Trên  đảnh  Tu  Di,  bảo  tràng  cao  lớn  khó  bề  chiêm 

 ngưỡng  .  Cung  trời  Dạ  Ma,  sánh  với  màn  che  [trên  tràng]  đành 

 kém trang nghiêm. 

  

 6.  Bảo  châu  lóa  mắt,  có  vô  lượng  quang  minh.  Mây  rợp  sắc 

 vàng, làm Phật sự mười phương. 







(1)  Trong  Quán  Kinh,  phép  quán  thứ  bảy  là  Hoa  Tòa  Tưởng, 

phép  quán  thứ  tám  là  Tượng  Tưởng,  phép  quán  thứ  chín  là  Biến 

Quán  Nhất  Thiết  Sắc  Thân  Tướng  (quán  trọn  khắp  hết  thảy  tướng 

nơi sắc thân), phép  quán thứ  mười  là  quán tướng sắc thân chân  thật 

của Quán Thế Âm Bồ Tát. 



(2)  Kinh  chép:   “Phục  đương  cánh  tác  nhất  đại  liên  hoa,  tại 

 Phật  tả  biên,  như  tiền  liên  hoa,  đẳng  vô  hữu  dị.  Tưởng  nhất  Quán 

 Thế  Âm  Bồ  Tát  tượng,  tọa  tả  hoa  tòa,  diệc  tác  kim  sắc,  như  tiền  vô 

 dị”   (Lại  nên  tưởng  một  hoa  sen  lớn  ở  bên  trái  đức  Phật,  giống  hệt 

như  hoa  sen  được  nói  trong  phần  trước  (tức  là  phần  nói  về  tòa  sen 

của  A Di  Đà Phật), trọn chẳng  khác  gì. Tưởng  một tượng Quán  Thế 

Âm  Bồ  Tát  ngồi  trên  tòa  sen  bên  trái,  cũng  là  sắc  vàng  giống  như 

trong phần trước chẳng khác). 



(3  &  4)  Kinh  chép:   “Ư  thất  bảo  trì  thượng,  tác  liên  hoa 

 tưởng,  linh  kỳ  liên  hoa,  nhất  nhất  diệp  thượng,  tác  bách  bảo  sắc, 

 hữu  bát  vạn  tứ  thiên  mạch,  do  như  thiên  họa.  Hoa  diệp  tiểu  giả, 

 tung  quảng  nhị  bách  ngũ  thập  do-tuần.  Như  thị  liên  hoa,  hữu  bát 

 vạn  tứ  thiên  diệp.  Nhất  nhất  diệp  gian,  hữu  bách  ức  Ma  Ni  châu 

 vương,  dĩ  vi  ánh  sức.  Nhất  nhất  châu,  phóng  thiên  quang  minh.  Kỳ 

 quang  như  cái,  thất  bảo  hợp  thành,  biến  phú  địa  thượng.  Thích  Ca 

 Tỳ  Lăng  Già  bảo,  dĩ  vi  kỳ  đài.  Đài  hữu  bát  vạn  Kim  Cang  Chân 

 Thúc  Ca  bảo,  diệu  chân  châu  võng,  dĩ  vi  hiệu  sức”   (Trên  ao  bảy 

báu,  tưởng  có  hoa  sen.  Tưởng  trên  mỗi  cánh  của  đóa  sen  ấy  đều  có 

màu  sắc  của  trăm  thứ  báu,  có  tám  vạn  bốn  ngàn  đường  gân  giống 

như  nét  vẽ  cõi  trời.  Hoa  sen  như  vậy  có  tám  vạn  bốn  ngàn  cánh. 

Trong  mỗi  một  cánh  có  trăm  ức  Ma  Ni  châu  vương  trang  hoàng 

chói ngời. Mỗi  một viên châu tỏa ngàn quang  minh. Quang  minh ấy 

như cái lọng do bảy báu hợp thành, che khắp trên  mặt đất. Chất báu 

Thích  Ca  Tỳ  Lăng  Già  dùng  làm  đài  hoa.  Trên  đài  có  tám  vạn  báu 

Kim  Cang  Chân  Thúc  Ca,  lưới  kết  bằng  chân  châu  đẹp  đẽ  để  trang 

hoàng).  Thích  Ca  Tỳ  Lăng  Già  (Sakrā-bhilagna-mani-ratna),  cõi  này 

dịch  là  Năng  Thắng.  Chân  Thúc  Ca  (Kimśuka) cõi  này  dịch  là  Xích 

Sắc. 



(5  &  6)  Trên  đài  có  bốn  trụ  tràng  báu,  như  trăm  ngàn  vạn  ức 

núi  Tu  Di.  Trên  tràng  treo  màn  báu  như  cung  trời  Dạ  Ma.  Năm 

trăm  ức  bảo  châu  vi  diệu  trang  hoàng  chói  ngời.  Mỗi  viên  châu  có 

tám  vạn  bốn  ngàn  tia sáng,  mỗi  tia sáng bao  gồm tám  vạn bốn  ngàn 

thứ  sắc  vàng  ròng  khác  nhau.  Mỗi  một  sắc  vàng  chiếu  khắp  cõi 

báu,  chỗ  nào  cũng  biến  hóa  thành  đài  Kim  Cang,  thành  lưới  chân 

châu,  thành  mây  các  loại  hoa,  thực  hiện  Phật  sự  trong  mười 

phương. 







 1.  Mặt  Đại  Sĩ  như  vàng  Diêm  Phù  Đàn,  đảnh  đầu  lộ  nhục 

 kế. 

  

 2.  Thân  sắc  vàng  tía,  hiện  bóng  chúng  sanh  trong  năm 

 đường. Mão trời Ma Ni, hóa Phật cao ngàn dặm đứng trên đó. 

  

 3.  Trong  viên  quang,  chư  thánh  giáng  lâm,  nơi  hào  tướng 

 bảy báu gồm đủ. 

  

 4.  Lưu  xuất  vô  lượng  Như  Lai,  trọn  khắp  mười  phương  thế 

 giới. 

  

 5. Cánh tay như sen thắm, bàn tay dường hoa bình110. 

  


 6.  Quang  minh,  anh  lạc,  hiện  khắp  trang  nghiêm,  nét  ấn 

 nhu nhuyễn, phóng quang chuyển vần. 



 7.  Tuy  đủ  ba  mươi  hai  tướng  đại  nhân,  đảnh  đầu  vẫn  kém 

 Thế Tôn, dạo bước năm trăm ức đài đỡ gót, khác gì đức Phật. 

  

 8.  Chỉ  nghe  danh  hiệu,  được  phước  há  biết  bến  bờ.  Nếu 

 được nhìn kỹ, trừ chướng chẳng còn dư sót. 







(1)  Theo  Quán  Kinh,  mặt  Bồ  Tát  như  sắc  vàng  Diêm  Phù 

Đàn, trên đảnh có nhục kế. 



(2)  Kinh  chép:   “Thân  tử  kim  sắc,  cử  thân  quang  trung.  Ngũ 

 đạo  chúng  sanh,  nhất  thiết  sắc  tướng,  giai  ư  trung  hiện.  Đảnh 

 thượng  Tỳ  Lăng  Già  Ma  Ni  bảo,  dĩ  vi  thiên  quan.  Quan  trung  nhất 

 lập  hóa  Phật,  cao  nhị  thập  ngũ  do-tuần”   (Thân  màu  vàng  tía,  khắp 

thân  phủ  trong  ánh  sáng.  Hết  thảy  sắc  tướng  của  chúng  sanh  trong 

năm  đường  đều  hiện  trong  quang  minh  ấy.  Trên  đảnh  có  mão  trời 

bằng  chất  báu  Tỳ  Lăng  Già  Ma  Ni,  trong  mão  có  một  vị  hóa  Phật 

đứng,  cao  hai  mươi  lăm  do-tuần).  Một  do-tuần  bằng  bốn  mươi  dặm 

cõi này. 



(3  &  4)  Quán  Kinh:   “Đảnh  hữu  viên  quang,  diện  các  bách 

 thiên  do-tuần.  Viên  quang  trung  hữu  ngũ  bách  hóa  Phật,  nhất  nhất 

 hóa  Phật,  hữu  ngũ  bách  hóa  Bồ  Tát,  vô  lượng  chư  thiên,  dĩ  vi  thị 

 giả.  Hựu  my  gian  hào  tướng,  bị  thất  bảo  sắc,  lưu  xuất  bát  vạn  tứ 

 thiên  chủng  quang  minh.  Nhất  nhất  quang  minh,  hữu  vô  lượng  vô 

 số  hóa  Phật.  Nhất  nhất  hóa  Phật,  hữu  vô  số  hóa  Bồ  Tát,  dĩ  vi  thị 

 giả,  biến  hiện  tự  tại  mãn  thập  phương  giới”   (Trên  đảnh  có  viên 

quang,  mỗi  phía  chiếu  xa  tới  trăm  ngàn  do-tuần.  Trong  viên  quang 

có  năm  trăm  hóa  Phật,  mỗi  một  hóa  Phật  có  năm  trăm  hóa  Bồ  Tát 

và  vô  lượng  chư  thiên  làm  thị  giả.  Lại  nữa,  tướng  bạch  hào  giữa 

hai  mày có đủ  màu của bảy báu, tỏa ra tám  vạn bốn  ngàn thứ  quang 

minh.  Trong  mỗi  một  quang  minh  có  vô  lượng  vô  số  hóa  Phật.  Mỗi 

một  hóa Phật, có  vô số  hóa  Bồ  Tát  làm  thị  giả,  biến  hiện  tự tại trọn 

khắp  các  cõi  trong  mười  phương).  Trong  kinh  Lăng  Nghiêm,  Di 

Lặc Bồ Tát nói:  “Thức tánh lưu xuất vô lượng Như Lai” . 



(5  &  6)  Quán  Kinh:   “Tý  như  hồng  liên  hoa  sắc,  hữu  bát  thập 

 ức  vi  diệu  quang  minh,  dĩ  vi  anh  lạc.  Kỳ  anh  lạc  trung,  phổ  hiện 

 nhất  thiết  chư  trang  nghiêm  sự.  Thủ  chưởng  tác  ngũ  bách  ức  tạp 

 liên  hoa  sắc.  Thủ  thập  chỉ  đoan,  nhất  nhất  hữu  bách  vạn  tứ  thiên 

 hoạch,  do  như  ấn  văn.  Nhất  nhất  hoạch,  hữu  bát  vạn  tứ  thiên  sắc. 

 Nhất  nhất  sắc,  hữu  bát  vạn  tứ  thiên  quang.  Kỳ  quang  nhu  nhuyễn, 

 phổ  chiếu  nhất  thiết”   (Cánh  tay  như  màu  hoa  sen  hồng,  có  tá m 

mươi  ức  quang  minh  vi  diệu  để  làm  anh  lạc.  Trong  các  chuỗi  anh 

lạc,  hiện  khắp  hết  thảy  các  sự  trang  nghiêm.  Lòng  bàn  tay  có  màu 

của  năm  trăm  ức  hoa  sen  nhiều  màu.  Mười  đầu  ngón  tay,  mỗi  ngón 

đều  có  tám  vạn  bốn  ngàn  đường  vân  giống  như  nét  khắc  trên  ấn. 

Mỗi  một  đường  vân  có  tám  vạn  bốn  ngàn  sắc.  Mỗi  một  sắc  có  tá m 

vạn  bốn  ngàn  ánh  sáng.  Ánh  sáng  ấy  mềm  mại,  chiếu  khắp  hết 

thảy). Vãng Sanh Luận lại ghi:  “Mềm mại xoay tròn chung quanh”.  

Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Như  Lai  tùng  luân  chưởng  trung,  phi  nhất 

 bảo  quang,  tại  A  Nan  hữu,  hựu  phóng  nhất  quang,  tại  A  Nan  tả”  

(Từ  bàn  tay  có  hình  bánh  xe111  của  Như  Lai  tỏa  ra  một  tia  sáng  báu 

chiếu  tới  bên  phải  A  Nan,  lại  tỏa  ra  một  tia  sáng  chiếu  về  bên  trái 

của A Nan). 



(7)  Theo  Quán  Kinh,  các  thân  tướng  khác  [của  Quán  Thế  Âm 

Bồ Tát] đều có trọn đủ các thứ hảo, giống như Phật chẳng khác; chỉ 

có  nhục  kế  trên  đảnh  và  Vô  Kiến  Đảnh  Tướng  là  chẳng  bằng  Thế 

Tôn.  Kinh  còn  nói  khi  Ngài  giở  chân  lên,  dưới  chân  có  tướng  bánh 

xe ngàn căm, tự nhiên hóa thành năm trăm ức đài quang  minh. 



(8)  Quán  Kinh:   “Như  thử  Bồ  Tát,  đản  văn  kỳ  danh,  hoạch  vô 

 lượng  phước,  hà  huống  đế  quán,  tác  thị  quán  giả,  tịnh  trừ  nghiệp 

 chướng,  trừ  vô  số  kiếp  sanh  tử  chi  tội”   (Vị  Bồ  Tát  như  vậy,  chỉ 

nghe  danh  hiệu  Ngài  sẽ  được  vô  lượng  phước,  huống  là  quán  sát 

kỹ.  Người quán tưởng  Ngài  như  vậy sẽ trừ sạch  nghiệp chướng, trừ 

tội trong vô số kiếp sanh tử). 







 1.  Là  vì:  Chúng  sanh  dễ  độ,  chỉ  vọng  tưởng  khó  trừ.  Phật 

 pháp vô biên, tại chế tâm một chỗ. 

 2.  Nhưng  khởi,  diệt  không  ngừng,  quả  thật  do  tâm  mắt  lỗi 

 lầm. 

  

 3. Muốn  khuất phục Kiến Hoặc,  Tư  Hoặc, không gì  bằng đổ 

 công quán tưởng. 

  

 4.  Tuy  Dụng  quy  về  ý  thức,  tâm  sanh  tử  vẫn  hệt  như  xưa, 

 huân nhập A Lại Da Thức, có thể chấp trì thành chủng tử. 

  

 5. Hệt như ở chung quanh, dường thấy nơi canh, tường. 

  

 6.  Chẳng  phải  là  chí  thành  cảm  thánh,  thì  cũng  là  tâm  này 

 làm Phật! 







(1)  Lục Tổ  Đàn  Kinh:   “Nhân tánh  bổn tịnh,  do vọng niệm cố, 

 cái  phú  Chân  Như,  đản  vô  vọng  tưởng,  tánh  tự  thanh  tịnh”   (Tánh 

của  con  người  vốn  tịnh,  do  vọng  niệm  che  lấp  Chân  Như.  Chỉ  cần 

không  có  vọng  tưởng  thì  tánh  tự  thanh  tịnh).  Trong  Tứ  Hoằng  Thệ 

có   “pháp  môn  vô  lượng  thệ  nguyện  học”.   Di  Giáo  Kinh:   “Chế  tâm 

 nhất  xứ,  vô  sự  bất  biện”   (Chế  ngự  tâm  vào  một  chỗ  thì  không 

chuyện gì chẳng hoàn thành). 



(2) Lăng Nghiêm Kinh:  “Sử nhữ lưu chuyển, tâm mục vi cữu”  

(Khiến cho ông bị lưu chuyển là do lỗi của tâm và  mắt). 



(3) Niệm  Phật có  bốn cách: Trì danh,  quán tượng,  quán tưởng 

và Thật Tướng. 



(4)  Sách  Đại  Thừa  Chỉ  Quán  giảng:   “Lấy  ý  thức  nương  tựa 

 cái  tâm này để  tu Chỉ Quán, niệm  niệm huân  tập bổn thức, sức  giải 

 tánh  được  tăng  thêm,  ý  thức  càng  thêm  sáng  suốt,  nhạy  bén.  Huân 

 tập  cái  tâm  lâu  ngày,  cho  nên  giải  tánh  viên  minh,  soi  rõ  cái  Thể 

 của chính  mình chỉ  là Chân và  Tịch, ý thức  liền dứt bặt”.   Bổn  thức 

chính là A Lại Da Chủng Tử Thức. 



(5)  Sách  Trung  Dung  có  câu:   “Như  tại  kỳ  thượng,  như  tại  kỳ 

 tả  hữu” (Như  là  ở  trên  đó,  như  là  ở  hai  bên  đó).  Trong  tiểu  truyện 

của  ông  Lý  Cố  đời  Hậu  Hán  có  nói  vua  Thuấn  khi  ăn  thì  thấy  vua 

Nghiêu  hiện  trong  canh,  khi  ngồi  thì  thấy  vua  Nghiêu  hiện  nơ i 

tường. 



(6)  Quán  Kinh:   “Thị  tâm  tác  Phật,  thị  tâm  thị  Phật”   (Tâm 

này  làm  Phật,  tâm  này  là  Phật).  Sách  Đại  Thừa  Chỉ  Quán  có  đoạn 

viết:   “Nhờ  vào  tưởng  để  huân  tập  cái  tâm  thì  chư  Phật  ở  ngay 

 trong  tâm  đều  hiển  hiện.  Có  thể  thấy  rằng  đức  Phật  được  thấy  đó 

 chính  là  vị  Phật  chân  thật  xuất  thế.  Hết  thảy  chư  Phật  là  do  tâm 

 tạo ra”. 





 1.  Vàng,  bạc,  cùng  các  báu,  nào  phải  châu  trong  búi  tóc; 

 sữa, lạc, hai thứ tô, hương vị vẫn kém Đề Hồ. 

  

 2.  Cảm  khái  diệu  quán  khó  thành,  chẳng  gì  bằng  lễ  kính. 

 Than thở tụng kinh bị chuyển, không chi hơn trì danh. 

  

 3.  Giơ  tay,  cúi  đầu  đều  thành  Phật  đạo.  Danh  tự  rốt  ráo, 

 Nhị  Tức  viên  dung.  Pháp  giản  dị  nhưng  cao  rộng,  môn  phổ  cập 

 càng  nhiệm  mầu   (Đoạn  này  ca  tụng  sự  lễ  kính,  trì  danh.  Dựa  theo 

 sự  phán  định  của  ngài  Thiên  Thai  đối  với  phẩm  Phổ  Môn  thì: 

 “Xưng  danh  trừ  được  bảy  tai  nạn,  lễ  bái  mãn  hai  nguyện”.  Trong 

 Vãng  Sanh  Luận,  ngài  Thiên  Thân  đưa  lễ  kính  vào  môn  thứ  nhất, 

 trì  danh  vào  môn  thứ  ba.  Vì  thế,  trước  khi  ca  tụng  kinh  Pháp  Hoa, 

 đem lời khuyên niệm đặt trước phần ca tụng). 



(1)  Phẩm  An  Lạc  Hạnh  kinh  Pháp  Hoa  có  đoạn:   “Như  Chuyển 

 Luân  Vương,  kiến  binh  chúng  chiến  hữu  công  giả,  tùy  công  thưởng 

 tứ,  dữ  chủng  chủng  trân  bảo  kim  ngân  đẳng,  duy  kế  trung  minh 

 châu,  bất  dĩ  dữ  chi”   (Như  vua  Chuyển  Luân  thấy  các  quân  lính 

chiến  đấu  có  công  bèn  tùy  theo  công  mà  ban  thưởng,  ban  cho 

những  thứ  như  vật  quý  báu,  vàng,  bạc  v.v...  chỉ  có  viên  minh  châu 

trong búi tóc là chẳng ban cho). 

Ngài  Thiên  Thai  phán  giáo,  đem  năm  vị  đối  ứng  với  năm  thời: 

Thứ  nhất  là  kinh  Hoa  Nghiêm,  giống  như  từ  bò  sanh  ra  sữa.  Tiếp 

đó  là  Tam  Tạng  Giáo  (Tạng  Giáo) chuyển  phàm  thành thánh,  giống 

như  chuyển  sữa  thành  lạc.  Kế  đến  là  thời  Phương  Đẳng,  bài  xích, 

quở  trách  Thanh  Văn,  hạ  thấp  Tiểu  Thừa,  ngưỡng  mộ  Đại  Thừa, 

như  chuyển  lạc  thành  sanh  tô.  Tiếp  đó  là  thời  Bát  Nhã,  vâng  lời 

Phật  sắc  truyền,  lần  lượt  dạy  nhau,  tâm  dần  dần  thông  thái,  như 

chuyển  sanh  tô  thành  thục  tô.  Kế  đó  là  thời  Pháp  Hoa,  được  thọ  ký 

thành Phật, như chuyển thục tô thành Đề Hồ112. 

(2)  Ngài  Thiện  Đạo  nói:   “Chúng  sanh  chướng  nặng,  cảnh  tế, 

 tâm  thô,  quán  khó  thành  tựu” .  Đàn  Kinh:   “Tâm  mê,  Pháp  Hoa 

 chuyển;  tâm ngộ, chuyển  Pháp Hoa. Tụng kinh lâu chẳng  hiểu,  bèn 

 đối với nghĩa kinh, trở thành kẻ oán cừu” . 

(3) Pháp  Hoa  Kinh:   “Hoặc hữu  nhân lễ bái, hoặc phục đản hiệp 

 chưởng,  nãi  chí  cử  nhất  thủ,  hoặc  phục  tiểu  đê  đầu.  Dĩ  thử  cúng 

 dường  tượng,  tiệm  kiến  vô  lượng  Phật,  tự  thành  vô  thượng  đạo”  

(Hoặc  có  người  lễ  bái,  hoặc  lại  chỉ  chắp  tay,  thậm  chí  giơ  một  tay, 

hoặc  lại  khẽ  cúi  đầu.  Dùng  đấy  cúng  dường  tượng,  dần  thấy  vô 

lượng  Phật,  tự  thành  đạo  vô  thượng).  Kinh  còn  chép:   “Nhược  nhân 

 tán  loạn  tâm,  nhập  ư  tháp  miếu  trung,  nhất  xưng  Nam  Mô  Phật, 

 giai dĩ thành  Phật  đạo”   (Nếu  người  tâm tán  loạn,  đi  vào trong  tháp 

miếu, niệm Mô Phật  một tiếng, đều đã thành Phật đạo). 

Ngài Thiên Thai dùng Lục Tức để luận Phật:  

1) Lý tức  

2) Danh tự tức  

3) Quán hạnh tức  

4) Tương tự tức  

5) Phần chứng tức  

6) Cứu cánh tức. 

Nhưng  Hàng  Bố113  chẳng  ngại  Viên  Dung,  Viên  Dung  chẳng 

ngại  Hàng  Bố.  [Nhị  Tức]  được  nói  ở  đây  chính  là  Danh  Tự  Tức  và 

Phần  Chứng  Tức,  Nhị  Tức  dung  thông,  chẳng  nói  đến  Lý  Tức,  bởi 

lẽ, Lý Tức chỉ gồm Lý tánh chưa khởi Sự tu. 



 1. Do nhập lưu tướng, Đại Sĩ phát khởi môn Diệu Nhĩ. 

 2. Ngũ Quán viên dung, bốn âm thù thắng. 

 3.  Vì  vậy,  trong  kinh  Phật  Đảnh,  A  Nan  Đà  thỉnh  cầu  phương 

 tiện, nơi hội Pháp Hoa, Vô Tận Ý khải vấn nhân duyên. 

 4. Diệu Đức đã tự tuyên nói, thần lực càng được Phật khen. 

 5.  Nếu  có  thể  niệm  niệm  tín  tâm,  sẽ  khế  hợp  quán  quán  diệu 

 giác. 

 6.  Dẫu  bị  xô  rớt  hầm  lửa,  lửa  biến  thành  ao  nước  mát  trong. 

 Tuy trôi giạt biển khơi, nước hóa thành trưởng dưỡng. 

 7.  Thuyền  giạt  nước  quỷ,  thành  sắt  bỗng  hóa  ra  vò  vàng. 

 Thân ngã đầu non, dường Tu Di khẽ rơi hạt cải. 

 8.  Đi  qua  đường  hiểm,  giặc  dấy  lòng  Từ,  phép  vua  xử  tội,  đao 

 như cắt nước. 

 9.  Trong  chốn  giam  cầm  nhốt  kín,  vạch  đất  nhọc  công.  Ếm, 

 rủa, độc dược xảy tới, khạc trời, tự bẩn. 

 10.  Gặp  gỡ  thú  dữ,  độc  xà,  lòng  thành  cảm  hóa  vật.  Tiêu  tan 

 sấm rền, chớp giật, sức chuyển được trời. 

 11. Lìa sân, lìa dục, ba độc trọn tiêu. Cầu con trai, mong sanh 

 gái, đôi lòng cầu đều được thỏa nguyền. 

 12.  Làm  bậc  lương  y,  tự  đạt  thượng  thọ.  Diệt  trừ  phiền  não, 

 quyết chứng tam-ma. 

 13.  Hễ  niệm  Ngài  đều  chẳng  uổng  công,  phước  đức  chẳng  hề 

 luống mất. 

 14.  Không  gì  chẳng  một  dạ  vì  chúng  sanh,  nên  Bồ  Tát  cảm 

 được  thập  phổ   (Đoạn  này  ca  tụng  phẩm  Phổ  Môn  của  kinh  Pháp 

 Hoa  và  mười  bốn  thứ  Vô  Úy  được  nói  trong  chương  Viên  Thông 

 của  kinh  Lăng  Nghiêm,  nhưng  lấy  bài  kệ  trong  [phẩm  Phổ  Môn 

 của]  kinh  Pháp Hoa  làm chủ,  nhằm  nói  lên những điều ứng  nghiệm 

 nhỏ nhặt của người lễ kính, trì danh [Bồ Tát]). 



(1)  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Nhân  nhập  lưu  tướng,  đắc  Tam-ma-

 đề”   (Do  nhập  vào  trong  tướng  lưu  xuất  [của  tánh  Nghe]  nên  đắc 

Chánh  Định).  Kinh  còn  chép:   “Do  ngã  sở  đắc  viên  thông  bổn  căn, 

 phát  diệu  nhĩ  môn” (Do  ta  đắc  được  sự  viên  thông  tận  gốc  rễ  của 

Căn nên phát sanh  môn Nghe  mầu nhiệm). 

(2)  Pháp  Hoa  Kinh:   “Chân quán, thanh tịnh  quán,  quảng đại  trí 

 huệ  quán,  bi  quán,  cập  từ  quán,  thường  nguyện,  thường  chiêm 

 ngưỡng”   (Chân  quán,  thanh  tịnh  quán,  trí  huệ  quán  rộng  lớn,  bi 

quán  và  từ  quán,  thường  nguyện,  thường  chiêm  ngưỡng).  Kinh  còn 

chép:   “Diệu  âm,  quán  thế  âm,  phạm  âm,  hải  triều  âm,  thắng  bỉ  thế 

 gian  âm,  thị  cố  thường  tu  niệm”   (Tiếng  diệu,  tiếng  xét  đời,  phạm 

âm,  tiếng  sóng  biển,  trỗi  vượt  tiếng  thế  gian,  cho  nên  hãy  thường 

niệm). 

(4)  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Ngã  hựu  hoạch  thị  viên  thông  tu 

 chứng  vô  thượng  đạo  cố,  hựu  năng  thiện  hoạch  tứ  bất  tư  nghị  vô 

 tác  diệu  đức”   (Ta  lại  đạt  được  viên  thông  này,  tu  chứng  đạo  vô 

thượng,  lại có  thể khéo đạt  được  bốn  thứ  diệu  đức  vô tác chẳng  thể 

nghĩ bàn). Pháp Hoa Kinh:  “Quán Thế Âm Bồ Tát hữu như thị đẳng 

 đại  oai  thần  lực,  đa  sở  nhiêu  ích”   (Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  có  những 

sức oai thần to lớn như thế, tạo nhiều lợi ích) 

(5)  Pháp  Hoa  Kinh:   “Niệm  niệm  vật  sanh  nghi”   (Niệm  niệm 

đừng  sanh  lòng  nghi).  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Do  ngã  bất  tự  quán 

 âm,  dĩ  quán  quán  giả” (Do  chính  tôi  không  quán  âm  thanh,  mà 

quán  nơi  tự  tánh  của  phép  quán)114.  Kinh  còn  chép :  “Thượng  hợp 

 thập  phương  chư  Phật  bổn  diệu  giác  tâm”   (Trên  là  hợp  với  tâm 

diệu giác sẵn có của  mười phương chư Phật). 

(6) Pháp  Hoa  Kinh:   “Giả sử hưng hại ý, thôi  lạc đại  hỏa khanh, 

 niệm  bỉ  Quán  Âm  lực,  hỏa  khanh  biến  thành  trì”   (Giả  sử  nẩy  lòng 

hại,  xô  té  hầm  lửa  lớn,  do  sức  niệm  Quán  Âm,  hầm  lửa  biến  thành 

ao).  Phẩm  Thập  Hạnh  của  kinh  Hoa  Nghiêm  có  đoạn:   “Bồ  Tát  vị 

 thế  gian  nhất  thiết  thiên  nhân  tác  thanh  lương  trì”   (Bồ  Tát  làm  ao 

trong  mát  cho  hết  thảy  trời  người  trong  thế  gian).  Pháp  Hoa  Kinh: 

 “Hoặc  phiêu  lưu  cự  hải,  long,  ngư,  chư  quỷ  nạn,  niệm  bỉ  Quán  Âm 

 lực,  ba  lãng  bất  năng  một”   (Hoặc  trôi  giạt  biển  cả,  các  nạn  rồng, 

cá,  quỷ,  do  sức  niệm  Quán  Âm,  sóng  mòi  chẳng  chìm  được). 

[Trong  cõi  Cực  Lạc]  nước  có  tám  công  đức  thì  điều  thứ  tám  là 

trưởng  dưỡng  các căn, chẳng  giống  với  nước trong  cõi  này  tổn  hoại 

các căn, gây thêm bệnh, chết chìm. 

(7)  Pháp  Hoa  Kinh:   “Giả  sử  hắc  phong  xuy  kỳ  thuyền  phưởng, 

 phiêu  đọa  La  Sát  quỷ  quốc,  kỳ  trung  nhược  hữu  nhất  nhân  xưng 

 Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  danh  giả,  thị  chư  nhân  đẳng  giai  đắc  giải 

 thoát  La  Sát  chi  nạn” (Giả  sử  cuồng  phong  thổi  giạt  thuyền  bè  vào 

nước  quỷ  La  Sát,  trong  ấy  nếu  có  một  người  xưng  danh  Quán  Thế 

Âm  Bồ  Tát,  thì  những  người  ấy  đều  được  thoát  khỏi  nạn  La  Sát). 

Phật  Bổn  Hạnh  Tập  Kinh:   “Tích  hữu  ngũ  bách  thương  nhân,  nhập 

 hải  thái  bảo,  hốt  trị  ác  phong,  xuy  thuyền  phưởng  chí  La  Sát  quốc. 

 Chư  nữ  tương  bỉ  thương  nhân,  trí  thiết  thành  trung  vi  thực”   (Xưa 

kia  có  năm  trăm  thương  nhân  vào  biển  để  thâu  nhặt  của  báu,  chợt 

gặp cơn  gió  dữ, thổi thuyền bè  giạt  vào  nước  La Sát. Các  La  Sát  nữ 

nhốt  những  thương  nhân  ấy  trong  thành  bằng  sắt  để  ăn  thịt  [dần 

dần]). 

Kinh  Hiền  Ngu  Nhân  Duyên  cũng  chép:   “Hữu  bà-la-môn  phụ 

 thọ  Bát  Quan  Trai.  Thời  vương  dạ  phần,  di  nhân  tống  thực  vãng 

 khoáng  dã,  đạo  đa  La  Sát,  vô  cảm  vãng.  Thử  phụ  tín  trì  Bát  Quan 

 giả,  quỷ  bất  năng  hại,  toại  vãng.  La  Sát  nữ  dục  thực  bất  cảm,  tặng 

 nhất  phủ  kim.  Phục  tiền  phùng  kỳ  muội,  kỳ  đệ,  giai  tặng  nhất  phủ 

 kim”   (Có  một  phụ  nữ  Bà-la-môn  thọ  Bát  Quan  Trai.  Khi  ấy,  vào 

ban  đêm,  vua  sai  người  đưa  đồ  ăn  qua  chỗ  quỷ  Khoáng  Dã,  trên 

đường  có  nhiều  La  Sát,  [người  ấy]  không  dám  đi.  Phụ  nữ  đó  tin 

quỷ  chẳng  thể  hại  được  người  trì  Bát  Quan  Trai,  bèn  đi.  La  Sát  nữ 

muốn  ăn  thịt  bà  ta  nhưng  không  dám,  bèn  tặng  cho  bà  ta  một  vò 

vàng.  Trước  đó,  bà  ta  lại  gặp  em  gái  và  em  trai  [của  La  Sát  nữ  ấy], 

mỗi người đều tặng  một vò vàng). 

Pháp  Hoa  Kinh:   “Hoặc  tại  Tu  Di  phong,  vị  nhân  sở  thôi  đọa, 

 niệm  bỉ  Quán  Âm  lực,  như  nhật  hư  không  trụ.  Hoặc  bị  ác  nhân 

 trục,  đọa  lạc  Kim  Cang  sơn,  niệm  bỉ  Quán  Âm  lực,  bất  năng  tổn 

 nhất  mao”   (Hoặc  trên  chót  Tu  Di,  bị  người  đẩy  té  xuống,  do  sức 

niệm  Quán  Âm,  như  mặt  trời  trên  không.  Hoặc  bị  kẻ  ác  đuổi,  rớt 

xuống  núi  Kim  Cang,  do  sức  niệm  Quán  Âm,  chẳng  tổn  hại  mảy 

lông). 

Duy  Ma  Kinh:   “Dĩ  Tu  Di  chi  cao  quảng,  nội  giới  tử  trung,  vô 

 sở  tăng  giảm.  Tu Di sơn vương, bổn tướng  như cố”  (Lấy  núi  Tu  Di 

cao  rộng  bỏ  vào  trong  hạt  cải,  chẳng  có  tăng  giảm.  Tướng  sẵn  có 

của núi Tu Di vẫn y hệt như cũ). 

(8)  Pháp  Hoa  Kinh:   “Hoặc  trị  oán  tặc  nhiễu,  các  chấp  đao  gia 

 hại, niệm  bỉ  Quán  Âm  lực,  hàm tức khởi  từ tâm”   (Hoặc  gặp  oán  tặc 

vây,  đều  cầm  đao  toan  hại,  do  sức  niệm  Quán  Âm,  chúng  liền  khở i 

lòng  Từ).  Kinh  Hoa  Nghiêm  cũng  nói:   “Năng  linh  chúng  sanh  kinh 

 quá hiểm  lộ,  tặc bất  năng kiếp”   (Có  thể  làm  cho chúng sanh  đi  qua 

đường hiểm  mà giặc chẳng thể cướp bóc). 

Pháp  Hoa  Kinh:   “Hoặc  tao  vương  nạn  khổ,  lâm  hình  dục  thọ 

 chung,  niệm  bỉ  Quán  Âm  lực,  đao  tầm  đoạn  đoạn  hại”   (Gặp  nạn 

vua gây khổ, sắp bị xử tử hình, do sức niệm Quán Âm, đao liền gãy 

từng  đoạn).  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Sử  kỳ  binh  qua,  do  như  cát  thủy, 

 diệc  như  xuy  quang,  tánh  vô  dao  động”   (Khiến  cho  vũ  khí  của 

chúng  giống  như  cắt  nước,  cũng  giống  như  thổi  ánh  sáng,  tánh 

không dao động). 

(9)  Pháp  Hoa  Kinh:   “Hoặc  nhân  cấm  già  tỏa,  thủ  túc  bị  nữu 

 giới, niệm bỉ Quán  Âm lực, thích nhiên đắc giải thoát”  (Hoặc do bị 

gông  cùm,  chân  tay  bị  xiềng  xích,  do  sức  niệm  Quán  Âm,  tháo  gỡ, 

được  giải  thoát).  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Năng  linh  chúng  sanh  cấm 

 hệ già  tỏa, sở bất  năng trước”   (Có  thể  làm  cho chúng sanh bị  giam 

cầm  mà  gông  xiềng  không  trói  buộc  được).  Thời  cổ,  người  ta  vạch 

đất làm nhà tù. 

Pháp  Hoa  Kinh:   “Chú  trớ,  chư  độc  dược,  sở  dục  hại  thân  giả, 

 niệm  bỉ  Quán  Âm  lực,  hoàn  trước  ư  bổn  nhân”   (Nguyền  rủa,  các 

thuốc  độc,  muốn  làm  hại  đến  thân,  do  sức  niệm  Quán  Âm,  trở 

ngược  kẻ  làm  hại).  Ngài  Liên  Trì  giải  thích:   “Như  ngậm  máu  phun 

 lên trời, lại bẩn chính mình” . 

Tứ  Thập  Nhị  Chương  Kinh:   “Ác  nhân  hại  hiền  giả,  do  ngưỡng 

 thiên  nhi  thóa,  thóa  bất  chí  thiên,  hoàn  tùng  kỷ  đọa”   (Kẻ  ác  hại 

người  hiền,  giống  như  ngửa  mặt  nhổ  lên  trời,  nhổ  chẳng  tới  trời  lại 

rơi xuống chính  mình). 

(10)  Pháp  Hoa  Kinh:   “Nhược  ác  thú  vi  nhiễu,  lợi  nha  trảo  khả 

 bố,  niệm  bỉ  Quán  Âm  lực,  tật  tẩu  vô  biên  phương.  Ngoan  xà  cập 

 phúc  yết,  khí  độc  yên  hỏa  nhiên,  niệm  bỉ  Quán  Âm  lực,  tầm  thanh 

 tự  hồi  khứ”   (Nếu  ác  thú  vây  quanh,  nanh  vuốt  bén  đáng  sợ,  do  sức 

niệm Quán  Âm, chúng  bỏ chạy  mất tích. Rắn  độc,  bò cạp,  rết,  phun 

hơi  độc  mịt  mù,  do  sức  niệm  Quán  Âm,  theo  tiếng  lui  chạy  hết). 

Lại  chép:   “Vân  lôi  cổ,  xiết  điển,  giáng  bạc  chú  đại  vũ,  niệm  bỉ 

 Quán  Âm  lực,  ứng  thời  đắc  tiêu  tán”   (Trời  nổi  sấm,  nháng  chớp, 

tuôn  mưa đá,  mưa to, do sức niệm Quán Âm, ngay lập tức tan  mất). 

Trong  Mật  Bộ  có  Tiêu  Trừ  Nhất  Thiết  Thiểm  Điển  Chướng  Nạn 

Kinh,  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát  có  nói  thần  chú  [dứt  trừ  những  tai  nạn 

mưa giông, sấm sét]. 

(11)  Pháp  Hoa  Kinh:   “Nhược  hữu  chúng  sanh,  đa  ư  dâm  dục, 

 thường  niệm  cung  kính  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  tiện  đắc  ly  dục. 

 Nhược  đa  sân  khuể,  thường  niệm  cung  kính  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát, 

 tiện  đắc  ly sân. Nhược đa  ngu si,  thường niệm cung  kính Quán  Thế 

 Âm  Bồ  Tát,  tiện  đắc  ly  si”   (Nếu  có  chúng  sanh  lắm  dâm  dục, 

thường  niệm  cung  kính  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  sẽ  được  lìa  dục.  Nếu 

lắm  nóng  giận,  thường  niệm  cung  kính  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  sẽ 

được  lìa  giận.  Nếu  lắm  ngu  si,  thường  niệm  cung  kính  Quán  Thế 

Âm Bồ Tát sẽ được lìa si). 

Lại  nói:   “Nhược  hữu  nữ  nhân,  thiết  dục  cầu  nam,  lễ  bái  cúng 

 dường  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  tiện  sanh  phước  đức,  trí  huệ  chi  nam, 

 thiết  dục  cầu  nữ,  tiện  sanh  đoan  chánh  hữu  tướng  chi  nữ,  túc  thực 

 đức bổn, chúng nhân ái kính”  (Nếu có  nữ  nhân  muốn sanh con trai, 

lễ  bái,  cúng  dường  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  liền  sanh  con  trai  phước 

đức,  trí  huệ.  Nếu  muốn  cầu  con  gái,  liền  sanh  con  gái  có  tướng 

đoan  chánh,  đã  gieo  cội  đức  từ  kiếp  trước,  được  mọi  người  yêu 

mến, kính trọng). 

(12)  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Cầu  tam-muội  đắc  tam-muội,  cầu 

 trường  thọ  đắc  trường  thọ” .  Phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  có  đoạn 

nói:   “Ư  chư  bệnh  khổ  vị  tác  lương  y”   (Làm  lương  y  cho  những  kẻ 

bệnh tật khổ sở). 

Pháp  Hoa  Kinh:   “Bi  thể  giới  lôi  chấn,  từ  ý  diệu  đại  vân,  chú 

 cam lộ pháp vũ, diệt trừ phiền não diệm”  (Thể bi răn như sấm, ý từ 

diệu  dường  mây,  tuôn  mưa  pháp  cam  lộ,  diệt  trừ  lửa  phiền  não). 

Tam-ma là tam-muội. 

(13)  Pháp  Hoa  Kinh:   “Văn  danh  cập  kiến  thân,  tâm  niệm  bất 

 không  quá,  năng  diệt  chư  hữu  khổ”   (Nghe  tên  và  thấy  thân,  tâm 

niệm  chẳng  luống  uổng,  diệt  khổ  trong  các  cõi).  Lại  chép:   “Nhược 

 hữu  chúng  sanh,  cung  kính,  lễ  bái  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  phước  bất 

 đường  quyên”   (Nếu  có  chúng  sanh  cung  kính,  lễ  bái  Quán  Thế  Âm 

Bồ  Tát,  phước  chẳng  luống  uổng).  “Đường  quyên”   còn  nói  là  bỏ 

phí. 

(14)  Pháp  Hoa  Kinh:   “Nhữ  đẳng  ưng  đương  nhất  tâm  cúng 

 dường  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát”   (Các  ông  hãy  nên  nhất  tâm  cúng 

dường Quán Thế Âm Bồ Tát). 

Ngài  Thiên  Thai  sớ  giải  phẩm  Phổ  Môn  nói  có  mười  loại  phổ: 

1)  Từ  bi  phổ  2)  Hoằng  thệ  phổ  3)  Tu  hành  phổ  4)  Ly  hoặc  phổ  5) 

Nhập  pháp  môn  phổ  6)  Thần  thông  phổ  7)  Phương  tiện  phổ  8) 

Thuyết  pháp  phổ  9)  Thành  tựu  chúng  sanh  phổ  10)  Cúng  dường 

chư Phật phổ. 



Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Quyển 1, phần 2 hết 



---o0o--- 

 Phần 3 





 1. Phàm phu càng mong ngóng, nối gót bậc tịnh thánh. 

  

 2.  Phước  báo  thế  gian,  lòng  Thái  Tử  vốn  chẳng  mong  cầu.  Nhân 

 duyên Tịnh Độ mới chính là đại bi thệ nguyện. 

 3.  Cảm  khái  địa  vị  phàm  phu  như  đất  trên  móng  tay,  thân  người  dễ 

 mất  chẳng  biết  bao  nhiêu?  Rùa  mù  trúng  bộng  gỗ  nổi,  chẳng  sánh  tày 

 Phật pháp khó bề gặp gỡ! 

 4. Dẫu có thiện căn, được nghe chánh pháp. 

 5.  Nhưng  ánh  sáng  hư  phù  đoạt  ảnh115,  được  mấy  kẻ  chân  tu?  Dẫu 

 cho kiến tánh minh tâm, vẫn chần chừ lắm nỗi! 

 6. Chỉ cậy vào Phật lực gia trì, mới hòng khỏi lâm chung đọa lạc. 

 7. Ví như trẻ thơ khôn lớn, toàn nhờ ân cha mẹ. Lông vũ yếu toan bay 

 cao, khó trông chờ tự lực. 

 8. Huống hồ Thập Địa chẳng lìa niệm Phật, vốn là pháp tối viên trong 

 Giáo. Bảy ngày liền được vãng sanh, gọn tắt nhất trong các pháp gọn tắt 

 (Từ  đây  trở  đi  ca  tụng  sự  tiếp  dẫn  trong  Quán  Kinh,  tổng  cộng  bốn  đoạn, 

 trước hết ca tụng pháp môn Tịnh Độ thù thắng)  



(2) Xem phần trên, trong lời chú thích cho phần ca tụng kinh Bi Hoa. 

(3)  Niết  Bàn  Kinh:   “Đắc  nhân  thân  giả,  như  trảo  thượng  thổ.  Tam  ác 

 đạo thân,  như đại địa  thổ”  (Được thân  người  như đất trên  móng tay.  Thân 

trong ác đạo như đất trong đại địa). Kinh còn chép:  “Sanh thế vi nhân nan, 

 trị Phật thế diệc nan, do như đại hải trung, manh quy trị phù khổng”  (Sanh 

trong  cõi  đời  làm  người  là  khó,  gặp  lúc  có  Phật  trong  đời  cũng  khó,  giống 

như con rùa mù trong biển cả gặp được bộng gỗ nổi). Ngài Khuê Phong nói: 

 “Con rùa mù rớt xuống biển, muốn thoát ra nhưng không được. Trong biển 

 có khúc gỗ nổi, trong khúc gỗ có lỗ bộng chứa được thân rùa. Nếu rùa chui 

 vào đó để trôi đến bờ kia sẽ ra khỏi biển. Ta như con rùa mù, Phật pháp như 

 bộng gỗ nổi”. 

(5) Bài Tứ Liệu Giản của ngài Vĩnh Minh có câu:  “Hữu Thiền, vô Tịnh 

 Độ,  thập  nhân,  cửu  tha  lộ” (Có  Thiền,  không  Tịnh  Độ,  mười  người,  chín 

chần  chừ).  Tổ  Ấn  Quang  giảng:   “Người  minh  tâm  kiến  tánh  ắt  phải  đoạn 

 sạch Kiến Tư phiền não không còn sót thì mới khỏi Phần Đoạn sanh tử. Kiến 

 Tư  còn  chưa  đoạn  sạch  mà  đã  mạng  chung  thì luân  hồi  trong  lục  đạo  vẫn 

 khó thoát y như cũ. Trong mười người đại ngộ, hết chín là như vậy. Tha lộ, 

 nghĩa là đường Bồ Đề xa thẳm, mạng sống trong Diêm Phù ngắn ngủi, chần 

 chừ chẳng thể đạt đến được” . 

(6)  Duy  Ma  Kinh:   “Bồ Tát  ư  sanh  tử  úy  trung,  đương  y  Như  Lai  công 

 đức  chi  lực”   (Bồ  Tát  sợ  sanh  tử  thì  hãy  nên  nương  tựa  sức  công  đức  của 

Như Lai). 

(7) Thập Nghi Luận:  “Trẻ thơ chẳng thể lìa mẹ, lìa mẹ chắc sẽ té hang, 

 giếng, khát sữa mà chết. Chim non chưa mọc đủ lông cánh, hãy nương cây 

 chuyền cành, chẳng thể đi xa.  Lông cánh  đã đầy  đủ thì mới có thể bay lên 

 không trung”. 

(8)  Phẩm  Thập Địa  kinh  Hoa Nghiêm có  đoạn:  “Địa địa  giai vân niệm 

 Phật,  niệm  Pháp,  niệm  Tăng”   (Trong  địa  vị  nào  cũng  đều  nói  niệm  Phật, 

niệm  Pháp,  niệm  Tăng).  Tây  Phương  Hiệp  Luận:  “Ngài  Chân  Hiết  Liễu 

 dùng ngàn hạt châu trong cái lưới của Thiên Đế để giảng ý nghĩa Tịnh Độ 

 viên dung.  Vì  thế, kinh Di Đà thuộc viên cực giáo. Nếu bảo chỉ là viên đôi 

 phần thì sự viên mãn ấy có phần đoạn, ý nghĩa viên mãn ấy chẳng thành!”  

Kinh Di Đà  nói từ một ngày đến bảy  ngày chấp trì danh  hiệu,  nhất tâm bất 

loạn thì khi người ấy mạng chung, A Di Đà Phật và các thánh chúng hiện ra 

trước mặt. Khi người ấy mạng chung, tâm không điên đảo, liền được sanh về 

cõi  Cực  Lạc.  Niệm  Phật  là  đường  tắt  tu  hành,  nhưng  trong  bốn  cách  niệm 

Phật, trì danh dễ nhất, là đường tắt nhất trong các đường tắt. 





 Trong Hiển Giáo, Đại Sĩ là bậc Bổ Xứ; trong Mật Tông, Ngài chính 

 là  Như  Lai.  Hiện  thân  trong  các  cõi  nhiều  như  vi  trần,  làm  bậc  hướng 

 dẫn chánh của chốn Liên Bang. 





Đại  Giáo  Vương  Kinh  của  Mật  Tông  nói  bậc  chủ  Tây  Phương  được 

gọi  là  Quán  Tự  Tại  Vương  Như  Lai.  Pháp  Hoa  Kinh:   “Thập  phương  chư 

 quốc độ, vô sát bất hiện thân”  (Các cõi  nước  mười phương, không cõi  nào 

chẳng  hiện).  Lăng  Nghiêm  Kinh  cũng  nói:   “Thập  phương  vi  trần  quốc  độ, 

 giai danh ngã vi Thí Vô Úy giả”  (Trong các cõi nước nhiều như vi trần trong 

mười  phương,  đều  gọi  ta  là  bậc  Ban  Cho  Sự  Không  Sợ  Hãi).  Theo  lời  Vô 

Tận Ý Bồ Tát hỏi Phật trong kinh Pháp Hoa:  “Quán Thế Âm Bồ Tát làm như 

 thế nào để đi khắp thế giới Sa Bà này?”  Đức Phật liền nói ba mươi hai ứng 

thân [mà ngài Quán Âm đã hóa hiện] để vào các cõi nước; nhưng Vô Lượng 

Thọ  Kinh  nói  Quán  Thế  Âm  và  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  hiện  đang  sống  trong 

thế giới ấy (thế giới Cực Lạc) để tạo sự lợi ích to lớn, nhiếp thủ người niệm 

Phật  sanh  về  cõi  Phật  kia.  Đại  Bi  Chú  Kinh:   “Quán  Thế  Âm  Bồ Tát  dĩ  tác 

 Phật  cánh,  vị  an  lạc  thành  thục  chư  chúng  sanh  cố,  hiện  tác  Bồ  Tát.  Nhữ 

 đẳng  đại  chúng,  chuyên  xưng  danh  hiệu,  mạng  chung  vãng  sanh  A  Di  Đà 

 Phật  quốc”   (Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  đã  thành  Phật,  nhưng  vì  an  lạc,  thành 

thục các chúng sanh  nên  hiện  làm  Bồ Tát. Hàng  đại chúng các ông chuyên 

xưng danh hiệu [Bồ Tát] thì khi mạng chung sẽ sanh về cõi A Di Đà Phật). 

Đủ biết Đại Sĩ thị hiện mọi thứ, không gì chẳng nhằm tiếp dẫn vãng sanh mà 

lập ra! 





 1.  Người  học  dùng  lễ  kính  làm  cận  môn,  nhờ  trì  danh  để  thâm 

 nhập. 

  

 2. Bất luận xưng tụng Đại Sĩ hay ức niệm Di Đà. 

  

 3.  Chỉ  cần  trong  tâm  chúng  sanh,  lúc  nào  cũng  đều  phát  nguyện 

 vãng sanh sẽ là ở trong thân Đại Sĩ, mỗi niệm đều có Phật thành Chánh 

 Giác. 

  

 4.  Do  vậy,  hoặc  là  cầm  đài  vàng  để  khuyên  lơn,  khích  lệ,  hoặc  là 

 theo hóa Phật đến tiếp nghênh. 

  

 5. Hoặc phóng quang nói kinh sâu xa, hoặc dùng Phạm âm an ủi. 

  

 6.  Rộng  mở  phương  tiện  cho  phàm  thánh  cùng  ngự  Đồng  Cư,  bất 

 thoái  Bồ  Đề,  thỏa  đại  nguyện  Niết  Bàn   (Đây  phần  ca  tụng  chánh  yếu  sự 

 tiếp  dẫn  của  Đại  Sĩ,  kinh  Lăng  Nghiêm  có  nói  “cầu  Đại  Niết  Bàn  đắc  đại 

 Niết  Bàn”,  đấy  là  sự  ứng  nghiệm  to  lớn  vào  lúc  lâm  chung  do  lễ  kính,  trì 

 danh). 





(1) Theo Vãng Sanh Luận, có năm môn thành tựu năm thứ công đức. 

Một là cận  môn, hai là đại hội chúng  môn, ba là trạch môn, bốn là ốc môn, 

năm là viên lâm du hý môn116. Lấy lễ bái A Di Đà Phật hòng sanh về cõi ấy, 

được sanh về thế giới Cực Lạc thì gọi là nhập  môn thứ nhất (tức Cận Môn, 

Cận  là  gần  gũi).  Lấy  tán  thán  A  Di  Đà  Phật,  tùy  thuận  danh  nghĩa,  xưng 

danh  hiệu  Như  Lai,  nương theo  trí tướng  quang  minh117 của  Như  Lai để tu 

hành,  được  dự  vào  trong  số  đại  chúng  thì  gọi  là  nhập  môn  thứ  hai.  Dùng 

nhất  tâm  chuyên  niệm,  nguyện  sanh  về  cõi  ấy,  tu  hạnh  Xa  Ma  Tha118  tịch 

tĩnh tam-muội,  được  nhập  thế  giới  Liên  Hoa  Tạng  thì  gọi  là  nhập  môn  thứ 

ba. 



(3) Phát nguyện vãng sanh chính là phát Bồ Đề tâm. Bởi lẽ, trong Phổ 

Hiền Hạnh Nguyện Phẩm, [Phổ Hiền Bồ Tát dạy Thiện Tài và Hoa Tạng hải 

chúng] phát mười đại nguyện vương, nhưng nói tóm lại chỉ là  “nguyện sanh 

 về Tịnh Độ”.  Phẩm Xuất Hiện của kinh Hoa Nghiêm có câu:  “Bồ Tát ưng tri 

 tự  tâm,  niệm  niệm  thường  hữu  Phật  thành  Chánh  Giác”   (Bồ  Tát  hãy  nên 

biết trong tự tâm, trong mỗi niệm luôn có Phật thành Chánh Giác). 



(4)  Theo  Quán  Kinh,  bậc  Thượng  Phẩm  Thượng  Sanh  thì  Quán  Thế 

Âm Bồ Tát cầm đài kim cang cùng với Đại Thế Chí Bồ Tát đến trước hành 

giả. A Di Đà Phật phóng đại quang minh chiếu thân hành giả, cùng với các 

Bồ Tát đưa tay nghênh tiếp. Quán Thế Âm, Đại Thế Chí cùng với vô số Bồ 

Tát  tán  thán  hành  giả,  khuyên  lơn,  khích  lệ  tâm  người  ấy.  Người  Thượng 

Phẩm  Trung  Sanh  thì  A  Di  Đà  Phật  và  Quán  Thế  Âm,  Đại  Thế  Chí,  vô 

lượng đại chúng, cầm đài tử kim, đến trước hành giả và một ngàn hóa Phật, 

cùng một lúc xòe tay [tiếp dẫn]. Người Thượng Phẩm Hạ Sanh thì A Di Đà 

Phật và Quán Thế Âm, Đại Thế Chí, cùng với các Bồ Tát, tay cầm hoa sen 

vàng, hóa ra năm trăm vị Phật đến đón người ấy. 



(5)  Theo Quán  Kinh,  người  Hạ Phẩm Thượng  Sanh sẽ sanh trong ao 

báu, sau bốn  mươi chín  ngày  hoa sen  mới nở. Đại  Bi Quán Thế  Âm phóng 

đại  quang  minh,  đứng  trước  người  ấy,  giảng  nói  mười  hai  bộ  kinh  rất  sâu. 

Nghe xong tin hiểu, phát vô thượng đạo tâm. Người Hạ Phẩm Trung Sanh sẽ 

sanh  trong  ao  báu,  sau  sáu  kiếp  hoa  sen  mới  nở,  Quán  Thế  Âm  dùng  tiếng 

Phạm  Âm an  ủi  người ấy,  giảng kinh điển Đại  Thừa  rất sâu. Nghe pháp ấy 

xong, ngay lập tức phát vô thượng đạo tâm. 



(6)  Sách  Di  Đà  Yếu  Giải  có  đoạn:   “Có  bốn  cõi  Phật,  một  là  Phàm 

 Thánh  Đồng  Cư  Độ,  hai  là  Phương  Tiện  Hữu  Dư  Độ,  ba  là  Thật  Báo  Vô 

 Chướng  Ngại  Độ,  bốn  là  Thường  Tịch  Quang  Độ.  [Nói  đến]  thế  giới  Cực 

 Lạc chính là nói Đồng Cư Tịnh Độ, cõi ấy theo chiều ngang cũng trọn đủ cả 

 ba  cõi  Tịnh  Độ  bậc  trên” .  Kinh  Di  Đà:   “Nhược  hữu  nhân  dĩ  phát  nguyện, 

 kim phát nguyện, đương phát nguyện, dục sanh A Di Đà Phật quốc giả. Thị 

 chư nhân đẳng, giai tất bất thoái chuyển ư A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ 

 Đề. Ư bỉ quốc độ, nhược dĩ sanh, nhược kim sanh, nhược đương sanh”  (Nếu 

có người đã phát  nguyện, đang phát  nguyện, sẽ phát  nguyện  muốn sanh  về 

nước A Di Đà Phật thì những người ấy đều được chẳng thoái chuyển nơi Vô 

Thượng Chánh Đẳng Chánh  Giác. Đối  với cõi ấy, hoặc đã sanh, hoặc đang 

sanh,  hoặc  sẽ  sanh).  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Cầu  đại  Niết  Bàn,  đắc  đại  Niết 

 Bàn”. 

  

  



 Than ôi! Làm bạn thù thắng của trọn hết chúng sanh thì mới thỏa 

 lòng cha mẹ. Dốc thâm tâm phụng sự khắp trần sát, vẫn cảm thấy khó báo 

 ân Phật  (tổng kết sự thuyết pháp lợi sanh của Đại Sĩ).   





Quán  Kinh:   “Nhược niệm  Phật giả, đương tri thử nhân, tức thị nhân 

 trung  Phân  Đà  Lợi119  hoa.  Quán  Thế  Âm,  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  vi  kỳ  thắng 

 hữu”  (Nếu  là  người  niệm  Phật thì  nên  biết  người ấy  là  hoa sen trắng trong 

loài  người. Quán  Thế  Âm, Đại Thế Chí  Bồ Tát là bạn thù thắng của  người 

ấy). Bất Không Quyến Sách Kinh:  “Thử thần chú tâm, thị đương lai thế Bồ 

 Tát  phụ  mẫu”   (Thần  chú  tâm  này  là  cha  mẹ  của  những  Bồ  Tát  trong  đời 

tương lai). Lăng Nghiêm Kinh:  “Tương thử thâm tâm phụng trần sát, thị tắc 

 danh vi  báo  Phật ân”  (Đem thâm tâm  này phụng sự trong các cõi  nước số 

nhiều như vi trần, đấy gọi là báo ân Phật). 







 Đối  với  những  kinh  văn  đã  nêu,  có  thể  lấy  nguyên  bản  để  làm 

 chứng. Lại trần thuật những sự cảm ứng, những sự việc này chẳng phải 

 là không có chứng cứ, ngõ hầu [độc giả] tu hành chẳng lui sụt  lòng tin. 

 Vì  thế,  viết  ra  lời ca  tụng,  chẳng  ngại  rườm  lời   (Đoạn  này  tổng  kết  phần 

 trên, dẫn khởi phần dưới). 



---o0o--- 

2.2. Ca tụng sự ứng hóa trong phương này nhằm hiển thị bi sâu nguyện 

nặng 





Trong phần này chia thành năm đoạn lớn:  



1) Thị hiện. 



2) Cứu khổ. 



3) Ban vui. 



4) Hoằng pháp. 



5) Nhiếp thọ chúng sanh. 



Trong phần thị hiện lại chia thành sáu đoạn:  



1.1. Hiện tướng nơi Phổ Đà. 



1.2. Hiện tướng ở nơi khác. 



1.3. Hiện tướng trong gỗ đá. 



1.4. Hiện tướng trong loài vật. 



1.5. Hiện quang minh. 



1.6. Hiện thần thông biến hóa. 





 1. Thân Phật ngập tràn khắp pháp giới, Phạm âm vang vọng tợ hư 

 không. 

  

 2. Quả thật đang hiện hữu khắp nơi, mà cũng chẳng khi nào đoạn 

 tuyệt. 

  

 3.  Vì  vậy,  hư  không ngút  mắt,  không gì  chẳng  phải  là  thánh dung 

 Đại Sĩ, tiếng sóng vỗ đêm ngày, chính là lời tụng Phổ Môn. 

  

 4. Há phải đợi thị hiện biến hóa rồi mới bảo thần kỳ; chờ Ngài du 

 hý thần thông rồi mới tăng lòng tin tưởng, ngưỡng mộ hay sao? 

  

 5. Chỉ là mặt trời, mặt trăng tuy sáng, kẻ mù vẫn không trông thấy. 

 Mưa ngọt thấm khắp, hạt giống cháy khó thể nẩy mầm. 

  

 6.  “Chết  rồi  diệt  mất”,  tin  lời  ma  của  ngoại  đạo!  “Phật tánh  chân 

 thường”, báng Như Lai là vọng ngữ. 

 

 7. Đau lòng than  thở xưa  nay, mấy kẻ biết ân đức? Nếu chẳng  thị 

 hiện, làm sao lay tỉnh kẻ mê muội, ngu si? 

 

 8. Đặc biệt nêu bày những gì sử sách chép, nhằm phô tỏ vụng về [ý 

 nghĩa] “Pháp Thân thường trụ”   (Đoạn này ca tụng chung sự thị hiện, phá 

 mối nghi Đoạn Diệt để vững tín căn). 





(1  &  2)  Phẩm  Như  Lai  Hiện  Tướng  của  kinh  Hoa  Nghiêm  có  đoạn: 

 “Phật thân sung  mãn ư pháp giới, phổ hiện nhất thiết chúng sanh tiền, tùy 

 duyên  phó  cảm  mị  bất  châu,  nhi  hằng  xử  thử  Bồ  Đề  tọa”   (Phật  thân  tràn 

ngập  khắp  pháp  giới,  hiện  trước  khắp  hết  thảy  chúng  sanh,  tùy  duyên  cảm 

ứng thảy trọn khắp, nhưng  luôn  ngồi tòa  Bồ Đề  này). Phẩm  Phổ  Hiền Tam 

Muội lại nói:  “Nhập ư pháp giới nhất thiết trần, kỳ thân vô tận, vô sai biệt, 

 thí như hư không tất châu biến, diễn thuyết Như Lai quảng đại pháp”  (Nhập 

trong hết thảy bụi pháp giới, thân ấy vô tận, không sai biệt, ví như hư không 

bao  trọn  khắp,  diễn  nói  pháp  Như  Lai  rộng  lớn).  Vãng  Sanh  Luận:   “Âm 

 thanh vi diệu của Như  Lai, tiếng  Phạm âm vang vọng mười phương, giống 

 như   đất,  nước,  gió,  lửa,  hư  không  chẳng  phân  biệt”.   Phẩm  Bất  Tư  Nghị 

trong  kinh  Hoa  Nghiêm  có  đoạn:  “Nhất  thiết  chư  Phật,  giai  năng  dĩ  thanh 

 tịnh thanh,  khởi  tứ  biện  tài,  thuyết  pháp  bất  đoạn”   (Hết  thảy  chư Phật  đều 

có  thể  dùng  tiếng  thanh  tịnh  để  khởi  bốn  thứ  biện  tài  thuyết  pháp  không 

ngừng). 



(3) Thơ của Hám Sơn có câu:  “Mãn mục hàn không Đại Sĩ nhan”  (Hư 

không ngút mắt là dung nhan của Đại Sĩ) và câu:  “Nhật dạ triều thanh tụng 

 Phổ Môn”  (Ngày đêm tiếng sóng tụng Phổ Môn). 



(4) Duy Ma Kinh:  “Biện tài vô ngại, du hý thần thông” . 



(5)  Duy  Ma  Kinh:   “Nhật  nguyệt  khởi  bất  tịnh  da,  nhi  manh  giả  bất 

 kiến”   (Mặt  trời,  mặt  trăng  há  có  phải  là  bất  tịnh  đâu?  Nhưng  kẻ  mù  chẳng 

thấy). 



(6)  Lăng Nghiêm  Kinh:   “Ngã tích vị thừa chư Phật hối sắc, kiến Ca 

 Chiên Diên Tỳ Đa La Chi Tử, hàm ngôn thử thân tử hậu đoạn diệt, danh vi 

 Niết  Bàn” (Xưa  kia,  trước  khi  ta  được  đức  Phật  răn  dạy,  gặp  các  ông  Ca 

Chiên Diên và Tỳ Đa La Chi Tử120, họ đều nói sau khi thân chết đi sẽ đoạn 

diệt, đó gọi là Niết Bàn). 



(7)  Thơ  của  ngài  Bàng  Đạo  Huyền  có  đoạn:   “Dã  lão  phụ  tân  quy, 

 thôn  phụ  liên  tiêu  chức,  khán  tha  gia  sự mang,  thả  đạo  bằng  thùy  lực,  vấn 

 cừ, cừ bất tri, đặc địa sanh nghi hoặc, thương ta cổ kim nhân, kỷ cá tri ân 

 đức”  (Ông lão gánh củi về, mụ quê dệt suốt đêm, thấy người ta bận bịu, hỏi 

nhờ  vào  sức  ai,  hỏi  họ,  họ  chẳng  biết,  bởi  vậy,  sanh  nghi  hoặc,  thương  ôi, 

người xưa nay, mấy ai biết ân đức). 



(8) Đại Tông Địa Huyền Văn Bổn Luận:  “Tự tánh của bản thể quyết 

 định thường trụ”. 



---o0o--- 



2.2.1.1. Hiện tướng ở Phổ Đà 







 1.  Có  lúc  thị  hiện  cho  Thuấn  Phong  trên  biển,  tướng  mãn  nguyệt 

 quang minh. Chỉ Sử Hạo nơi vách núi, kim dung chói ngời. 

  

 2. Anh lạc chen lẫn, Khâm Sứ họ Phạm chiêm ngưỡng nhiều phen. 

 Bảy báu trang nghiêm, ghi dấu Tào công ba lượt lễ bái. 

  

 3. Biệt Truyền vượt biển, mây bỗng trổ sen vàng. Bồng Sơn chúc ly, 

 quang minh ngời chén biếc. 

  

 4. Kim tướng vòi vọi, già, trẻ theo Quy Niên cùng nhìn. Bạch y tha 

 thướt, Tăng chúng Phổ Đà chung ngắm. 

  

 5. Đắp y ca-sa121, mặc hậu rộng tay, ông Giám chiêm ngưỡng thánh 

 dung  rành  rành.  Áo  khoác  ráng  trời,  xiêm  sắc  cầu  vồng,  Đoan  Bá  nhìn 

 ngắm mê man. 

  

 6. Hiện một bên vẻ mặt rồi lại hiện chánh dung, thuận theo tâm họ 

 Trương  kiền  thành cầu  khẩn.  Hình  tướng  rõ  rệt  hay  lờ  mờ,  nhằm  an  ủi 

 lòng ông Đinh buồn bực. 

  

 7. Cao tăng đốt ngón tay, nhiều đời cùng chiêm ngưỡng. Cụ già xả 

 thân, tùy thời ắt thấy thánh dung. 

  

 8.  San  hô,  bích  ngọc,  chói  rực  Túy  Chiêu.  Lọng  báu,  chuỗi  châu, 

 rạng ngời Hồ Vĩ. 



 9. Mũi chân, gót chân, Vô Ẩn do tin nên gặp gỡ. Bé trai, bé gái, ông 

 Lưu thỏa nguyện hâm mộ. 

  

 10. Mẹ con Thúc Hình, thấy ni cô xõa tóc. Đồng bọn Hành Nghĩa, 

 nhìn diệu nữ trang nghiêm. 

 11. Đốc Tào Nhân Bổn bảo không khác tượng vẽ. Lái buôn Triệu Hỷ 

 than chẳng giống tranh, tượng  (tổng cộng hai đoạn)  





(1)  Theo  Phổ  Đà  Chí,  năm  Nguyên  Phong  thứ  ba  (1080)  đời  Tống 

Thần Tông, Nội Điện Thừa Chỉ122 là Vương Thuấn Phong đi sứ Tam Hàn123, 

gặp  trận  bão,  có  con  rùa  lớn  đội  thuyền,  hết  sức  nguy  ngập.  Thuấn  Phong 

kinh  hãi,  hướng  về  Triều  Âm  Động dốc  lòng cầu khẩn, chợt thấy ánh sáng 

sắc  vàng  chói  rực,  Đại  Sĩ  hiện  tướng  mãn  nguyệt,  chuỗi  châu  ngọc  sáng 

ngời, từ động đá bước ra, rùa lặn xuống, thuyền bơi tiếp. Trở về đem chuyện 

này tâu lên, vua ban danh hiệu là Bảo Đà Quán Âm Tự. 

Năm Mậu Thìn (1158) trong niên hiệu Thiệu Hưng đời Tống Cao Tông, 

Sử Hạo và Trình Hưu Phủ đến động Triều Âm [triều bái] không thấy gì. Một 

vị Tăng dạy: “Có hang báu trên đỉnh vách núi, có thể thấy được [Đại Sĩ nơi 

đó]”. Họ nghe theo lời, chợt [Đại Sĩ] hóa hiện tướng tốt lành, sắc vàng chói 

ngời, mày mắt rành rành. 



(2)  Năm  Bính  Dần  (1266)  trong  niên  hiệu  Hàm  Thuần  đời  Tống  Độ 

Tông, Phạm Thái Úy124 mắc bệnh mắt, sai con đến động Triều Âm cầu đảo, 

múc nước suối rửa mắt. Lành bệnh, lại sai con đi lễ tạ. Đại Sĩ hiện thân bên 

trái,  phảng  phất  trong  làn  khói  nhạt  như được  ngăn  cách  bởi  một  bức  màn 

bằng sa biếc. Tiếp đó, đến hang Thiện Tài, Đại Sĩ và đồng tử cùng hiện. Đại 

Sĩ mặc áo the, thắt đai nhẹ, chuỗi ngọc xen kẽ, mắt nhìn lấp lánh như sắp nói 

điều gì. 

Năm Chí  Hòa  nguyên  niên (1054) đời Thái Định Đế  nhà Nguyên, quan 

Ngự Sử Trung Thừa125 là Tào Lập, vâng mạng tới dâng hương ở động Triều 

Âm, thấy tướng bạch y, khắp thân đeo anh lạc. Do chưa thuận con nước để 

nhổ neo, ông ta lại lễ bái, Đại Sĩ lại hiện tướng; đến động Thiện Tài, Đại Sĩ 

cũng  hiện  thân  ở  đó,  đồng  tử  khom  mình  cung  kính,  mày,  mắt,  tóc  mây, 

chuỗi anh lạc bảy báu hiện rõ ràng có thể đếm được từng hạt, những người 

đi theo đều trông thấy. 



(3)  Năm  Vạn  Lịch  thứ hai  (1574) đời  Minh  Thần  Tông,  Biệt  Truyền 

vượt  biển  đến  lễ  Đại  Sĩ,  trong  mây  chợt  xuất  hiện  đóa  sen  vàng,  thị  hiện 

tướng  Bạch Y tha thướt. Ông ta  và  vị Tăng tên  Thúy Vi ở Thành Đô cùng 

trông thấy. 

Năm Đại Đức thứ năm (1301) đời Nguyên  Thành Tông, Tập  Hiền  Học 

Sĩ126  là  Trương  Bồng  Sơn  phụng  chỉ  đến  làm  lễ  Chúc  Ly127  ở  Phổ  Đà,  tới 

động Triều Âm, thấy Đại Sĩ đội mão báu, đeo anh lạc, tay cầm cành dương 

và chén pha lê biếc. Các đại thần hộ pháp đứng bảo vệ đằng trước, ánh sáng 

tốt lành tràn ngập cả động. 



(4)  Đời  Tống,  quan  Cấp  Sự  Trung128  là  Hoàng  Quy  Niên  lễ  động 

Triều Âm, đích thân thấy tướng tự tại tử kim ngồi trên đá, những kẻ già trẻ 

đi theo ông ta đều cùng thấy. 

Hôm Nguyên Đán năm Khang Hy thứ ba (1664) đời Thanh, tăng chúng 

trong núi Phổ Đà thấy ánh sáng trắng như cầu vồng từ nóc Phật điện tỏa ra 

cuộn  quanh  núi  Tiểu  Lạc  Ca,  Đại  Sĩ  mặc  áo  trắng  cưỡi  ánh  sáng  bước  đi. 

Người hiểu biết bèn đoán sắp có tai nạn xảy ra. 

(5) Năm Khang Hy 29 (1690) đời Thanh, Tổng Binh huyện Định Hải là 

Lam Lý triều yết động Phạm Âm, thấy Đại Sĩ hiện thân: Mày to, mặt đỏ, râu 

ria  rậm  rạp,  mắt  lộ  ánh  xanh  lẫn  trắng,  chót  mũi  hơi  trắng,  đội  mão  Kim 

Khuyên Đại Hỏa Diệm, mặc áo ca-sa sắc vàng pha đen, tay rộng, một tượng 

Phật nhỏ đứng trên đảnh. 

Đời Minh, Hoàng Đoan Bá đến lễ Đại Sĩ, cảm Đại Sĩ hiện thân giữa trời, 

khoác xiêm sắc cầu vồng, áo bào màu như ráng trời, ông ta kinh ngạc, ngỡ là 

huyễn cảnh129. Những chuyện trên đây trích từ Phổ Đà Sơn Chí. 

(6) Theo Cư Dị Lục, Trương Hán Nho người xứ Thương Châu đến động 

Triều  Âm,  thoạt  đầu  lễ  bái  không  được  thấy  Đại  Sĩ.  Một  cụ  già  bảo  muốn 

thấy  thì  phải  kiền  thành  cầu  nguyện.  Ông  Trương  quỳ  cầu  đảo,  hồi  lâu  sau 

thấy kim quang, Đại Sĩ từ trong vách đá hiện ra, đứng cho thấy một bên của 

Ngài. Ông Trương lại xin nguyện thấy được chánh diện của Đại Sĩ để trở về 

sẽ phỏng theo đó mà tạc tượng hòng đảnh lễ. Đại Sĩ bèn hướng  mặt ra phía 

biển, xoay lưng vào động, cách ông Trương chỉ trong gang tấc, mái tóc xanh 

ánh  sắc  đỏ,  cuộn  từng  lọn  tóc  mai,  gò  má  cao,  sống  mũi  cao,  áo  màu  lục, 

mọi người hoan hỷ làm lễ. Cụ già nói: “Nhằm cảm Đại Sĩ thị hiện, ta xả thân 

quét dọn ở nơi đây, cho tới nay được nhiều lần thấy Ngài”. 

Sách Miễn Giới Thiết Yếu Lục chép ông Đinh Triệu Hỷ người xứ Lâm 

Giang đời Thanh, buôn bán nơi đất Thục, do cầu nguyện cho mẹ được lành 

bệnh nên đến dâng hương ở động Phạm Âm, thấy hình tượng Đại Sĩ không 

rõ rệt,  liền thầm  niệm: “Con từ xa  vượt sóng  gió, trai  giới đến  đây,  há tấm 

lòng  chưa  đủ  chí  thành  ư?”  Niệm  chưa  lâu,  chợt  thấy  Đại  Sĩ  hiện  thân  nơi 

cửa  động,  áo  trắng,  một  đồng  tử  áo  đỏ  đứng  đằng  trước,  chẳng  giống  với 

tượng đắp hay vẽ trong thế gian. 

(7) Theo Phổ Đà Sơn Chí, năm Đại Trung nguyên niên (847) đời Đường 

Tuyên  Tông,  có  vị  Tăng  Ấn  Độ  đến  trước  động  Triều  Âm  đốt  mười  ngón 

tay. Tay cháy hết, đích thân thấy Đại Sĩ thuyết pháp, trao cho viên đá bằng 

bảy báu. 

Vị  Tăng  hiệu  Đạo  Nghi,  pháp  danh  Ngộ  Kiên,  đốt  ba  ngón  tay  cúng 

Phật, đến Phổ Đà chuyên dốc lòng thành bái yết, được thấy Đại Sĩ. Với câu 

kế tiếp, xin xem lời chú liên quan trong câu thứ sáu. 

(8) Theo Đồ Thư Tập Thành, Vương Tảo tự là Túy Chiêu, vâng theo lời 

hịch  truyền  trong  quận,  đến  Phổ  Đà  Sơn  cầu  mưa.  Do  khấn  thầm  nguyện 

được thấy Đại Sĩ, chợt thấy có lan can toàn bằng bích ngọc, trên ấy có những 

nét chạm trổ. Tiếp đó, lại hiện ra những vạch như san hô dài cả mấy thước ở 

trước mặt một lúc lâu. Ở đằng xa có tượng Bồ Tát, dưới sáng, trên tối, mặc 

áo  trắng,  đeo  anh  lạc,  [tượng  hiện  rõ]  rành  rành  có  thể  đếm  từng  hạt  [anh 

lạc] được. 

Năm  Canh  Dần  (1230)  nhằm  niên  hiệu  Thiệu  Định  đời  Nguyên,  quan 

Quốc Giám là Hồ Vĩ lễ Triều Âm Động, chợt có quang minh sáng rực, một 

vị Tăng ở bên phải, trưởng giả Nguyệt Cái và Thiện Tài đứng bên trái. Đến 

động Thiện Tài, đồng tử lại hiện. Lọng báu, tràng kết bằng châu, bày la liệt 

như rừng trước mặt. Cái tháp bên cạnh tỏa ánh sáng ngời, trong vắt. 

(9)  Thích  Vô  Ẩn  đời  Thanh,  tham  cứu  đắc  ngộ,  nói:   “Danh  sơn,  sông 

 cái, không đâu chẳng phải là đạo tràng để Bồ Tát hiện bóng. Mũi bàn chân, 

 gót  bàn  chân,  đâu  đâu  cũng  gặp  gỡ” .  Sư  lễ  Phổ  Đà,  cảm  Đại  Sĩ  hiện  thân 

diệu trang nghiêm. 

Theo Kỷ Cầu Thư, vào đời Minh, ông Lưu X... ở Mạt Lăng, sanh ra liền 

ăn chay. Năm  hai  mươi chín tuổi, triều bái Nam  Hải, ngồi trên thuyền phát 

nguyện được thấy  Bồ  Tát, chợt trên  mặt  nước hiện ra  hai đóa sen,  một đóa 

có bé trai đứng, đóa kia có bé gái đứng, rồi thấy Đại Sĩ ngồi trên đóa sen to. 

Họ Lưu lễ bái, trong khoảnh khắc chẳng thấy nữa. 

(10)  Theo sách  Phổ Đà Chỉ Nam, Thịnh  Thúc  Hình đời Thanh theo  mẹ 

triều bái Phổ Đà. Thoạt đầu, ông ta nghe nói Đại Sĩ hiện thân bèn cười nhạo 

chẳng tin. Về sau, tại động Phạm Âm liếc nhìn, chợt thấy trên vách đá hiện 

sắc trắng như bôi phấn; kế đó, nghiễm nhiên hiện hình người, ngũ quan rành 

rẽ, buông tóc xõa, áo trắng, eo thon, giống như hình trạng tỳ-kheo-ni. Thoạt 

đầu [Đại Sĩ] ở trong động, rồi bước ra cửa động, càng thấy rõ ràng hơn, ông 

ta  bèn  than  thở:  “Đại  Sĩ  chẳng  thể  nghĩ  bàn!”,  chỉ  quỳ  mọp,  khấu  đầu  mà 

thôi. Mẹ ông ta thấy giống hệt như vậy; nhưng những người cùng quỳ lễ mỗi 

người lại thấy mỗi khác. 

Theo Cư Dị Lục, thầy Thích Hành Nghĩa đời Thanh cùng bảy vị du tăng, 

đội  mưa thắp  hương ở Triều  Âm động, kiền thành cầu đảo, chợt thấy trong 

động hiện ánh sáng ngũ sắc, có hình tượng Đại Sĩ đứng, trang nghiêm diệu 

hảo,  mang  hình  tướng  nữ  nhân.  Những  vị  Tăng  kia,  mỗi  người  thấy  mỗi 

khác. 

(11) Theo Phổ Đà Sơn Chí, năm Ất Mùi (1355) đời Nguyên Thuận Đế, 

Lưu  Nhân  Bổn  làm  Đốc  Tào130,  về  đến  Phổ  Đà,  thấy  Đại  Sĩ  ở  động  Triều 

Âm chẳng khác gì với hình được họa trong bức vẽ. Đối với câu kế tiếp xin 

xem lời chú thích thứ sáu. 





 1. Lại còn Thiện Tài, Long Nữ, chắp tay hầu bên cạnh. La Hán, Vi 

 Thiên, đứng trên mây hộ vệ. 

  

 2. Tràng châu, cờ ngọc, la liệt trong sóng, trong mây. Anh vũ, Tần 

 Già bay lượn thơm tho sực nức. 

  

 3. Pháp thân chẳng khác, nhưng biến hiện bất đồng. 

  

 4. Ví như Xuân về, muôn loài thảo mộc xum xuê, vốn không phân 

 biệt thơm, hôi; trăng in ngàn sông, trọn chẳng nề hà trong, đục. 

  

 5.  Năm  lượt  hiện trong  triều  Vĩnh  Lạc,  chưa  thể  truyền  sự  tốt  đẹp 

 hơn xưa. Bức tranh vẽ toàn diện nơi điện Tư Đức, chẳng đủ để bao gồm 

 mai hậu. 

  

 6.  Bởi  thế,  Nguyên  Quân  hối  tội,  thệ  nguyện  trang  nghiêm.  Thịnh 

 Tử dứt nghi, thiết tha lễ bái. Đấy chính là điều thứ nhất trong sự thị hiện 

 của  Đại  Sĩ  vậy   (Hoa  Nghiêm  Kinh:  “Hoặc  hiện  sắc  thân  nhiếp  thủ  chúng 

 sanh,  hoặc  hiện  chủng  chủng  bất  tư  nghị  sắc  tịnh  quang  minh  võng  nhiếp 

 thủ  chúng  sanh,  hoặc  dĩ  âm  thanh,  hoặc  dĩ  oai  nghi,  hoặc  vị  thuyết  pháp, 

 hoặc  hiện  thần  biến,  linh  kỳ  tâm  ngộ,  nhi  đắc  thành  thục”  (Hoặc  hiện  sắc 

 thân để nhiếp thủ chúng sanh, hoặc hiện các lưới quang minh thanh tịnh có 

 đủ  mọi  màu  chẳng  thể  nghĩ  bàn  để  nhiếp  thủ  chúng  sanh,  hoặc  dùng  âm 

 thanh, hoặc dùng oai nghi, hoặc thuyết  pháp cho họ, hoặc hiện thần thông 

 biến  hóa  khiến  lòng  họ  giác  ngộ,  được  thành  thục).  Vì  thế,  hai  đoạn  đầu 

 cùng ca tụng oai nghi thị hiện). 





(1) Theo Phổ Đà Chí, đời Nguyên, Tào Lập đến động Thiện Tài, thấy 

đồng  tử búi  tóc  xoắn  ốc,  chắp  tay  như  người  sống.  Lại  nữa,  vào  thời  Vĩnh 

Lạc  nhà Minh, tại động Triều  Âm,  hiện tướng  Bạch  Y Đại  Sĩ,  long  vương, 

long  nữ  v.v...  theo  hầu.  Lại  còn  có  Vi  Đà  Thiên  Tôn  đứng  dưới  bóng  mặt 

trời, La Hán đạp mây trên biển đến chầu. 



(2) Trong bộ Phổ Đà Sơn Ký của Lỗ Vương đời Minh có chép:  “Hoa 

 sen,  lọng  ngọc,  cờ  tiết131  bằng  ngọc,  tràng  kết  bằng  châu,  luôn  luôn  hiện 

 trong mây, sóng”.   

Sách Hải Nam Nhất Chước có dẫn Phổ Đà Sơn Chí rằng: “Bình báu, hoa 

 sen, bày la liệt trong sóng biển, Tần Già132, Anh Vũ, bay lượn trong hương 

 thơm sực nức”. 



(3 &  4) Phẩm  Vấn  Minh  của  Hoa  Nghiêm  Kinh  có  chép:   “Diệc  như 

 địa  giới  nhất,  năng  sanh  chủng  chủng  nha,  phi  địa  hữu  thù  dị,  chư  Phật 

 pháp như thị. Diệc như không trung nguyệt, thế gian mị bất hiện, phi nguyệt 

 vãng  kỳ  xứ,  chư Phật  pháp  như  thị”   (Như  cõi  đất  chỉ  một,  sanh  ra  các  thứ 

mầm, chẳng phải đất sai khác, pháp chư Phật như vậy. Cũng như trăng trên 

không,  đời  không  đâu  chẳng  hiện,  trăng  chẳng  đến  chỗ  ấy,  pháp  chư  Phật 

cũng  vậy).  Còn  chép:   “Thí  như  tịnh  minh  kính,  tùy  kỳ  sở  đối  chất,  hiện 

 tượng các bất đồng, nghiệp tánh diệc như thị”  (Ví như gương sáng sạch, tùy 

thể chất vật soi, hiện hình tượng sai khác, nghiệp tánh cũng giống vậy). 

(5)  Theo  Phổ  Đà  Chí,  trong  hai  ngày  Mười  Chín  và  Hai  Mươi  tháng 

Mười năm  Vĩnh  Lạc 21 (1423) đời Minh,  Đại Sĩ  hiện thân  năm  lần ở động 

Triều  Âm.  Tại  Tư  Đức  Đường  ở  phía  sau  núi,  có  treo  bức  họa  gia  bảo  do 

Vương Doanh vẽ hình tướng Đại Sĩ thị hiện tại động Phạm Âm núi Phổ Đà, 

gồm năm mươi ba lần biến hiện. Hình vẽ này được lưu truyền trong cõi đời. 



(6)  Theo Phổ Đà Chí, đời Nguyên, Cáp  Lạt Ngạt do bị  hoa sen bằng 

sắt ngăn trở thuyền133 [bèn quay lại Phổ Đà] sám hối, tạ lỗi, đến cầu đảo nơi 

động Triều Âm, thấy Bạch Y Đại Sĩ hiện thân. Do vậy, bèn đắp tượng trang 

nghiêm và dựng điện thờ trong động. Đối với câu kế tiếp, coi lời chú số 10 

trong đoạn trước. 



Ghi  thêm:  Trầm  My  Phong  là  Thái  Thú  Đài  Loan  đời  Thanh,  đến 

động  Phạm  Âm thấy Đại Sĩ  hiện thân, báo cho biết ông ta sẽ sanh con trai, 

[đứa con ấy về sau] chính là quan Biên Tu Vinh Bưu. 

Năm  Dân  Quốc  11  (1922),  Lưu  Khế  Tịnh  ở  Bành  Trạch,  đến  lễ  Phạm 

Âm  Động,  thấy  Đại  Sĩ  nhiều  lượt  hiện  thân  dưới  bốn  hình  tượng  [khác 

nhau]. Do vậy, bèn soạn bài ký Đại Sĩ Hiện Thân. 



---o0o--- 



2.2.1.2. Hiện tướng ở nơi khác 





1 . Chùa Huệ Cự tại Trường An đua nhau lưu truyền đài Linh Ứng, 

 ngọn Cô Sơn thành Ma Kiệt, nhiều lần xuất hiện tướng trang nghiêm. 

  

 2. Trên núi Mộc Bình, thân tượng choàng anh lạc; trong chùa Dục 

 Vương, đảnh đầu đội tháp. 

  

 3.  Thiên  Vương  vằng  vặc,  giống  Như  Lai  quang  minh  rạng  ngời; 

 bóng tháp trùng trùng, có Bồ Tát hương hoa dâng cúng. 

  

 4. Thưởng Linh Chi trì giới luật, sáu cánh tay chen sáng; khử mối 

 nghi cho Tăng Nhẫn, hai nắm tay cùng ngời. 

  

 5. Pháp Thường tu tập, chiêm ngưỡng thân tướng phi phàm; họ Hạ 

 vẽ chân dung, thấy kim quang chói rực. 



 6.  Phong  Tường  tụng  niệm  thiết  tha,  Ngũ  Phong  Tự  hiện  thân; 

 chùa Báo Ân đời Vĩnh Lạc, ngàn vị Phật phóng quang. 



 7. Lâm Khôi xem kịch, chói ngời thế giới tựa lưu ly, Phổ Minh nói 

 kinh, rủ dương liễu giữa đám mây màu. 



 8.  Rạng  ngời  trong  ánh  đuốc  Thị  Ngự  xứ  An  Dương,  hiện  nghi 

 dung trên rèm thiện nhân nơi Nam Quách. 



 9. Ấy là tùy lòng thành để cảm có sâu hay cạn, thuận theo tâm mà 

 ứng.  Hoặc  do  pháp  duyên  vốn  dầy  hay  mỏng,  chạm  vật  liền  thông.  Tuy 

 cùng lúc hiện thân, quả thật đã khơi lòng tin chẳng ngớt. Đấy là điều thứ 

 hai trong sự thị hiện của Đại Sĩ vậy. 





(1)  Theo  sách  Huyễn  Dị  Chí,  tại  hang  Linh  Mẫu  ở  phía  Nam  thành 

Trường  An  có  chùa  Huệ  Cự.  Phía  Tây  Nam  chùa,  có  một  ngọn  núi  tên  là 

Linh Ứng Đài. Trên đó dựng tháp, trong tháp thờ tượng Quán Thế Âm bằng 

sắt. Đại Sĩ từng hiện thân tại đây. 

Theo sách Đường Tây Vực Ký, tại Cô Sơn Tinh Xá thuộc nước Ma Kiệt 

Đà ở Trung Thiên Trúc, có tượng Quán Tự Tại Bồ Tát, tượng nhỏ nhưng có 

oai  thần.  Thường  có  nhiều  người  nhịn  ăn  để  cầu  Bồ  Tát  hiện  thân.  Từ bảy 

ngày  đến  một  tháng,  sẽ  thấy  diệu  tướng  trang  nghiêm  của  Bồ  Tát từ tượng 

hiện ra, an ủi, răn dạy người ấy. 



(2)  Theo  sách  Phật  Tổ Thống  Kỷ,  một  buổi  sáng  trong  năm  Nguyên 

Phù (1099) thứ hai đời Tống, thái thú Viên Châu là Vương Cổ cầu đảo [xin 

hãy  đổ  mưa]  tại  tháp  xá-lợi  trên  núi  Mộc  Bình.  Từ  trong  vách  đá  phóng 

quang, thấy Đại Sĩ thân kim sắc, đeo anh lạc. Lại đến chỗ tháp Ngưỡng Sơn, 

thấy  Tứ  Châu  Đại  Sĩ134,  Duy  Ma,  La  Hán,  đứng  hai  bên,  [trời  liền]  mưa  to 

[nước nhiều đến nỗi ngấm] ướt chân. 

Theo  Dục  Vương  Sơn  Chí,  Quách  Thừa  Quýnh  đời  Minh  đến  lễ  xá-lợi 

tại chùa A Dục Vương, thấy Quán Thế Âm Bồ Tát trên đảnh có cái tháp nhỏ, 

ngồi xếp bằng trong lòng tháp [thờ xá-lợi]. 



(3)  Phía  Đông  phủ  Tô Châu  có  hai  chùa  Đông  Thiên  Vương  và  Tây 

Thiên Vương. Vào năm Đại Lịch thứ ba (769), chợt hiện ra tượng Xí Thạnh 

Quang Vương Phật135 và Tỳ La Quán Thế Âm đầy dẫy. 

Theo Đàm Hội, năm Vĩnh Lạc thứ năm (1407), Minh Thành Tổ tới Linh 

Cốc Tự, nhìn ánh mặt trời chiếu lên tháp, từ tầng thứ hai của tháp thấy tượng 

Quán  Âm  sắc  đỏ,  hai  bên  có  bốn  tượng  Bồ  Tát  chắp  tay  đứng  hầu,  dâng 

hương hoa cúng dường. 



(4) Đời Tống, ngài Linh Chi trùng tu Ngũ Đài Giới Đàn ở Minh Châu 

vừa xong, có thần nhân dâng ba viên châu, đặt ở giữa đàn. Châu nhiều lượt 

phóng  quang,  trong  quang  minh  có  Kim  Sắc  Phật,  hoặc  Quán  Âm  sáu  tay, 

hoặc  Thiện  Tài,  hoặc  [trưởng  giả]  Nguyệt  Cái,  hoặc  long  thần  dâng  châu, 

hoặc trúc tía, liễu biếc. 

Theo Cao  Tăng Truyện, tập  3, Tăng Nhẫn đời Đường đọc kinh Đại  Bi, 

đọc đến phần kinh văn nói về bốn mươi hai tay của Bồ Tát, tới đoạn nói về 

cánh tay Vô Úy, khởi lòng nghi, bèn kết đàn cầu thỉnh. Từ trong hư không, 

hiện ra hai tay kết ấn rõ rành rành. 



(4)  Theo  Cao  Tăng  Truyện  tập  2,  Pháp  Thường  đời  Đường  dốc  lòng 

theo đúng thời  khóa tu  hành. Vào  nửa đêm, ở  trong Phật đường thấy Quán 

Âm  Bồ  Tát  từ  ngoài  bước  vào  cửa,  đứng  trên  hư  không,  thân  tướng  hoàn 

mỹ, phi thường, đeo chuỗi ngọc, chiếu sáng ngời hy hữu. 

Đời  Tống,  họ  Hạ  ở  Hú  Sơn,  Hải  Châu,  đời  đời  vẽ  tượng  Quán  Âm  rất 

khéo  léo  và  rất  có  giá  trị.  Có  một  người  ăn  mày  ghẻ  lở  máu  mủ,  dơ  dáy 

chẳng ai  muốn đến  gần, đem  một  giỏ cá chép đến  xin đổi  lấy tranh  vẽ.  Họ 

Hạ nói: “Nhà chúng tôi không ăn mặn đã nhiều đời, làm sao chấp nhận thứ ô 

uế  này?”  Người  ăn  mày  đáp:  “Ông  vẽ  chưa  thật  giống,  ta  có  bản  vẽ  đẹp 

hơn”. Do vậy, bèn quét dọn nhà cửa, dẫn vào, mời ngồi ở phía Nam. Hồi lâu 

sau,  họ  Hạ  ra  xem,  thấy  đã  hiện  chân  tướng  Đại  Sĩ,  kim  quang  chiếu  tỏa 

chung quanh. 



(6) Vị Tăng tên Phong Tường, pháp danh Dữ Khải, lễ bái, tụng niệm 

tha thiết ở chùa Ngũ Phong, một đêm nọ đích thân chiêm ngưỡng Đại Sĩ. 

Theo  sách  Hoàng  Minh  Thông  Kỷ,  vào  năm  Vĩnh  Lạc  15  (1417)  đời 

Minh, vua ban kinh Phật cho chùa Đại Báo Ân, trong ngôi tháp ở chùa hiện 

hào  quang  ngũ  sắc,  trong  ấy  có  ngàn  vị  Phật,  Quán  Âm,  La  Hán,  các  thứ 

diệu tướng đều nhóm họp. 



(7)  Theo  Dạ  Đàm  Tùy  Lục,  Lý  Lâm  Khôi  thường  cùng  mười  mấy 

người cùng trang lứa đi xem kịch. Đêm về, trời tối đen như mực, chợt thấy 

núi, sông, đại địa cùng phóng quang minh. Ở ngay trước mặt cách mười mấy 

bước chân, Đại Sĩ hiện tướng báu, cao mấy chục trượng, nét hoa văn trên áo, 

chuỗi  anh  lạc  sáng  ngời  như  ráng  mây,  mặt  tựa  trăng  tròn  sáng  ngời,  thần 

thái dị thường, chiếu rạng tột cùng thế giới đều như lưu ly. Họ Lý vừa chiêm 

ngưỡng  vừa  lạy,  miệng  tụng  Phật  hiệu  không  ngừng,  những  người  cùng  đi 

chẳng thấy. 

Sư  Thích  Phổ Minh đời  Tống, ở  xứ Thiên Trúc, tịnh tọa suốt ba tháng, 

cảm  Đại  Sĩ  hiện  thân,  nói  rõ  hành  trạng  từ  đầu  đến  cuối.  Do  vậy,  Sư  bèn 

soạn Quán Âm Bổn Hạnh Kinh. Soạn xong, lại cảm Đại Sĩ hiện thân tử kim, 

tay cầm tịnh bình có cành liễu xanh, đứng giữa đám mây nhiều màu, hồi lâu 

mới biến mất. Xem chuyện này trong lời tựa bộ Quán Âm Bổn Hạnh Kinh. 



(8) Theo sách Nam Hải Từ Hàng, quan Thị Ngự136 Trương Chi Quý là 

người huyện An Dương, tỉnh Hà Nam, trì kinh Quán Âm, rộng hành phương 

tiện. Về sau, con ông ta bệnh  nguy  ngập, bèn  thỉnh  Tăng  tụng kinh. Đại Sĩ 

hiện  thân  trong  ánh  đuốc,  đại  chúng  kinh  ngạc,  cảm  thán,  đứa  con  liền  hết 

bệnh. 

Theo  Tỉnh  Am  Di  Thư,  đời  Thanh,  vị  thiện  nhân  họ Cố ở Nam Quách, 

cả  nhà  ăn  chay,  thờ  Phật.  Vào  ngày  Mười  Chín  tháng  Sáu  năm  Bính  Thân 

(1686)  đời  Khang  Hy,  Đại  Sĩ  hiện  thân  nơi  rèm  trúc,  nghi  dung  nghiễm 

nhiên,  trông  như  một  bức  vẽ  vậy.  Ngài  Tỉnh  Am  viết  lời  tán:   “Đại  Sĩ  hiện 

 dấu tích, rủ lòng ứng quần sanh, đầm lạnh in bóng trăng, hang trống tiếng 

 vang vọng, từ dung chẳng rút nhỏ, rèm trúc chẳng phình to, chân thân từng 

 phiến một, hiện pháp giới vi trần. Ứng duyên mà hiện đến, duyên hết liền rời 

 đi. Ứng hiện như thế nào? Chỉ do lòng Thành cảm” . 



(9) Trong bài ký của Lỗ Vương đời Minh có đoạn:  “Đại Sĩ linh chân 

 huyền giám, tùy theo sức lớn nhỏ, hay duyên dầy mỏng, lòng Thành cạn hay 

 sâu mà ứng hiện” 



---o0o--- 



2.2.1.3. Hiện tướng nơi gỗ đá 

  

  

 1. Cây bách cổ thụ xứ Như Tuyền, hiện hình như người sống. Trên 

 gỗ Sam thơm am Thủy Nguyệt, người và chim đều trọn. 

  

 2. Giang Đô tạo chiến hạm, hiện bóng hai tràng hoa. Lâm An đốn 

 củi, thấy tượng cao một thước. 

  

 3. Cột chùa Bạch Vân chợt hiện bảo châu, khe suối Thiên Trúc, gỗ 

 thơm chuyển tới. 

  

 4. Trong đá Uẩn Bích tại huyện Tùng Tư, dựa cội trúc nhập Thiền. 

 Giữa viên Không Thanh của nhà hoàng tộc, lửng ngang trời sống động. 

  

 5.  Thạch  nhũ  động  Bằng  Hư,  nước  nhỏ  giọt   thành  hình  Tự  Tại. 

 Khám đá dưới đáy biển, hơi giống đảo Phổ Đà. 

  

 6.  Tướng  báu  trang  nghiêm,  Văn  Tĩnh  trân  tàng137.  Mài  rửa  hình 

 ảnh lờ mờ, Nguyên Mô đích thân được thấy. 

  

 7.  Bản  Kiều  chặt  trúc,  mây  Từ  cao  ngang  lóng  trúc.  Họ  Cố  mài 

 gạch, tượng Tống Tử, Tỳ Kheo cùng hiện. 

  

 8. Đấy chính là: Nơi đầu lông hiện cõi nước, chốn phàm vĩnh viễn 

 ngự, vi trần chuyển pháp luân, tai dân quê thường nghe. Đấy chính là sự 

 thị hiện thứ ba của Đại Sĩ vậy. 





(1)  Theo  sách  Khoáng  Viên,  trong  năm  Tân  Dậu  (1657)  niên  hiệu 

Thuận  Trị  đời  Thanh,  phủ  Kim  Lăng  chế  thuyền  đi  biển,  ra  lệnh  cho  các 

quận huyện đốn gỗ. Tại hương trấn Như Tuyền, có cây bách cổ thụ to mười 

mấy  người ôm, bèn cưa chặt. Trong  gỗ có hình tượng Quán  Âm Đại Sĩ  hết 

sức  đoan  nghiêm,  đẹp  đẽ,  có  đồng  tử  đứng  hầu  bên  cạnh.  Những  hình  ảnh 

như gộp đá, suối chảy, rừng trúc, chim Anh Vũ, những chi tiết tỉ mỉ đều trọn 

đủ, cả hai mặt khối gỗ đều có. Họ bèn đem  một mặt gỗ khảm vào vách của 

Tây Tự tại huyện, mặt kia không biết về đâu. 

Theo  sách  Quân  Lang  Ngẫu  Bút,  tại  Thủy  Nguyệt  Am  ở  Dương  Châu, 

trên gỗ Sam có hình tượng Bạch Y Đại Sĩ nghiễm nhiên, Thiện Tài, anh vũ, 

rừng trúc đều đầy đủ. 



(2)  Theo  sách  Hy  Triều  Tân  Ngữ,  vào  năm  Nhâm  Dần  (1662)  đời 

Khang  Hy  nhà  Thanh,  tại  hải  cảng  chốn  kinh  thành  truyền  lệnh  tạo  chiến 

hạm. Trong vườn nhà họ Lưu ở Giang Đô có một cây Ngân Hạnh138 đã mọc 

mấy trăm năm cũng bị đốn. Cưa ra, trong cây có hai tượng Quán Âm Đại Sĩ, 

đeo tràng hoa thiên nhiên xinh đẹp. Mọi người kinh hãi than thở, đem cúng 

cho chùa Phước Duyên. 

Theo sách Quái Viên, năm Giáp Thìn (1604) đời Vạn Lịch nhà Minh, ở 

phía  Bắc  ngọn  núi  thuộc  huyện  Lâm  An,  thôn  dân  đốn  cây  làm  củi,  thấy 

trong cây có tượng Quán  Âm cao đúng  một thước,  mày,  mắt, y phục, trang 

sức giống hệt như được chạm trổ, liền thờ trong thôn, hương đèn chẳng dứt. 



3. Theo Di Kiên Chí, trong niên hiệu Thuần Hy đời Tống, có vị Tăng 

chùa  Bạch  Vân  ở  huyện  Mân  Thanh,  do  thấy  lớp  sơn  son  của  cột  điện  tối 

tăm, xỉn màu, liền bảo thợ sơn tô phết lại. Do dưới lớp sơn cũ có nét hằn lờ 

mờ,  liền  cậy  sơn  ra,  thấy  có  một  viên  bảo  châu  trong  cột,  trong  châu  có 

tượng Quán Âm nhập Định, mày mắt rõ ràng, người xem không ai chẳng cúi 

đầu dốc lòng lễ kính. 

Theo Thiên Trúc Chí, trong niên hiệu Thiên Phước nhà Thạch Tấn139, vị 

Tăng  xứ  Thượng  Thiên  Trúc  là  Đạo  Dực  mộng  thấy  khe  nước  trước  núi 

phóng quang, liền tìm được khối gỗ thơm kỳ lạ, cao mấy thước. Bửa ra, bên 

trong có hình tượng Đại Sĩ do thiên nhiên tạo thành; do vậy, bèn khắc thành 

tượng. 



(4)  Theo  Diệc  Phục  Như  Thị  Tập,  tại  huyện  Tùng  Tư  tỉnh  Hồ  Bắc, 

trong sông sanh ra đá ngũ sắc. Từng thấy có một người dân địa phương nhặt 

được  hòn  đá  màu  xanh  nhạt.  Lúc  mới  mài  thì  thấy  trong  mạch  đá  ẩn  hiện 

cành trúc, mài thêm nữa thì thấy cành lá phân minh, ngọn trúc hơi rủ xuống, 

Đại  Sĩ  ngồi  ngay  ngắn  dựa  lưng  vào  thân  trúc,  pháp  tướng  trang  nghiêm, 

mắt, mày đều rõ rệt. Về sau có thương nhân mua lại, đem đi mất. 

Theo Quái Viên, hoàng tộc nhà Minh ở đất Sở140 có cất giữ một viên đá 

màu vàng, to bằng bàn tay, ban ngày tỏa sáng, có tượng Bạch Y Quán Âm, 

lông mày, tóc, anh lạc, tướng hảo thành tựu, dường như khảm vào hư không, 

lay động  như người sống. Uẩn Bích  và  Không  Thanh đều  là tên của  những 

viên đá. 



(5)  Theo  Cư  Dị  Lục,  trong  các  chỗ  núi  sông  nổi  tiếng  của  đất  Điền 

(Vân Nam), đất  Kiềm  (Quý Châu),  hai động  Bằng  Hư  và  Thanh  Khê đứng 

đầu. Những  mầm đá ở Thanh  Khê  là  lạ lùng  nhất. Động  Bằng  Hư có thạch 

nhũ  như  hình  cái  chuông,  nước  nhỏ  giọt  đọng  thành  hình  Đại  Sĩ,  La  Hán 

[tinh xảo], dẫu là thợ chạm trổ chẳng thể nào sánh bằng. 

Theo Tri Bất Túc Trai Tùng Thư, gần đây có một người tìm được tượng 

Quán Âm bằng đá trắng ở đáy biển, phía trên tượng lại có am, hơi giống như 

hình dạng của gộp đá Bổ Đà (Phổ Đà), điêu khắc tinh tế. Về sau, tượng này 

thuộc về tay một lái buôn ở đất Mân (Phước Kiến). 



(6) Theo Đệ Nhất Công Đức Lục, ông Tôn Văn Tĩnh cất giữ một trăm 

lẻ  một  khối  đá;  do  vậy,  bèn  đặt  tên  chỗ  mình  ở  là  Bách  Nhất  Sơn  Phòng. 

Trong ấy, một khối đá được Văn Tĩnh quý nhất, giấu kỹ, cao chưa đầy nửa 

thước, trong đá có  hình Quán  Âm Đại Sĩ,  tướng báu  trang  nghiêm,  nét  hoa 

văn trên áo, anh  lạc, tỉ  mỉ trọn đủ. [Nhìn tượng ấy  xong] nhìn  vào cái bình 

phong làm bằng đá Đại Lý, thì thấy [tài nghệ điêu khắc những cảnh như] núi 

cao,  trăng  nhỏ,  nước  rơi,  đá  lộ,  và  sóng  biển,  mặt  trời  buổi  sớm,  hạc,  nai 

quẩn quanh bên cội đào v.v... [trong tấm bình phong ấy] chẳng đáng để nói 

tới nữa! 



Theo  sách  Thiết  Võng  San  Hô,  ông  Thang  Nguyên  Mô  kể  đã  từng 

thấy một viên đá màu xanh dương, to bằng trứng ngỗng nhưng dẹp, phía trên 

có tượng Quán Âm lờ mờ như bức vẽ, đem mài rửa thì càng hiện rõ. 



(7)  Theo  Nhẫn  Am  Ngữ  Lục,  người  xứ  Bản  Kiều  chặt  trúc,  trong 

mười ba lóng trúc đều có tượng Quán Âm Đại Sĩ. 

Theo Nhất Hạnh Cư Tập, ông Cố Văn Diệu, vợ là Tống Thị, chuyên thờ 

Đại Sĩ. Một đêm kia, con họ là Tấn Phương mộng thấy hai vị Đại Sĩ mặc áo 

chằm  vá  rách  rưới  dường  như  cầu  xin  điều  gì.  Sáng  ra,  có  người  đem  bức 

họa  Quán  Âm  có  hình dạng  như  một  vị  Tăng  do Ngô Đạo  Tử141  vẽ  và bức 

tượng thêu Tống Tử Quán Âm đến rao bán, bèn vội trả đúng giá, bồi tranh, 

sửa  chữa  như  mới  rồi  đem  tặng  cho  Nguyệt  Thanh  Am.  Đến  Tết,  Tấn 

Phương  lại  mộng  thấy  hai  vị  Đại  Sĩ  bảo:  “Sắp  ra  đi”  liền  vội  đến  am  xem, 

thấy  treo  nơi  vách  chạn  đã  lâu,  bèn  thỉnh  về,  treo  trong  tịnh  thất,  Nhụ 

Nhân142  lễ  kính  không  bỏ  sót  buổi  nào.  Một  hôm,  nơi  vách  gạch  của  tịnh 

thất,  chợt  thấy  Đại  Sĩ  hiện  tướng  tăng  nhân.  Tám  hôm  sau,  lại  thấy  Đại  Sĩ 

hiện tướng Tống Tử Quán Âm143, Thiện Tài, Long Nữ, trước sau cùng xuất 

hiện, liền cho khắc tượng lên gạch, kim dung sáng ngời. 



(8) Lăng Nghiêm Kinh:  “Ư nhất mao đoan, hiện Bảo Vương sát, tọa 

 vi trần lý, chuyển đại pháp luân”  (Trong đầu sợi lông, hiện cõi Bảo Vương, 

ngồi trong vi trần chuyển đại pháp luân). Sách Trang Tử có câu:  “Đại thanh 

 bất nhập ư lý nhĩ”  (Tiếng tăm to lớn chẳng lọt tai dân quê). 



---o0o--- 



2.2.1.4. Hiện tướng trong loài vật 

 

 

 1. Bèn có nghêu, hàu trong bếp, ba lượt hiện kim dung. Ba ba dưới 

 đáy nồi, hai phen bày diệu tướng. 

  

 2. Xương cẳng bò của Hoài Sâm, chất tủy xương ngưng đọng thành 

 vàng. Răng hàm lợn của Vô Cữu, viên châu nơi búi tóc to như hạt thóc. 

  

 3. Trứng gà họ Tuân đời Đường, diệu tướng trang nghiêm. Kén tằm 

 họ Đàm, nghiễm nhiên tướng hảo. 

  

 4. Phàm giết hại loài vật như thế, chính là làm thân Phật chảy máu. 

  

 5. Riêng thương xót con một, thay chúng sanh chịu khổ. Đấy là sự 

 thị hiện thứ tư của Đại Sĩ. 





(1)  Theo Truyền Đăng  Lục,  vua Đường Văn  Tông thích ăn  hàu. Một 

hôm, ngự soạn144 có một con hàu to, dao bửa không được, vua tự tay bửa lấy 

thì  vỏ  hàu  tách  ra,  bên  trong  là  tượng  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát.  Vua  kinh  dị, 

đựng trong hộp gỗ đàn hương bịt vàng, thờ trong chùa Hưng Thiện. 

Theo  sách  Di  Kiên  Chí,  Du  Tập  đời  Tống  làm  Thái  Úy  huyện  Hưng 

Hóa, ngồi thuyền ngược sông Hoài. Nhà thuyền hằng ngày  mua nghêu, hàu 

làm thức ăn. Ông Tập thường mua lại, thả xuống sông. Ngẫu nhiên họ mua 

được một con nghêu to, ông Tập trả giá gấp bội mà vẫn không chuộc được. 

Họ liền bỏ vào nồi, chợt vang ra tiếng lớn, ánh sáng hừng hực toả lên. Nhìn 

vào, con nghêu đã tách vỏ, hiện ra tượng Quán Âm Đại Sĩ, tướng hảo đoan 

nghiêm, áo, mão, anh lạc, và lá, cành trúc đều do những viên ngọc trai nhỏ 

kết  thành.  Ông  Tập  bảo  nhà  thuyền  niệm  Phật  sám  hối,  đem  tượng  về  thờ 

trong nhà. 

Lại nữa, ông Trịnh Bá Dần thấy tượng Quán Âm trong một con nghêu ở 

Sở Châu, diệu tướng trang nghiêm, cành dương, tịnh bình đều đủ. 

Theo Đông Pha Tạp  Ký, Ngô Bích  là  người đất Mân, từng tới  nhà  viên 

Trung Thừa họ Kim ăn tiệc. Họ nấu ba ba, gỡ thịt ba ba ra, thấy trong ấy có 

một  tượng  Quán  Âm,  đầu  đội  lúp  vàng,  áo  trắng,  đeo  trang  sức,  mày,  mắt, 

áo, xiêm như vẽ, tay phải rủ xuống, tay trái đặt lên ngực, chân đứng trên hoa 

sen.  Khách  dự  tiệc  không  ai  chẳng  kinh  hãi,  liền  sai  đổ  canh  đi.  Dựa  theo 

chuyện này, Quái Viên viết chuyện Hà Bích. 

Theo  Âm  Chất  Văn  Tân  Biên,  Dương  Hiếu  Chiêm  ở  Tô Châu  thích  ăn 

ba ba. Một hôm, đầy tớ vừa mổ ba ba, thấy có tượng Quán Âm Đại Sĩ rành 

rành, kinh  hãi, chùn tay, cả dao lẫn thịt ba ba đều vứt  xuống sông. Chạy đi 

báo  với  họ  Dương,  Dương  giận  dữ,  quở  là  bịa  chuyện,  hết  sức  trách  phạt. 

Đầy  tớ  thưa:  “Con  đền  mạng  chứ  không  dám  giết!”  Dương  nói:  “Đem  ra 

chợ, ắt có người giết”; ông ta vừa đi vào trong nhà, thấy con ba ba vừa mua 

trước đó, lển nghển bò ra. Họ Dương bảo: “Quả nhiên mày nói dối tao, nay 

nó vẫn còn đây  mà!” Ép đầy tớ đem ba ba đi nấu, Dương ăn vào được một 

lúc liền chết tươi. 



(2) Theo sách Hải Nam Nhất Chước, sư Thích Hoài Sâm thấy bầy chó 

trong  thôn  giành  nhau  gặm  một  cái  xương  cẳng  bò,  cắn  nhau  điên  cuồng 

không ngừng, dùng gậy đuổi không được. Do vậy, bèn đoạt lấy, chẻ ra, chất 

tủy xương bên trong đông cứng như vàng, thành hình tượng Bồ Tát, hoa văn 

trên áo, chuỗi ngọc, tướng hảo lạ lùng đẹp đẽ. 

Theo Cư Sĩ Truyện, vào đời Tống, có người dân ở huyện Hoạch Gia mổ 

lợn để cúng tế. Có con chó săn gặm xương đầu lợn, gằm ghè suốt bốn ngày 

nhưng không nhá được. Chẻ ra xem, thấy trong răng hàm lợn có một tượng 

Như Lai, trên búi tóc có một hạt châu to bằng hạt thóc, nhắm mắt, ngồi xếp 

bằng, tròng mắt ẩn kín. Triều Vô Cữu bèn viết lời tán dương. 

Theo Quái Viên ghi chép, phía sau chuyện Đại Sĩ hiện thân tướng trong 

con ba ba ở bếp nhà viên Trung Thừa họ Kim có câu:  “Nhưng chuyện tượng 

 Quán Âm hiện trong răng lợn của người đời Đường vẫn chưa đủ gọi là hiếm 

 có” , tức là đã lầm Tống thành Đường vậy. 



(3) Theo Dị Văn Lục, vợ người đầu bếp nhà họ Tuân đời Đường cầm 

mấy quả trứng, làm rớt xuống đất, bên trong có tượng Quán Âm Đại Sĩ ngồi 

trên hoa sen, Thiện Tài,  Long Nữ chầu  hầu  hai bên, tịnh bình, cành dương. 

Sách Quái Viên Bút Ký cũng chép chuyện này. 

Di  Kiên  Bính  Chí  ghi:   “Ở  nhà  Đàm  Tăng,  tôi  thấy  trong  kén  tằm  có 

 tượng nhỏ, hình trạng giống như Quán Âm”. 



(4)  Theo  giới  luật,  làm  thân  Phật  chảy  máu  là  một  tội  trong  Ngũ 

Nghịch. 



(5) Niết Bàn Kinh: “Bồ Tát tu từ bi hỷ, đắc trụ cực ái nhất tử chi địa. 

 Hà  danh  nhất  tử?  Như  phụ  mẫu  ái  tử  yểu  vong,  nguyện  dữ  bình  mạng,  Bồ 

 Tát diệc nhĩ”  (Bồ Tát tu từ bi hỷ, đắc địa vị Cực Ái Nhất Tử. Vì sao gọi là 

Nhất Tử (con độc nhất)? Giống như con yêu của cha mẹ chết mất, nguyện bỏ 

mạng  theo  con,  Bồ  Tát  cũng  giống  như  thế).  Phẩm  Thập  Hồi  Hướng  kinh 

Hoa Nghiêm có câu:  “Ngã đương phổ vị chúng sanh, ư nhất thiết thế giới ác 

 thú  trung,  tận  vị  lai  kiếp,  thọ  nhất  thiết  khổ,  bất  linh  chúng  sanh  đọa  địa 

 ngục. Ngã đương ư bỉ địa ngục, súc sanh, Diêm La Vương đẳng xứ, dĩ thân 

 vi chất, cứu thục nhất thiết ác đạo chúng sanh, linh đắc giải thoát”  (Tôi sẽ 

vì khắp chúng sanh trong đường ác nơi hết thảy thế giới, đến tột cùng kiếp vị 

lai chịu hết thảy nỗi khổ, chẳng để cho chúng sanh đọa vào địa ngục. Tôi sẽ 

ở  trong  những  chỗ  địa  ngục,  súc  sanh,  Diêm  La  Vương  v.v...  ấy,  đem  thân 

thay  thế  hòng  cứu  chuộc  hết  thảy  chúng  sanh  trong  ác  đạo  khiến  họ  được 

giải thoát). 





---o0o--- 



2.2.1.5. Hiện quang minh 





 1.  Bèn  có  chuỗi  anh  lạc  từ  triều  đình  trả  lại,  sắc  tối  tăm  bèn  sáng 

 bừng. Hiện Bảo Sơn cho Khâm Sứ, giữa đêm [mà thấy rõ ràng] như vẽ. 

  

 2. Hình truyền vách Đông, sáng rực hai cung Đường, Tống. Tượng 

 thờ Tây Thiên, ba đạo quang minh xông ngất mây trời. 

  

 3.  Bước  khỏi  Lạc  Ca,  sắc  hiện  như  cầu  vồng.  Thiên  Trúc  công 

 thành, quang minh át mặt trời. 

  

 4. May gặp dịp thánh đản, có châu quang tại động Triều Âm. Nhằm 

 lễ cầu phước cho hoàng thất, hiện kim sắc thanh lương. 

  

 5.  Tôn  xưng  bà  Ngô,  bình  tịnh  thủy  phát  sanh  linh  cảm.  Thờ  tại 

 Qua Châu, gương tỏa viên quang chiếu sáng tột cùng. 

 6.  Bài  ký  ghi  chuyện  Lôi  Phong  thọ  giới,  sáng  rực  khắp  sân.  Mừng 

 được Vương Diễm đón về, quang soi ba thước. 

 7. Ngoài màn bệnh Tăng, thấy rõ gót vàng. Bên bãi dân chài, đầu sắt 

 tỏa ngời ánh lửa. 

 8. Sùng Thánh ghi chép cảnh tượng lớn lao, tướng bạch hào còn mãi. 

 Từ Lâm vui tu lễ bái, đóa liên hoa thường tỏa quang minh. 

 9. Tả Khê dốc lòng niệm, sắc màu hệt mây trời. Khai Quýnh trọn chí 

 thành, vách chùa ngời kim sắc. 

 10. Ấy là vì chúng sanh Phật tánh vốn sẵn Ma Ni, Bồ Tát làm duyên 

 huân tập, dường như gương sáng. 

 11. Bổn Giác, Thỉ Giác ngầm hợp, liền không ngăn cách ta - người. 

 12. Thần châu rực rỡ, chẳng do bên ngoài mà có. Lưới thiên đế trùng 

 trùng,  vốn  sẵn  giăng  xen.  Đấy  chính  là  sự  thị  hiện  thứ  năm  của  Đại  Sĩ 

 vậy. 



(1)  Theo  Thiên  Trúc  Chí,  tượng  Quán  Âm  ở  chùa  Thượng  Thiên  Trúc 

thân đeo anh lạc đều làm bằng thất bảo do nhà Tống ban tặng, quý báu, hiếm 

có  trên  đời.  Sau  khi  Hàng  Châu  quy  phục,  do  thấy  chuỗi  anh  lạc  có  thần 

quang,  [quan  lại  địa  phương]  bèn  đem  dâng  lên  triều  đình.  Đến  kinh  sư, 

chuỗi anh lạc mờ câm không sáng nữa. Vua bèn bảo: “Nếu muốn trở về chùa 

Thiên  Trúc,  mong  đến  lúc...  sẽ  lại  phóng  quang  minh”.  Tới  kỳ  hạn,  thần 

quang ngút trời, bèn rước trở về [chùa Thượng Thiên Trúc]. 

Theo  Phổ Đà Chí,  Thị  Lang145  Lưu Đạt  và  Cấp Sự  Trung Ngô Sức đời 

Tống  cùng  đi  sứ  Cao  Ly  trở  về.  Suốt  bốn  ngày  đêm,  trăng  tối,  mây  dầy, 

chẳng biết phương hướng. Thủy thủ kinh hoảng, bèn hướng về phía Đại Sĩ lễ 

bái, trong khoảnh khắc, thần quang ngập tràn mặt biển, bốn phía sáng trưng 

như ban ngày, thấy núi Chiêu Bảo, liền lên được bờ. 

(2) Đời Lương, Trương Tăng Do vẽ tượng Quán Âm và Thế Chí ở vách 

Đông chùa Thiện  Tịch  tại Đức Dương,  hào quang chiếu bốn phía. Đến đời 

Đường, Võ Tắc Thiên  hạ lệnh thỉnh tượng vào cung, ánh sáng càng rực rỡ. 

Đường  Trung  Tông  càng  thêm  khen  ngợi  khôn  cùng.  Đến  đời  Tống,  Trần 

Thánh  Du  có  được  hai  bức  tượng  này,  rất  quý  trọng.  Năm  Chánh  Hòa  thứ 

sáu (1116), đem dâng lên Tống Huy Tông. Vua sai vẽ lại để giữ trong cung 

cấm, ánh sáng càng sáng ngời. 

Theo Thiên Trúc Chí, năm Chí Chánh 20 (1360) đời Nguyên, đất Hàng 

mắc nạn đao binh, chùa cháy sạch, thánh tượng chẳng biết lạc về đâu. Thừa 

Tướng đăng bảng vàng tìm tượng, bèn tìm được tượng trong trảng cỏ, rước 

về an trí tại chùa Tây Thiên. Khi ấy, tượng phóng quang  minh to lớn, chiếu 

tận  trời  thẳm,  chia  thành  ba  tia  sáng.  Một  tia  chiếu  về  phương  Đông  như 

hướng  tới  Phổ  Đà.  Một  tia  chiếu  về  Thượng  Thiên  Trúc,  một  tia  chiếu  về 

phía chùa Tây Thiên hiện thời, đại chúng càng thêm kính ngưỡng. 

(3) Đối với câu trước, xin xem lời chú thích thứ tư trong phần hiện tướng 

ở  Phổ  Đà.  Theo  Thiên  Trúc  Chí,  vị  Tăng  tên  Đạo  Dực  khắc  tượng  xong, 

bạch quang tỏa sáng ngời, ban đêm ánh sáng ấy chói mờ các ngọn đuốc, ban 

ngày che lấp ánh sáng mặt trời. 

(4) Theo Phổ Đà Chí, vào đêm Mười Chín tháng Hai năm Chánh Thống 

thứ  hai  (1437)  đời  Minh,  Đại  Sĩ  hiện  bảo  châu  nơi  động  Triều  Âm,  phóng 

đại quang minh. 

Năm  Khang  Hy  50  (1711)  đời  Thanh,  Tri  Phủ  Mã  Trụ  Thạch  đến  Phổ 

Đà chủ trì đạo tràng Chúc Ly, cảm Đại Sĩ phóng đại viên quang kim sắc trên 

rặng núi Thanh Lương. 

(5) Theo Thiện Nữ Nhân Truyện, vợ của Lã Hoằng đời Tống là Ngô Thị 

thờ  Đại  Sĩ  có  linh  cảm.  Vì  thế,  được  người  ta  gọi  là  Quán  Âm  Huyện 

Quân146.  Trong  tịnh  thất,  bà  ta  để  mấy  chục  cái  bình,  chứa  đầy  nước  sạch, 

tay cầm cành dương tụng chú, cảm Đại Sĩ phóng quang chiếu vào bình. 

Vợ chồng ông X... ở Qua Châu, thờ ba tượng Quán  Âm, Văn Thù, Phổ 

Hiền  Đại  Sĩ,  sáng  tối  lễ  bái.  Năm  Vạn  Lịch  13  (1585),  ba  tấm  gương  sau 

tượng147 ban đêm phóng đại quang  minh chiếu khắp cả nhà, suốt cả ba đêm 

như thế. 

(6)  Theo Phật Tổ Thống  Kỷ, đời  Tống, trong  niên  hiệu Nguyên  Phong, 

ngài Lôi Phong Huệ Tài thọ giới nơi các vị như Linh Chi Chiếu v.v... Tượng 

Quán Âm phóng quang, giảng đường sáng bừng. Ngài Tịnh Từ Thủ Nhất có 

viết bài Giới Quang Ký. 

Đời Lưu Tống148, Vương Diễm thuở nhỏ sống tại Giao Chỉ, vị Tăng tặng 

cho tượng Quán Âm để cúng dường. Về sau, trở về kinh, lễ kính không mệt 

mỏi. Do sửa  nhà, phải  gởi  tượng  vào chùa Nam Giản. Mấy tháng sau, chợt 

mộng thấy tượng đứng trong một xó, bèn đón về. Đêm ấy, tượng Phật trong 

chùa  đều  bị  trộm  sạch.  Về  sau,  tượng  phóng  quang  xa  tới  ba  thước,  kim 

quang lóa mắt. 

(7) Theo Cao Tăng Truyện tập 2, đời Ngụy, sư Đạo Thái mộng thấy có 

người bảo: “Ông sẽ mất năm bốn  mươi hai tuổi”. Đến năm ấy bị bệnh, một 

người  bạn  khuyên  quy  y  Đại  Sĩ,  liền  kiền  thành  tụng  niệm  suốt  bốn  ngày 

đêm không ngừng. Chợt thấy dưới tấm màn ở chỗ đang ngồi có quang minh 

từ  ngoài  cửa  chiếu  vào,  thấy  gót  chân  Quán  Âm  kim  sắc  chiếu  sáng  ngời, 

bảo Đạo Thái:  “Ngươi niệm Quán Âm phải không?”  Đạo Thái vén màn cúi 

đầu lễ thì đã không còn thấy nữa, liền được sống thọ. 

Theo  Phổ  Đà  Chí,  năm  Khang  Hy  13  (1674)  đời  Thanh,  có  mấy  chục 

chiếc  thuyền  chài  đậu  ở  bãi  Thiên  Bộ  Sa.  Ban  đêm  chợt  thấy  ánh  lửa  sáng 

tận trời; sáng ra thấy một đầu tượng Phật nằm giữa cát, chẳng biết là từ đâu 

mà có, mới biết ánh sáng ban đêm chính là Phật quang, liền khênh về thờ tại 

chùa sau. 

(8)  Theo  Nhĩ  Hải  Tùng  Đàm,  chùa  Sùng  Thánh  ở  phía  Nam  thành  Đại 

Lý  đất  Điền  (Vân  Nam)  tạo  tượng  Đại  Sĩ  bằng  đồng,  cao  hai  trượng  bốn 

thước, eo thon, chân trần, giống  như tranh vẽ của Ngô Đạo  Tử. Tượng đúc 

xong,  bạch  hào  quang  phủ  lấp  suốt  ba  ngày  ba  đêm.  Đến  nay  vào  khoảng 

chuyển mùa giữa Xuân và Hạ, cũng thường phóng quang. 

Ngài Thích  Hoằng  Tán đời Thanh  muốn  báo ân cha  mẹ,  dùng  vải bạch 

điệp  vẽ  tượng  Thiên  Thủ  Thiên  Nhãn  Đại  Bi.  Tượng  vẽ  xong,  nhóm  đại 

chúng giảng Đại Bi Sám, tu tập, lễ bái suốt hai mươi mốt ngày, cảm Đại Sĩ 

phóng kim sắc quang, tay cầm hoa sen xanh và hồng, nhiều lượt phóng bạch 

quang. Về sau, hễ ai  lễ bái, tu tập trước tượng, từ  hoa sen thường phóng  ra 

bạch quang. Do vậy, bèn soạn bộ Từ Lâm Tập. 

(9)  Theo Cao Tăng  Truyện tập 3,  ngài  Tả  Khê  Huyền  Lãng  đời Đường 

vẽ tượng Quán  Âm  nơi  vách điện, đốt  hương chú tâm  niệm, cảm được  ngũ 

sắc quang. Đạo tục đều chiêm ngưỡng, than là chưa từng có. 

Theo  Từ  Lâm  Tập,  Thích  Khai  Quýnh  mắc  bệnh,  thở  ra  không  hít  vào 

được. Khai Quýnh  nhất tâm  niệm danh  hiệu Đại Sĩ, dần dần  lành bệnh. Do 

vậy,  nghiêm  túc,  thành  kính  vẽ  tượng  Thiên  Thủ  Thiên  Nhãn:  Người  vẽ 

dùng  giấy  che  mũi,  giấy  lẫn  mực  đều  được  gia  trì  bằng  thần  chú.  Đêm  vẽ 

xong  tượng,  quang  minh  sáng  ngời,  vách  chùa  Từ  Lâm  đều  như  sắc  vàng 

ròng. 

(10)  Viên  Giác  Kinh:   “Thí như  thanh  tịnh  Ma Ni  bảo  châu,  ánh  ư  ngũ 

 sắc, tùy phương các hiện, viên giác tịnh tánh hiện ư thân tâm, tùy loại các 

 ứng,  diệc  phục  như  thị”   (Ví  như  bảo  châu  Ma  Ni  thanh  tịnh  tỏa  ngời  ánh 

sáng năm màu, phương nào cũng hiện, tánh Viên Giác thanh tịnh hiện trong 

thâm tâm, ứng theo từng loại cũng giống như thế). 

Khởi  Tín  Luận:   “Thể  tướng  của  Giác  có  bốn  nghĩa  lớn,  ví  như  gương 

 sạch. Duyên thứ tư huân tập cái  gương, nghĩa là nương theo pháp để xuất 

 ly, chiếu khắp tâm chúng sanh khiến họ tu thiện căn, ứng theo tâm niệm mà 

 thị hiện”. 

(11)  Khởi  Tín  Luận:   “Nghĩa  của  Bổn Giác  là  đối  ứng  với  Thỉ  Giác  để 

 nói, bởi lẽ Thỉ Giác cũng giống như Bổn Giác149”.   

(12)  Lăng Nghiêm  Kinh:  “Phương ngộ thần châu, phi tùng ngoại đắc”  

(Mới  hiểu  rằng  viên  thần  châu  chẳng  phải  do  bên  ngoài  mà  được).  Trong 

phần  giảng  về sự xen  lẫn của thân  và cõi  nước, Thể  và Dụng thấu triệt  lẫn 

nhau, kinh  Hoa Nghiêm có dùng  nghĩa  “các viên châu nơi cái lưới của Đế 

 Thích hiện bóng, chiếu rọi lẫn nhau”. 

  

---o0o--- 



2.2.1.6. Hiện thần thông, biến hóa 

 

 

 1.  Bèn  có:  Nơi  tịnh  thất  bà  Trần,  trên  tòa  hiện  thân  vàng.  Trong 

 bình bà cụ Trịnh, tiền chảy thành tượng báu  

  

 2. Ngăn thuyền nhằm cảnh tỉnh, sen sắt nở tầng tầng. Chặn di dân 

 khỏi biển, chiếc bát vàng chợt nổi. 

  

 3. Giữa sóng Giang Âm, yểng báo chuông trở về. Ni am nước Sở, bồ 

 câu vẽ thánh tượng. 

  

 4.  Giúp  núi  Điểm  Thương  đúc  tượng,  ngòi  rãnh  chảy  đồng  lỏng. 

 Thành tựu khuôn chùa Thiên Trúc, núi Vân Phòng lở đất. 

  

 5.  Gương  Phong  Môn,  hiện  ảnh  Đế  Thích,  chư  thiên.  Động  Triều 

 Âm, hóa hình Diêm La, ngọc nữ. 

  

 6. Trí Cần hiếu dưỡng, thấy cành cành ngồi chật Như Lai. Tâm Đạt 

 lòng thành, mộng lá lá in hình Bồ Tát. 

  

 7.  Quốc  vương  soi  gương,  hiện  bóng  núi  thần.  Phổ  Minh  đúc 

 chuông, ngân vang huyện bạn. 

  

 8.  Thánh  tượng  Thọ  An,  từ  biển  giạt  vào.  Túi  kinh  Đổng  Cát,  từ 

 nước vọt lên. 

  

 9. Tay nắm xương Lợi Tân Bồ Tát, cách đêm vẫn còn. Thân hiện vẻ 

 dung nhan thiên nữ, trong khoảnh khắc ba phen biến hóa. 

  

 10. Trong lò bà Tôn, vươn đóa sen xanh. Trai phòng ông Mậu, trúc 

 rủ lọng biếc. 

  

 11.  U  Khê  gia  bị,  thân  hóa  hiện  chuông  vàng.  Phổ  Đà  hiển  linh, 

 cánh hoa trôi nâng ngón. 

  

 12. Chùa Quang Phước tôn sùng kim thân, vốn trồi lên từ giữa bùn 

 lầy. Thánh tượng đến xứ Hồi Long, đất thù thắng chẳng lo nước lụt. 

  

 13.  Phác  Lão  chùa  Thanh  Nguyên,  vách  hiện  hoa  sen.  Cô  gái  xứ 

 Bình Tuyền, giường ngăn dương liễu. 

  

 14.  Thiện  Tài  thoát  nạn,  nhặt  áo  da  dê,  đào,  táo.  Trâu  Hạo  tụng 

 kinh, hiện điềm lành xá-lợi, cành tre. Những chuyện  như vậy là do Như 

 Huyễn tam-muội, nào có phải hư huyễn, thần kỳ! Hãy nên biết đấy là Đối 

 Trị Tất Đàn, tâm bi mẫn thật ban rộng khắp. Đấy chính là sự thị hiện thứ 

 sáu của Đại Sĩ vậy. 

  

 

(1) Theo Biện Chánh Luận, đời Đường, vợ ông Trần Nguyên Phạm là 

Trương  Thị  nhất  tâm  thờ  Phật,  luôn  nguyện  tạo  tượng  Quán  Âm  để  thờ 

phụng, nhưng thiếu tiền bạc, chẳng thể thỏa nguyện. [Trải qua một thời gian 

sau],  chợt  có  một  tượng  Quán  Âm  bằng  vàng,  cao  chừng  năm  thước  hiện 

trên tòa cao, tỏa ánh sáng nhiều màu chiếu bốn phía, mọi người đều than lạ. 

Theo sách Nam Hải Từ Hàng, đời Tống có bà lão họ Trịnh ở Ngô Giang 

xin tiền nơi chợ, cất trong bình, muốn thuê vẽ thánh tượng [Quán Âm]. Chợt 

hàng  xóm  hỏa  hạn cháy  lan.  Bà cụ tìm được cái bình cũ trong đám  tro tàn, 

tiền  đã  bị  nung  chảy  thành  tượng  báu  Đại  Sĩ,  cao  chừng  một  thước,  chuỗi 

anh lạc, tịnh bình, cành dương đều trọn đủ, khéo léo, tinh xảo tuyệt diệu. 



(2) Phổ Đà Chí có nói về nguyên do của cái tên  “biển Liên Hoa”.  Một 

là dưới thời hoàng đế cuối cùng của nhà Hậu Lương, vị Tăng Nhật Bản tên 

là Huệ Ngạc, lấy tượng Quán Âm từ núi Ngũ Đài đem về nước mình. Đi đến 

nơi đây, khắp biển nẩy sanh hoa sen sắt, thuyền không thể tiến được. Hai là 

khi  Tống  Thái  Tổ  sai  Vương  Quý  đến  núi  lễ  Phật,  Quý  nghĩ:  “Giữa  chốn 

biển khơi sóng  vỗ ào ạt,  làm sao có  Bồ  Tát được?”  Lúc  trở  về,  liền có  hoa 

sen sắt ngăn thuyền. Ba là tướng nhà Nguyên tên Cáp Lạt Ngạt bái yết động 

Triều  Âm,  chẳng  thấy  gì,  bèn  giương  cung  bắn  vào  động.  Quay  thuyền  trở 

về, khắp biển chợt trổ đầy hoa sen sắt. Bốn là Minh Thái Tổ sai Thang Hòa 

đến Phổ Đà, muốn phá chùa. Thuyền đậu cạnh núi Chiêu Bảo, chợt mặt biển 

hiện ra hoa sen sắt, cánh hoa sáng rực như sắc vàng nung, xông chiếu khắp 

trên dưới, thuyền đi chẳng được phải quay lại. Hơn nữa, Thang Hòa toan dời 

dân đảo đi nơi khác, thấy trên mặt biển nổi lên một cái bát vàng, nay hãy còn 

tên núi là Kim Bát Vu Sơn (núi bát vàng). 



(3)  Theo  Quái  Viên,  chùa  Quán  Âm  ở  Giang  Âm  được  trùng  tu  vào 

thời Gia Tĩnh nhà Minh, không có chuông. Một hôm, ngoài sông trôi tấp vào 

hai  cái  chuông  to,  sóng  dữ  vỗ  vào  chuông,  tiếng  vang  mấy  dặm.  Trên  mỗi 

chuông có một con yểng đậu, kêu liên tục:  “Chuông trong chùa Quán Âm”.  

Dân cư bèn đưa một chuông vào chùa, chuông kia để xuôi theo dòng, chẳng 

biết về đâu. 

Đời  Tống,  chùa  Thiên  Tiên  ở  Tương  Dương,  trên  vách  điện  vẽ  hình 

Thiên Thủ Quán Âm. Tương truyền, đầu niên hiệu Vũ Đức đời Đường, vị ni 

trong  chùa  tìm  thợ  vẽ  hình;  có  một  cặp  vợ  chồng  bế  đứa  con  gái  đến  xin 

nhận vẽ, hạn định bảy ngày sẽ vẽ xong cả điện. Đến ngày thứ sáu, bà ni nghi 

ngờ, đẩy cửa vào, thấy vắng lặng, có hai con bồ câu bay vụt đi. Thánh tượng 

đã vẽ thành, chỉ có tay kết ấn là chưa vẽ xong. 



(4)  Chùa  Sùng  Thánh  ở  phía  Tây  đất  Điền  nằm  dưới  chân  núi  Điểm 

Thương,  to  lớn,  đẹp  đẽ,  tinh  xảo,  lợp  ngói  lưu  ly150,  sàn  và  lối  đi  lót  toàn 

bằng đá Điểm Thương. Trong niên hiệu Thiên Bảo, tăng sĩ nhà chùa quyên 

mộ tạo tượng Đại Sĩ. Còn chưa đủ số thì ban đêm trời mưa to, ngòi rãnh đều 

tuôn  ra  chất  đồng  lỏng,  bèn  khởi  công  đúc  tượng  đồng.  Tượng  toàn  bằng 

đồng  vàng, chỉ có dưới chân  là bằng đồng đỏ, ấy  là  vì  đồng không đủ, cho 

nên Đại Sĩ ban thêm. Chỗ đồng đắp thêm vào có kẽ hở to bằng cây kim, ghé 

tai  nghe  như có tiếng sóng  vỗ  oàm ạp trên sông. Ghé  miệng  hút thì cam  lộ 

đầy  miệng.  Xem  chuyện  này  trong  sách  Nhĩ  Hải  Tùng  Đàm  và  Liễu  Nhai 

Ngoại Biên. 

Theo  Hồ Nhuyên  Tạp  Ký, trong  niên  hiệu Khang  Hy  đời  Thanh, Thích 

Hối Sơn đúc tượng Đại Sĩ bằng đồng ở chùa  Thiên  Trúc,  muốn  làm khuôn 

đúc tượng, nhưng khó tìm được đất. Chợt gặp cơn mưa lũ, núi bị lở, chỗ núi 

lở phía sau Bạch Vân Phòng lộ ra toàn là đất sét nhiều đến một trăm thạch, 

đủ dùng [để làm khuôn]. 



(5) Theo Quái Viên, phía trong cửa Phong Môn thành Tô Châu, có vợ 

chồng  nhà  nọ thờ Quán  Âm. Nơi tấm  gương treo phía sau tượng, chợt  hiện 

bóng hạc bay vờn trong mây. Lại hiện hoa sen nhiều màu và hình tướng Đế 

Thích, chư thiên, cả vạn người đến xem. 

Theo Phổ Đà Chí, năm Tuyên Đức thứ hai (1427) đời Minh, trong động 

Triều Âm hiện tướng Diêm La Thiên Tử, có hai ngọc nữ đứng hầu. 



(6)  Theo  Cao  Tăng  Truyện  tập  2,  sư  Trí  Cần  đời  Đường  tinh  thành, 

dũng  mãnh,  việc  làm  đều  được  ngầm  gia  hộ.  Mẹ  Sư  bị  bệnh  gầy  mòn,  Sư 

siêng  năng  vì  mẹ  niệm Quán  Âm,  lá cây trong  nhà đều  hiện  hình  hóa Phật, 

cả nhà cùng thấy, bệnh mẹ liền lành. 

Theo Linh Cảm Phú, Thích Tâm Đạt trụ tại Phong Tra Am ở Ninh Hải, 

chí thành lễ Quán Âm, mộng thấy những chiếc lá trên cây trong sân đều hiện 

hình Quán Âm, đạo tâm càng thiết tha. 



(7)  Theo  Đường  Tây  Vực  Ký,  xưa  kia,  quốc  vương  Tăng  Già  La  ở 

Nam Hải lấy kính soi mặt, chẳng thấy mặt mình mà thấy trong rừng cây Đa 

La ở nước Ma Kiệt Đà, có ngọn núi nhỏ, trên núi có tượng Quán Âm Bồ Tát. 

Do vậy, bèn vẽ hình lại cho người đi tìm, chỉ thấy Cô Sơn là gần giống. Vì 

thế bèn dựng tinh xá, đây chính là nơi Đại Sĩ thị hiện. 

Vị  Tăng  đời  Tống  là  Phổ  Minh  tu  Quán  Âm  Sám  Pháp,  được  thấy  Đại 

Sĩ. Về sau đúc chuông, tiếng chuông vang xa đến bảy mươi dặm. 



(8) Theo Hiện Quả Tùy Lục, Trương Đại Trị trấn thủ Sùng Xuyên, có 

tượng Đại Sĩ từ ngoài biển giạt vào, thỉnh tượng đến phía Nam thành, tu bổ 

ngôi chùa cổ Thọ An để thờ phụng. 

Theo Minh Tường Ký, đời Tấn, Đổng Cát tụng Thủ Lăng Nghiêm Tam 

Muội Kinh rất tinh tấn, có ai bị bệnh mời ông đến tụng kinh phần nhiều lành 

bệnh.  Có  người  cùng  chí  hướng  là  Hà  Hoảng  Giả  trúng  độc,  vội  cho  mời 

ông.  Đi  giữa  đường,  nước  suối  tràn  dâng,  chẳng  thể  đi  được  nữa.  Ông  Cát 

nói: “Con cứu nạn gấp cho người ta, chẳng tiếc thân mạng, xin đức Phật và 

Quán Âm hãy thầm soi xét lòng thành” rồi đội túi kinh lên đầu, nhào xuống 

nước lội qua. Lẽ ra nước phải lút đầu, nhưng chỉ ngập tới gối. Lên được bờ, 

túi  kinh  rơi  mất,  vừa  buồn  vừa  hối  hận.  Đến  nhà  ông  Hoảng,  thấy  túi  kinh 

đặt trên tòa cao, buồn vui xen lẫn, nâng lên xem, kinh vẫn khô như cũ. Khi 

ấy, người trong thôn đều tin theo Phật. 



(9) Theo Cảm Thông Lục, ông Lưu Tát Ha đời Tấn, cõi đời gọi là Lợi 

Tân  Bồ  Tát,  mất  đi,  xương  vụn  như  hạt  quỳ  (hạt  hoa  hướng  dương).  Hễ  ai 

mắc tai chướng liền đến chỗ ông mất tìm [xương ông] trong cát, sỏi; hễ tìm 

được thì cát, không tìm được thì hung. Có người tìm không được, bèn tìm ở 

phía bên trái tượng Quán Âm, đến tối lạc mất. Sáng hôm sau đi tìm, thấy vẫn 

ở trên tay của tượng. Trong Bắc Tề Thư151, nơi tiểu truyện của Từ Chi Tài có 

chép:  Vào  đầu  niên  hiệu  Vũ  Thành,  ông  Từ  thấy  trên  không  trung  có  vật 

năm  màu,  đến  gần,  vật  ấy  biến  thành  một  phụ  nữ,  thân  cao  mấy  trượng, 

trong khoảng bữa ăn, biến thành Quán Thế Âm Bồ Tát. 



(10) Đời Minh, ông Trần Trang Tĩnh thờ Phật, gả con gái cho họ Tôn. 

Ngày Mười Chín tháng  Sáu  năm Vạn  Lịch thứ 5 (1577),  mở  hội Quán  Âm 

Trai. Trai hội xong, đốt giấy trong lò; lúc tro sắp nguội, bèn đặt lò dưới bàn 

Phật. Từ trong  lò chợt  vươn  lên  một cành  sen  xanh  hãy còn  ngậm búp, sắc 

biếc dường như nước đọng. Ba hôm sau, do bị một bà bầu sờ vào, hoa liền bị 

héo. 

Theo Quái Viên, Mậu  Nguyên  đời Minh  là người  huyện  Thường  Thục, 

trong  trai  phòng152  thờ  tượng  Quán  Âm.  Trong  niên  hiệu  Vạn  Lịch,  Mậu 

Nguyên đi dự lễ Chúc Ly ở chùa Thiên Trúc trở về, chợt thấy dưới tòa Đại 

Sĩ  trổ  một  búp  măng.  Trong  nửa  tháng,  măng  mọc  dài  hơn  một  trượng;  từ 

chót  đầu  búp  măng  lại  trổ  những  giò  măng,  nhánh  dài  rũ  xuống,  những 

nhánh ngắn cong lên kết thành hình cái lọng biếc, che đầu Đại Sĩ. 



(11) Đời Minh, đạo tràng U Khê tại núi Thiên Thai đúc chuông to. Thị 

giả Hữu Pháp trì Phổ Môn Phẩm một ngàn biến để cầu gia bị, mộng thấy Bồ 

Tát  hóa  thân  làm  hồng  chung,  kim  quang  chói  ngời.  Tụng  kinh  đủ  số  thì 

chuông đúc xong. 

Theo Phổ Đà Chí, tượng Quán Âm Bất Khẳng Khứ cũ nhiều lượt hiện sự 

thần dị. Viên quan đứng đầu quận bèn thỉnh tượng vào thành để cầu phước 

cho  dân.  Chợt  có  vị  Tăng  đi  đến,  xin  gỗ  quý  để  khắc.  Tượng  khắc  xong, 

chẳng  biết  biến  đâu  mất!  Đến  niên  hiệu  Gia  Định  đời  Tống,  ngẫu  nhiên 

tượng bị sứt mất một ngón tay. Sau này, ở trước động, giữa sóng nổi lên một 

cánh hoa, nhìn kỹ thì ra là ngón tay bị mất [ở ngay trên cánh hoa đó]. Tượng 

đang được thờ hiện thời chính là tượng này. 



(12)  Theo  sách  Hải  Nam  Nhất  Chước,  vào  năm  thứ  mười  mấy  thời 

Đạo Quang nhà Thanh, Tuần Phủ tỉnh Giang Tô là Lâm Tắc Từ tâu lên vua: 

Trong  năm  Khang  Định  nguyên  niên  (1040)  đời  Tống,  bị  đại  hạn,  chợt  có 

tượng  Quán  Âm  bằng  đồng  từ bùn  lầy  trồi  lên,  đem  thờ  trong  chùa  Quang 

Phước  ở  núi  Đặng  Úy  thuộc  Ngô  Huyện,  trời  liền  đổ  mưa  to.  Từ  thời 

Nguyên,  Minh  trở  đi,  mỗi  lần  bị  hạn  hán  hay  lụt  lội,  cầu  đảo  liền  ứng 

nghiệm  ngay.  Năm  trước  hạn  hán,  thỉnh  tượng  nhập  thành,  nhiều  lượt  mưa 

thấm  đẫm.  Năm  nay,  vào  lúc  giao  mùa  giữa  Xuân  và  Hạ,  vừa  mới  khấn 

thầm,  liền  được  linh  ứng.  Và  khi  bệnh  dịch  lưu  hành,  hễ  cầu  đảo  liền  ứng 

nghiệm, ân trạch thấm khắp đất Tam Ngô153. 

Bài  ký  Hồi  Long  Am  ở  huyện  Lâm  Xuyên  có  đoạn:  -  Miền  Bắc  châu 

Bác Khê này rộng chưa đầy một dặm, bốn mặt nước bao quanh. Xưa kia có 

người  từ  Nghi  Hoàng  dùng  thuyền  chở  tượng  Đại  Sĩ  lên  quận.  Đến  đây, 

thuyền  không  tiến  được.  Đối  trước  tượng,  bói  xem  có  phải  là  Đại  Sĩ  muốn 

lưu lại nơi đây để lập chùa hay không? Quả nhiên bói được quẻ tốt, do vậy 

dựng  nhà  thờ  tượng  trong  ấy.  Đây  không  phải  là  vùng  đất  cao,  nhưng  khi 

nước lụt chẳng bao giờ ngập đến nền chùa, ai nấy đều lấy làm lạ. 

(13) Theo Hiện Quả Tùy Lục, Nghê Phác Lão bị bộ Công nhốt lầm vào 

ngục, ngày đêm đảnh lễ Đại Sĩ, lễ sám, tụng kinh, đột nhiên trong ngục hiện 

ra hoa sen đầy  vách, không  lâu sau  được thả ra. Về sau, cụ  xuất  gia, trụ trì 

chùa Thanh Nguyên, hiệu là Khiếu Phong hòa thượng. 

Theo  Liễu  Nhai  Ngoại  Biên,  một  cô  gái  ở  Bình  Tuyền,  thuở  nhỏ  vừa 

thông minh vừa xinh đẹp, dốc lòng thành thờ phụng Quán Âm. Về sau, bị gả 

cho con nhà họ Vưu, [chàng Vưu] dáng vẻ thô lậu. Lúc sắp thành hôn, cô gái 

tự cảm  thương bạc  mệnh, cầu khẩn  Đại Sĩ, nguyện  giữ thân thanh tịnh. Đã 

thành hôn, tuy nằm cùng giường, chàng Vưu thấy một đống dương liễu chặn 

ngang thân cô gái, rốt cục chẳng thể gần gũi vợ được! 



(14)  Theo  sách  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  Từ  Thiện  Tài  đã  bị  giết  rồi 

sống lại, trải qua mấy bữa, hết sức đói lạnh, bèn đi dọc theo khe nước dưới 

hàng  cây,  nhặt  được  một  cái  áo  cừu  bằng  da  dê,  một  đôi  vừa  giày  vừa  vớ, 

phía  trước  lại  có  một  bát  đựng  hơn  một  thưng  vừa  đào  vừa  táo,  xanh  tươi, 

đỏ, trắng như vừa mới hái, nên khỏi đói lạnh. Nếu chẳng phải là thần lực của 

Đại Sĩ, há đang giữa mùa Đông lại nhặt được đào, táo tươi nguyên? 

Theo  Cư  Sĩ  Truyện,  vào  đời  Tống,  lúc  Trâu  Hạo  làm  quan  ở  Tương 

Dương,  mộng  thấy  Đại  Sĩ  đích  thân  thuyết  pháp  cho  mình.  Do  vậy  bèn  vẽ 

tượng được thấy trong  mộng. Thời Tống Huy Tông, ông Hạo làm quan đến 

chức Thị Lang. Lúc Thái Kinh154 nắm quyền, đẩy ông ta đi Thiều Châu; ông 

Hạo  thờ  phụng  tượng  vẽ  càng  thêm  kiền  thành,  quỳ  tụng  Hoa  Nghiêm,  có 

xá-lợi  xuất  hiện trong tay áo. Phía sau bức tượng ấy sanh  ra ba nhánh  trúc, 

cành che rủ  xuống,  giống bức  vẽ rừng trúc và gộp đá Phổ Đà trong cõi đời 

chẳng khác gì! 





 Phàm trong cõi này, hoặc hiện sắc thân, hoặc bày huyễn tướng, lớn 

 thì như thế giới, núi, sông, nhỏ thì như vi trần, ngọn cỏ, hạt cải, không gì 

 chẳng  thuận  theo  lòng  người  mong  muốn,  ứng  niệm  mà  sanh.  Như  vậy 

 thì đáng  tin tưởng rằng Pháp  Thân Đại  Sĩ trải bao kiếp vẫn chẳng mòn, 

 luôn  thường viên mãn trọn khắp mười phương (Từ đây trở đi là tổng kết 

 về sự thị hiện, răn nhắc khuyên tu, gồm bốn đoạn. Đoạn này nhằm tổng kết 

 đoạn văn nói về sự thị hiện, ca tụng Pháp Thân thường trụ). 





Hoa  Nghiêm  Kinh:   “Thập  Địa  Bồ Tát  tùy  tâm  sở  niệm,  năng  ư  thân 

 trung, hiện hằng hà sa thế giới vi trần số Phật sát, phục quá thử số vô lượng 

 vô biên”  (Thập Địa Bồ Tát tùy theo tâm niệm có thể từ trong thân hiện hình 

trong  các  cõi  Phật  nhiều  bằng  số  vi  trần  trong  hằng  hà  sa  thế  giới,  lại  còn 

hiện hơn số ấy vô lượng vô biên lần). 






 1. Tín tâm đã định, xin hãy hiểu nghĩa thêm. 

  

 2. Pháp Thân của chư Phật chính là tự tánh của chúng sanh. 

  

 3.  Nước  dậy  sóng  mòi,  chỉ  là  tùy  duyên.  Vàng  và  nhẫn  vốn  chẳng 

 biến đổi. 

  

 4.  Nổi  chìm  Ngũ  Trược,  thân  thanh  tịnh  chẳng  nhơ.  Đọa  lạc  tam 

 đồ, đức trang nghiêm vẫn đủ. 

  

 5. Uổng công nhận bọt nước, bỏ bê biển cả, luyến mến Tứ Đại giả 

 danh. Lầm tớ là chủ, theo đuôi duyên ảnh lục trần. Chạy theo dục trong 

 khoảnh  khắc,  chịu  đắng  cay  trải  kiếp,  chẳng  đáng  thương  lắm  thay!  

 (Đoạn này ca tụng Phật tánh của chúng sanh và Phật tánh của Đại Sĩ chẳng 

 hai, chẳng khác, phá trừ tà kiến Đoạn Diệt). 





(2) Phẩm Minh Pháp của kinh Hoa Nghiêm có câu:  “Nhất thiết chúng 

 sanh, dữ chư Như Lai đồng nhất thể tánh”  (Hết thảy chúng sanh và các Như 

Lai có cùng một thể tánh). 



(3) Khởi Tín Luận:  “Như nước biển và sóng, chẳng một, chẳng khác. 

 Sóng do gió động, chứ tánh nước chẳng động. Nếu như lúc gió lặng thì sóng 

 động liền diệt, chứ tánh nước chẳng diệt. Chúng sanh cũng vậy, tâm thanh 

 tịnh nơi tự tánh do gió vô minh động nên khởi lên sóng thức. Ba chuyện như 

 vậy chẳng một, chẳng khác; nhưng tịnh tâm nơi tánh là cái gốc của thức dao 

 động.  Khi  vô  minh  diệt,  sự  lay  động  của  thức  bị  diệt  theo,  nhưng  trí  tánh 

 chẳng hoại” . Mật Nghiêm  Kinh:   “Như  Lai thanh tịnh tạng, thế gian  A Lại 

 Da,  như  kim  dữ  chỉ  hoàn,  triển  chuyển  vô   sai  biệt”   (Thanh  tịnh  tạng  của 

Như  Lai  và  A  Lại  Da  Thức  của  thế  gian,  giống  như  vàng  và  nhẫn,  xoay 

chuyển không sai khác). 



(4)  Khởi  Tín  Luận:   “Tâm  tánh  vốn  là  thanh  tịnh,  tuy  có  nhiễm  tâm, 

 nhưng  thường  sáng  sạch  chẳng  biến  đổi”.   Sách  Đại  Thừa  Chỉ  Quán  cũng 

viết:  “Từ vô thủy đến  nay, tuy bị pháp nhơ bẩn là vô  minh che đậy, nhưng 

 tánh tịnh chẳng đổi, vì nhiễm pháp vốn lìa tâm tướng”.  Sách còn viết:  “Khi 

 tâm này bị nhơ, vẫn trọn đủ hai tánh phước và trí, chẳng khác gì Phật. Chỉ 

 vì bị nhiễm pháp che lấp nên [hai thứ tánh phước và trí] chẳng thể hiện lộ”.  



(5)  Lăng Nghiêm  Kinh:  “Thí như trừng  thanh bách thiên đại hải khí 

 chi, duy nhận nhất phù âu thể, mục vi toàn triều, cùng tận doanh bột”   (Ví 

như  vứt  bỏ  trăm  ngàn  biển  cả  trong  lặng,  chỉ  chấp  nhận  một  bọt  nước  coi 

như là toàn bộ biển khơi, tột cùng các đại dương). 

Duy  Ma  Kinh:   “Tứ  đại  hợp  cố,  giả  danh  vi  thân.  Tứ  đại  vô  chủ,  thân 

 diệc vô ngã”  (Do tứ đại hợp lại nên giả gọi là thân, tứ đại không có chủ, thân 

cũng không có ngã). 

Kinh Lăng Nghiêm có thí dụ nhận giặc làm con, nhà Thiền bảo là “coi tớ 

là chủ”, đều nhằm tỷ dụ sự lầm tưởng ý thức là chân tâm vậy! 

Viên Giác Kinh:  “Vọng nhận tứ đại vi tự thân tướng, lục trần duyên ảnh 

 vi tự tâm tướng”  (Lầm tưởng tứ đại là tướng của tự thân, coi hình bóng của 

sáu trần duyên là tướng của tự tâm). 





 May  gặp  được  bậc  Đại  Thánh,  là  bậc  đạo  sư  trong  biển  trí,  hằng 

 thuận  chúng  sanh,  làm  từ  phụ  trong  nhà  lửa.  Muốn  cầu  giải  thoát  thì 

 Ngài đáng làm bậc quy y, huống là những điều cứu khổ ban vui vụn vặt. 

 Ngài có thể làm chỗ nương tựa để chấn động kẻ mù, khơi gợi kẻ điếc, noi 

 gương  sáng  cho  thế  hệ  sau  dõi  theo  lớp  trước   (Đoạn  này  nối  tiếp  ý  “tâm 

 tánh  bất  diệt”  trong  đoạn  văn  trên,  khuyên  người  hãy  quy  y  Đại  Sĩ.  Nêu 

 chung  lòng  Bi  cứu  khổ,  lòng  Từ  ban  vui  của  Đại  Sĩ  để  khuyến  khích  hành 

 giả). 





Trong phần kinh văn của kinh Hoa Nghiêm kể về sự tham học Đại Sĩ 

của Thiện Tài đồng tử có câu:  “Thiện tri thức giả, trí hải đạo sư”  (Thiện tri 

thức là bậc dẫn đường trong biển trí). Phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện có câu: 

 “Cửu  giả  hằng  thuận  chúng  sanh”   (Điều  thứ  chín  là  hằng  thuận  chúng 

sanh). 





 1. Xét ra thì huyễn thân không có Thể, trọn chẳng có gì dính dáng 

 sanh tử. Cảnh vọng toàn là không, ghét - yêu lấy đâu nương gởi? 



 2.  Chẳng  biết  thân  an  thì  đạo  mới  tốt  đẹp,  duyên  đủ  rồi  mới  hòng 

 chứng quả. 

  

 3. Trong lời phát nguyện của ngài Vĩnh Gia còn mong gìn giữ thân 

 tâm.  Trong  bài  lễ  văn  của  ngài  Đại  Huệ,  cũng  cầu  An  Lạc.  Chưa  từng 

 thật  chứng,  đừng  chuộng  bàn  xuông.  Chỉ  vững  tín  tâm,  quyết  không 

 luống  uổng   (đây  là  vì  kẻ  ham  chuộng  Khẩu  Đầu  Thiền  mà  đâm  một  mũi 

 kim, khuyên người ta hãy chết lòng noi theo thực tiễn, quy y Đại Sĩ)  





(2)  Trong  Tiểu  Chỉ  Quán  có  đoạn:   “Kinh  dạy:   “Thân  an  tắc  đạo 

 long”   (Thân  an  ắt  đạo  thịnh).  Niết  Bàn  Kinh:   “Ca  Diếp  Bồ  Tát  ngôn: 

 ‘Nhược  lợi  căn  giả,  hà  bất  hiện  tại  nhập  Niết  Bàn  da?’  Phật  ngôn:  -   Thị 

 nhân Tứ Đại doanh liệt, bất năng tu đạo. Hoặc Tứ Đại khang kiện, vô hữu 

 phòng xá, ẩm thực, y phục, chúng duyên bất cụ, bất đắc Niết Bàn. Hữu nhất 

 tỳ-kheo tu đạo, bất đắc quả. Ngã cáo A Nan, dữ dĩ phòng xá, cụ chư sở tu, 

 tức đắc Tu Đà Hoàn quả”  (Ca Diếp Bồ Tát nói: - Nếu là kẻ lợi căn, sao hiện 

thời chẳng nhập Niết Bàn? Phật dạy: - Người ấy Tứ Đại suy yếu, chẳng thể 

tu  đạo.  Hoặc  là  Tứ  Đại  mạnh  khỏe,  nhưng  không  có  nhà  cửa,  thức  ăn,  y 

phục,  chẳng  đầy  đủ  các  duyên  nên  chẳng  đắc  Niết  Bàn.  Có  một  tỳ-kheo  tu 

đạo, chẳng đắc quả. Ta bảo  A Nan cấp  nhà cửa cho  người ấy,  lo đủ  những 

thứ cần dùng, người ấy liền đắc quả Tu Đà Hoàn). 



(3)  Trong  bài  Phát  Nguyện  Văn  của  ngài  Vĩnh  Gia  có  đoạn:   “Trước 

 khi đắc đạo, thân không bệnh bất ngờ, chẳng bị chết yểu. Đúng khi hết tuổi 

 thọ thì thân không đau khổ, tâm chẳng tán loạn”.  Lại còn có đoạn:  “Ở nơi 

 an ổn, không có các chướng nạn, trộm cắp, giặc cướp, phép vua, lao ngục, 

 gông cùm xiềng xích, đao, thương, tên, giáo, thú dữ, độc trùng, té núi, chết 

 chìm,  lửa  vây,  gió  cuốn,  nhà  sụp,  kèo  mục.  Phàm  hết  thảy  các  tai nạn  đều 

 chẳng phải hứng chịu” . Ngài Đại Huệ Cảo nhiều lần được Đại Sĩ gia bị, liền 

soạn Lễ Quán Âm Văn để những điều  mong cầu được tăng thêm, có những 

câu như:  “Con nay thọ trì thánh hiệu, lễ bái thánh tượng, diệt tội, tăng huệ, 

 đắc đại thọ mạng, đắc đại an lạc”. 

  

---o0o--- 



*  Phụ Lục  -  Phổ  Khuyến  Giới  Sát  Ngật  Tố  Vãn  Hồi  Kiếp  Vận  Thuyết 

(Khuyên khắp mọi người hãy kiêng giết ăn chay để vãn hồi kiếp vận) 





 (Bồ  Tát  thường  hiện  thân  loài  vật  để  răn  nhắc  người  đời  hãy  kiêng 

 giết  ăn  chay;  vì  thế,  tôi  đem  bài  văn  này  đính  kèm  sau  phần  nói  về  sự  thị 

 hiện hòng làm sáng tỏ ý nghĩa của sự hiện thân trong loài vật ngõ hầu người 

 đọc sanh lòng kinh sợ)  





Người đời quen thói  tàn  nhẫn  lắm thay! Chuyện  gì cũng  lấy sát sanh 

để thành lễ, chẳng biết như vậy là sai! Ôi! Hết thảy chúng sanh sống cùng ta 

trong vòng trời đất, cùng có cái thân huyết nhục, đồng bẩm thụ tánh tri giác, 

cùng biết tìm lành tránh dữ, tham sống sợ chết. Huống chi kinh Phật thường 

nói: “Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, đều kham làm Phật, đều trong 

 vô lượng kiếp đến nay, đây - kia làm cha  mẹ, anh em, vợ con, quyến thuộc 

 của nhau”.  Há có nên vì muốn báo ân, báo đức, cầu phước, cầu thọ, hoặc tế 

lễ thiên địa, thần thánh, và cúng giỗ tổ tông, họ hàng, hoặc phụng dưỡng cha 

mẹ, hoặc đãi đằng khách khứa, bè bạn, hoặc vì sướng khoái bụng  miệng ta, 

bồi bổ thân thể ta, mà chuyện gì cũng đều giết các sanh mạng để mong bày 

tỏ  tấc  lòng  thành  của  ta,  thỏa  thích  tâm  ta,  chẳng  nghĩ  đến  chúng  nó  hứng 

chịu các nỗi khổ cùng cực, chẳng đoái nghĩ đại ân của những người từng làm 

thân thuộc đời trước vậy. 

Vả nữa, thiên địa lấy hiếu sanh làm đức, Nho gia vâng giữ ý niệm  “cùng 

 là ruột thịt, vật giống hệt như ta” , sao chẳng sanh tâm trắc ẩn  nhân từ yêu 

thương  muôn  vật,  mà  cứ  quen  thói  bạo  hành  mạnh  ăn  thịt  yếu?  Phải  yêu 

thương  loài  vật thì  mới có thể  yêu thương dân được, hễ thương dân ắt phải 

yêu  thương  loài  vật!  Nếu  đối  với  dị  loại  còn  chẳng  nỡ  giết  thì  chắc  chắn 

chẳng nỡ giết hại người dân là đồng loại của ta. Nếu coi giết hại loài vật là 

chuyện  bình  thường,  ắt  sẽ  giết  người  ngập  thành  tràn  đồng,  chẳng  những 

không thương xót, ngược lại còn coi đó là chuyện sung sướng, khoái trá. Ấy 

là vì hễ thói giết chóc vừa tăng trưởng thì cái tâm nhân từ sẽ bị mất ngay! 

Còn như tế lễ thiên địa, thánh nhân, há chẳng thể dùng nếp, gạo thơm155, 

rau,  quả  để  tỏ  lòng  thành,  cần  gì  cứ  phải  sát  hại  mạng  loài  vật?  Chúng  ta 

sống  trong  vòng  trời  đất,  được  trời  đất  che  chở  thì  phải  nên  tích  đức,  làm 

điều  nhân để bổ  khuyết quyền dưỡng dục  của trời đất. Nếu  luận  về chuyện 

báo ân, dù có tan xương nát thân cũng khó thể báo đáp được muôn  một, há 

những loại thịt trâu, dê, lợn… tanh tưởi, hôi dơ, lại có thể [dùng để] báo ân 

được ư?  Huống chi  Thiên Đế  và  người cõi  trời  thanh tịnh, thơm  tho, thanh 

khiết há lẽ nào còn hâm hưởng156 những  mùi vị ô trược, hôi nhơ ấy chăng? 

Ấy  chính  là  dùng  cái  tâm  tham  lam  cốt  thỏa  thích  bụng  miệng  của  chính 

mình để suy lường tâm trời đất. Lại xem trời đất như những quỷ thần ở trên 

không,  dưới  nước  thì  vu  báng,  miệt  thị,  khinh  nhờn,  ô  nhục  thiên  địa  quá 

đáng!  Ngay  như  hai  kỳ  tế  lễ  Xuân  -  Thu  ở  thánh  miếu  văn  võ157,  các  tỉnh, 

phủ, châu,  huyện đều  giết trâu, dê,  lợn  v.v… để cúng  tế,  ngỡ đó  là báo ân, 

đáp đức, sùng thánh, trọng đạo. 

Quang Tự nguyên niên (1875) đời Thanh, tại Văn Miếu thuộc tỉnh thành 

Thiểm  Tây,  một  ngày  trước  bữa  tế  mùa  Thu,  tôi  đến  đó  lễ  yết.  Trong  điện 

Đại Thành158, những con trâu, dê, lợn v.v… đều bày trên giá, để nguyên con, 

chỉ mổ bỏ ruột gan mà thôi. Mùi tanh hôi, tình trạng thê thảm gai mắt, nhức 

mũi, chẳng nỡ thấy nghe! Khi ấy, tôi vừa mới theo đòi học vấn, vẫn còn bắt 

chước  Hàn,  Âu  báng  Phật,  mà  đã  khôn  ngăn  than  thở  sườn  sượt:  “Có  nên 

biến lòng kính trọng thánh nhân rốt cuộc trở thành sự khinh nhờn thánh nhân 

đến mức cùng cực như thế này chăng?” Cứ thử bảo những người tế lễ ấy ngủ 

lại qua đêm trong điện để họ nhìn cho quen mắt, ngửi cho quen mùi, ắt họ sẽ 

cật  lực  cự tuyệt  chẳng  chịu  ở!  Huống  hồ  bậc  đại  thánh  nhân    trăm  đời   “Tổ 

 Thuật Nghiêu  Thuấn,  Hiến  Chương  Văn  Vũ,  Vạn  Thế  Sư  Biểu”  159  của  Nho 

Gia lại cam lòng hâm hưởng những vật ô uế chẳng thể kham nổi ấy ư? 

Lại  như ở phía Đông  ngoài cửa  miếu  là chỗ để  giết  trâu, tôi trông thấy 

một  cái  nồi  lớn,  nước  chứa  trong  ấy  ô  trược  chẳng  thể  kham  nổi  vì  nó  là 

nước để rửa trâu. Nghĩ đến liền muốn phát ói. Than ôi! Bẩn thỉu đến thế mà 

dùng làm lễ vật để tôn kính thánh nhân được ư? Nếp, tẻ không thơm tho, do 

Minh Đức bèn thành thơm tho, sao không dùng  nếp,  gạo thơm, rau, quả để 

tỏ lòng chí thành? Hơn hai ngàn huyện trong thiên hạ, mỗi năm hai lần khinh 

nhờn Văn Võ nhị thánh160, khiến cho mấy vạn sanh linh đều lâm vào tử địa, 

thật là “khinh thánh, giết vật” quá lớn! Sao không có bậc đại nhân tôn kính 

thánh nhân, yêu tiếc sanh mạng loài vật ra mặt thay đổi vĩnh viễn lệ cũ, lập 

ra cách thức mới, khiến cho oai linh của hai vị thánh chẳng bị những thứ đó 

xông  sực  ô  uế,  mấy  vạn  sanh  mạng  chẳng  bị  làm  thịt  để  làm  thức  ăn  cho 

những  người  tế  lễ?  Thánh  nhân  ôm  lòng  “thương  dân,  yêu  vật”,  há  muốn 

chính mình bị ô uế, khinh miệt, lại còn làm cho mấy vạn sanh linh cùng lâm 

vào tử địa ư? 

Quan  Đế  lúc  còn  sống  thì  tinh  trung  lòa  nhật  nguyệt,  hạo  khí  ngút  trời 

đất, phú quý chẳng dâm,  nghèo  hèn chẳng thay đổi, oai  vũ chẳng thể khuất 

phục; mất đi, làm thần cai quản núi Ngọc Tuyền. Thời Tùy Văn Đế, Trí Giả 

đại  sư  đến  Ngọc  Tuyền161,  Quan  Đế  bèn  vận  dụng  thần  lực  xây  dựng  chùa 

miếu, lại cầu được truyền giới để làm cái gốc cho đạo Bồ Đề và phát nguyện 

ủng hộ Phật pháp  (xem Quan Đế Toàn Thư và Ngọc Tuyền Tự Chí).  Vì thế, 

các tùng lâm trong thiên hạ đều gọi Ngài là Già Lam Bồ Tát, cùng với Vi Đà 

Bồ Tát trấn giữ sơn môn. Hơn một ngàn năm qua, hộ quốc, hộ dân, được tôn 

lên  địa  vị  đế  vương,  há  cam  lòng  nhận  lãnh  những  con  trâu,  dê,  lợn  v.v… 

còn sống ô uế chẳng kham nổi, cho chúng nó là những thứ ngon lành để hâm 

hưởng ư? Dẫu là bọn tham ăn hèn tệ cùng cực trong thế gian cũng chẳng đến 

nỗi  đành  lòng  ngửi  những thứ hôi  nhơ ấy,  mà  lại  bảo  là Quan Đế ưng chịu 

ư? Sao lại coi hai vị thánh nhân văn võ hèn tệ cùng cực đến mức như thế ấy? 

Ô hô, buồn thay! Nếu như có bậc đại nhân hiểu rõ lý lẽ, thực hành lòng kính 

thật sự dấy lên sửa bỏ thói quen hèn hạ khinh thánh hại vật ấy, tôi sẽ thơm 

thảo đảnh lễ, chúc tụng khôn ngằn. 

Còn như cúng bái tổ tông, cố nhiên nên dùng nếp, gạo thơm, rau, quả để 

tỏ lòng tôn kính, cần gì phải giết chóc hoặc mua [thịt, cá] từ hàng đồ tể? Cổ 

nhân cúng tổ tiên còn cầu thóc lúa từ nơi người có lòng nhân, nay vì trọn hết 

lòng  thành  tưởng  nhớ  người  trước  của  ta  mà  khiến  cho  những  loài  vật  kia 

đều chịu nỗi thảm bị giết hại cắt xẻ thì chẳng những đánh mất lòng nhân trắc 

ẩn của chính ta mà còn đánh mất sâu xa đạo tôn kính tổ tiên! Lấy giết chóc 

để tỏ lòng kính, ấy là đại nghịch! Huống chi tổ tông chẳng phải là bậc thánh 

nhân  đã  đoạn  Hoặc  chứng  Chân,  ắt  phải  luân  hồi  trong  lục  đạo  tam  đồ, 

chẳng  vì  họ  làm phước để  họ được siêu thăng thì  là đã đánh  mất đạo  [hiếu 

kính] của người đời sau, há có nên mặc tình sát sanh gây nên chuyện “đã té 

giếng còn bị quăng đá” nữa ư? 

Còn như phụng dưỡng cha mẹ, thức ăn rau quả há chẳng đủ vị ngọt bùi 

mà cần phải ăn thịt, hãm cha mẹ ta vào cảnh đời đời kiếp kiếp bị giết để đền 

trả mối nợ oan uổng vì được ta hiếu dưỡng hay chăng? Nếu chẳng biết sự lý 

tam  thế  nhân  quả,  luân  hồi  lục  đạo  thì  còn  dung  thứ được.  Nay  đã  hiểu  rõ 

chuyện  người  và súc sanh  tuần  hoàn, báo  ứng,  những chuyện ấy được thấy 

thấu triệt trong hai mươi bốn bộ sử và các sách vở, mà vẫn cố chấp thói quen 

hèn  tệ  chẳng  chịu  sửa  đổi,  cứ  mong  cho  chính  mình  và  cha  mẹ  cùng  hứng 

chịu quả  báo ấy, kẻ  như  vậy chẳng đáng  gọi  là  hạng đã  mất trí cuồng tâm, 

đem  Tỳ  Sương,  trầm  độc  dâng  cho  cha  mẹ  mà  mong  được  trường  thọ,  yên 

vui  ư?  Đáng  buồn  thay!  (Những  sự  tích  nhân  quả  ba  đời,  luân  hồi  lục  đạo 

 trong các bộ sử chép rất nhiều. Muốn biết đại khái thì hãy xem sáu câu vấn 

 đáp về vấn đề “thân diệt, tinh thần vẫn còn” trong ba trang từ bốn mươi ba 

 đến  bốn  mươi  lăm  của  bộ  Dục  Hải  Hồi  Cuồng  sẽ  biết  đại  lược.  Lại  nữa, 

 Phật, Bồ Tát muốn làm cho con người kiêng giết, phóng sanh nên dùng lòng 

 đại từ bi, thị hiện thân trong dị loại, giết rồi mới biết là thánh nhân thị hiện, 

 khiến  cho  con  người  chẳng  dám  giết  các  loài  vật  để  ăn  ngõ  hầu  đây  -  kia 

 cùng  được  giải  thoát.  Chuyện  như  vậy  rất  nhiều,  chẳng  thể  ghi  trọn,  nên 

 xem đoạn văn “Vật loại hiện tướng” (hiện thân trong loài vật) nơi trang ba 

 mươi trong quyển 1 của bộ Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

 sẽ biết đại khái. Nguyện những ai xem xong đều sanh chánh tín). 

Nói  đến  chuyện  đãi  đằng  khách  khứa,  bạn  bè,  vốn  nhằm  để  thỏa  lòng, 

phô  bày  tình  cảm,  sao  lại  dùng  chuyện  sát  sanh  thê  thảm  để  giúp  cho  bữa 

tiệc thanh khiết ấy? Loài vật cùng với ta và bạn ta chẳng hề có nỗi oán giết 

cha, sao lại xẻ thịt chúng bày thành tiệc để giúp cho khách khứa vui sướng? 

Cứ  thử  nghĩ  đến  tiền  nhân  hậu  quả  thì  dù  có  ăn  cũng  chẳng  thể  nuốt  trôi 

được! Người đời cưới vợ sanh con vốn để tiếp nối dòng giống, đó là chuyện 

tốt lành nhất, nếu như ăn thịt thì không còn gì hung hiểm hơn được nữa! Ta 

muốn cho vợ chồng giai lão162, con cháu đầy đàn, mà làm cho những con vật 

kia chịu nỗi bi thương lìa đàn, hoặc bị nỗi thảm dao xẻ; đêm thanh suy nghĩ, 

yên  lòng  được  chăng?  Lại  nữa,  người  ta  cứ  mỗi  khi  gặp  dịp  vui  như  chúc 

thọ, cưới vợ, sanh con v.v… nếu vô ý nói đến những chữ Chết, Tang v.v… 

chủ  nhân  không  vui,  nếu  có  chuyện  như  làm  hư  vỡ  đồ  đạc  chẳng  hạn  liền 

cho là bất tường. Cớ sao giết các sanh mạng, cắt, chặt, nấu, nướng, cho đến 

xé ăn, lại ngược ngạo coi là vui, là lễ, là tốt lành, may mắn? Thật ra, ấy là cái 

tâm gì vậy? Chính là [làm theo] thói quen không suy nghĩ đó thôi! 

Nếu nói đến chuyện để tự cung phụng mình thì lại càng không nên giết. 

Nên  nghĩ rằng:  Ta sanh trong thế  gian có  công đức  gì đối  với  nhân dân  và 

muôn  loài, có phước trạch gì đối  với tổ tông, cha  mẹ, nay được  nhờ phước 

ấm  của  tổ  tông,  cha  mẹ  che  chở  sâu  dầy,  chẳng  cực  lực  làm  lành  để  tăng 

thêm  phước  cho  tổ  tông,  cha  mẹ,  lại  cứ  mặc  tình  sát  sanh  ăn  thịt,  chẳng 

những  bất  lợi  cho  chính  mình,  mà  còn  gây  liên  lụy  cho  tổ  tông,  cha  mẹ! 

Huống chi  ta bẩm thụ di thể từ cha  mẹ,  hằng  ngày dùng  loài  vật để bồi bổ, 

lâu ngày khí chất sẽ biến đổi theo, thật đáng sợ! 

Nay  tôi  nêu  chứng  cứ  đại  lược  ngõ  hầu  người  biết  yêu  thương  chính 

mình sẽ tận lực dứt bỏ thói tham ăn ngon ấy. Sách Vạn Thiện Tiên Tư chép: 

 “Đàn bà có thai ăn thịt thỏ thì con bị môi sứt, ăn chim sẻ thì mắt lé, ăn cua 

 thì phần nhiều con bị đẻ ngang, ăn ba ba thì cổ ngắn đầu teo, ăn cá chình, 

 lươn thì phần nhiều khó sanh, ăn thịt ếch thì phần nhiều con bị câm ngọng”.  

Sách Đại Đới Lễ163 chép:  “Ăn thịt thì dũng cảm nhưng hung hãn, ăn ngũ cốc 

 thì trí  huệ,  khéo  léo;  đều  là  khí  chất  [của chính  mình]  bị  chuyển  biến  theo 

 khí chất của từng loài vật vậy” . Khí chất  do cha  mẹ để lại cho ta vì ăn thịt 

mà dần dần bị biến đổi ngấm ngầm thành khí chất của loài vật, đấy là đại bất 

hiếu! 

Từng thấy  [người ta] chữa  trị kẻ cứa cổ  nhưng chưa đứt khí quản bằng 

cách cắt thịt chim  hay  thịt  gà sống đắp  vào chỗ bị thương, khi  lành  rồi chỗ 

ấy bèn mọc lên lông gà. Tuy đắp ở bên ngoài nhưng chỗ ấy vẫn là thể chất 

của súc vật. [Như vậy thì] suốt cả đời ăn thịt để bồi đắp bên trong há chẳng 

đáng kinh sợ hoảng hốt ư? Như vậy là gìn giữ di thể được bẩm thụ từ cha mẹ 

đó sao? Huống chi chất thịt đều chứa chất độc, do lúc [con vật] bị giết, hận 

tâm kết lại cho nên người ăn thịt phần nhiều hay sanh ghẻ chốc, khi ôn dịch 

lưu  hành  hay  mắc  bệnh  truyền  nhiễm.  Người  ăn  chay  thường  ít  mắc  phải 

những  chứng  ấy.  Phàm  muốn  giải  thoát  oán  nghiệp,  giữ  gìn  thân  thể  thì 

không thể không biết [chuyện này]. 

Nếu nói: “Tam sanh ngũ đỉnh164, nhờ vào loài vật để tỏ lòng thành; nếu 

như ông vừa nói thì pháp do cổ thánh hiền đã lập đều sai trái hết hay sao?” 

Đáp: Thánh hiền thuận theo thói tục mà lập pháp, lúc đầu chẳng phải là thật 

nghĩa  rốt  ráo.  Nay  đã  biết  sự  thật  người  và  súc  sanh  luân  hồi  thì  cố  nhiên 

phải bỏ Quyền theo Thật, há nên chấp Quyền bỏ Thật, tổn thương đức hiếu 

sanh của trời đất, chôn vùi lòng nhân bất nhẫn của chính mình? Huống chi, 

nhờ  vào  vật để  tỏ  lòng Thành thì sao không  mượn  nếp,  gạo thơm,  rau, quả 

mà cứ phải dùng những vật máu thịt ô uế? Há chẳng phải là nói trời, đất, đức 

Khổng, đức Quan  thích  vật  nhơ  uế,  ghét  những  món thanh  khiết  ư?  Không 

có gì khác ngoài việc quen thói chẳng biết là sai đó thôi! Đến như việc cúng 

tổ, phụng dưỡng cha mẹ, đãi khách, tự dùng, hễ nhìn lại sẽ đều biết rõ là sai, 

đều [hãy nên] thay đổi thói cũ, nên tôi chẳng nói tỉ mỉ. 

Nếu như lại nói: “Nếu như ông nói thì hoàn toàn chẳng sát sanh ăn thịt, 

ắt loài vật sẽ đầy dẫy trọn khắp thế giới, biết làm sao đây?” Đáp: Những thứ 

bị  con  người  ăn  đều  là  do  con  người  làm  cho  chúng  nó  sanh  sôi  nẩy  nở. 

Những loài lợn, dê, gà, vịt kia nếu như nhốt riêng các loài đực - cái, trống - 

mái  thì  chưa  quá  mười  năm,  chúng  nó  sẽ  vĩnh  viễn  không  tồn  tại  nữa! 

Huống chi những giống cọp, báo, chó sói, rắn, rết, con người đều chẳng ăn, 

sao từ cổ đến nay chúng nó chẳng đầy khắp thế giới vậy? Phải biết: Nếu con 

người ăn thịt  nhiều thì  người ta  lập ra cách  để  những  giống  lợn, dê,  gà,  vịt 

v.v…  sanh  trưởng  cho  nhiều!  Thật  ra,  quá  nửa  đều  là  vì  bụng  miệng  tham 

muốn,  chẳng  tiếc  mạng  loài  vật,  phải  theo  nghiệp  thọ  báo,  thác  sanh  trong 

những loài vật ấy để bị người ta giết ăn! 

Do  vậy,  kinh  Lăng  Nghiêm  nói:   “Tham  lẫn  ái  cùng  nẩy  nở.  Do  tham 

 chẳng  thể  ngưng  dứt  nên  các  loài noãn,  thai,  thấp,  hóa  trong  thế  gian  cậy 

 mạnh hiếp yếu, ăn nuốt lẫn nhau. Người ăn dê, dê chết thành người, người 

 chết thành dê, như thế cho đến mười thứ sanh loại, chết chết sống sống ăn 

 nuốt lẫn nhau” . Kinh Phạm Võng dạy:  “Nếu là đệ tử Phật thì do từ tâm bèn 

 hành nghiệp phóng sanh, hết thảy người nam đều là cha ta, hết thảy người 

 nữ đều là mẹ ta. Đời đời ta chẳng bao giờ không sanh ra từ họ”.  Vì thế, lục 

đạo chúng sanh đều là cha mẹ ta, giết chúng để ăn thịt chính là giết cha mẹ 

ta.  Kinh  Lăng  Già  dạy:  “Hết  thảy  chúng  sanh  từ  vô  thủy  đến  nay  luân  hồi 

 chẳng ngơi trong sanh tử, không ai chẳng từng làm cha mẹ, anh em, con cái, 

 quyến thuộc cho đến bạn bè, người thân yêu, kẻ hầu hạ, sanh sang đời khác 

 mang thân chim, thú v.v… Sao lại bắt lấy chúng để ăn thịt?”  Trong các kinh 

Đại Thừa, những câu nói như vậy nhiều lắm, khó thể trích đủ. 

Quán  lời Phật dạy, có thể biết  rằng cái  họa sát sanh ăn thịt rất sâu, con 

người và súc vật tuần hoàn, giết ăn lẫn nhau. Nếu vẫn chấp mê chẳng ngộ thì 

sẽ  trở  thành  “kẻ  đáng  thương  xót”  như đức  Như  Lai  đã  gọi.  Phải  biết  kiếp 

đao binh đều do sát sanh phát khởi. Một ngày trong thế gian chẳng biết giết 

mấy vạn vạn triệu! Do ác tâm sát sanh ăn thịt và tâm oán hận của những con 

vật  bị  giết  kết  thành  kiếp  đao  binh.  Mười  mấy  năm  qua,  trong  nước  ngoài 

nước chiến tranh, người bị tử vong số đến vạn vạn. Huống hồ thiên tai liên 

tiếp giáng xuống, lụt lội, hạn hán, ôn dịch, bão lốc, động đất, biển trào, sông 

tràn,  thổ  phỉ,  đạo  tặc,  các  thứ  tai  nạn  xảy  ra  dồn  dập,  thóc  gạo  đắt  đỏ,  dân 

không  lẽ  sống.  Bọn  ta  gặp  phải  thời  đại  này  mà  vẫn  chẳng  phát  lòng  tự 

thương  xót,  sanh  tâm  tự thương  mình  xót  người  để  mong  vãn  hồi  kiếp  vận 

thì  còn  quý  báu  gì  để  dự  vào  trong  số  mục  Tam  Tài,  là   “vạn  vật  chi  linh”  

nữa ư? Nỡ dùng tâm tánh  “có thể làm Nghiêu - Thuấn, có thể thành  Phật”  

để trầm  luân bao kiếp dài  lâu trong biển  nghiệp ăn  giết  lẫn  nhau không thể 

thoát ra được thì chẳng đáng buồn ư? 

Thích Ấn Quang soạn 



Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Quyển 1, phần 3 hết 

Hết quyển 1 



---o0o--- 

Quyển II 

 Phần 1 

2.2.2. Cứu khổ: 

 



Chia thành tám môn:  



- Cứu lửa thiêu. 



- Cứu nước chìm. 



- Thoát hiểm. 



- Thoát giết chóc. 



- Thoát hành hình. 



- Lành bệnh. 



- Trừ tà quái. 



- Cứu khỏi đọa lạc. 



Xét  theo  mặt  Sự  và  mặt  Lý  của  việc  cứu  khổ  thì  như  phẩm  Quang 

Minh Giác của kinh  Hoa Nghiêm đã chép:  “Chúng sanh lưu chuyển ái dục 

 hải,  vô  minh  võng  phú  đại  ưu  bách,  chí  nhân  dũng  mãnh  tất  đoạn  trừ,  thệ 

 diệc đương nhiên thị kỳ hạnh”  (Chúng sanh lưu chuyển trong biển ái dục bị 

lưới vô minh che lấp, bức bách gây lo buồn lớn. Bậc chí nhân dũng mãnh ắt 

phải  đoạn  trừ  những  điều  đó,  đương  nhiên  cũng  thề  sẽ  làm  hạnh  ấy).  Đấy 

chính  là  ý  nghĩa  của  việc  cứu  lửa  thiêu,  nước  chìm,  thoát  chết,  thoát  hành 

hình v.v... Chúng sanh không nơi nương tựa, bệnh tật trói buộc, thường chìm 

đắm trong  đường ác, khởi  lên  tam độc,  ngọn  lửa to  hừng  hực thường  nung 

đốt, nên phải có hạnh “tịnh tâm độ họ”. Đấy chính là ý nghĩa của việc lành 

bệnh,  trừ tà,  cứu  khỏi  rơi  ngã,  cứu  nạn  lửa  thiêu  v.v...  Chúng  sanh  mê  mất 

chánh đạo, thường đi theo đường tà  vào trong  nhà tối, bèn  vì  họ thắp  ngọn 

đèn  chánh  pháp  to  lớn  chiếu  sáng  vĩnh  viễn,  đấy  chính  là  ý  nghĩa  của  việc 

thoát hiểm, trừ tà, cứu họ khỏi đọa lạc v.v... Chúng sanh trôi giạt, đắm chìm 

trong  biển  các  cõi165,  sầu  lo,  hoạn  nạn  không  bến  bờ  nương  tựa,  bèn  thực 

hiện hạnh “vì họ tạo dựng đại pháp thuyền, khiến cho họ đều đắc độ”. Đấy 

chính là ý nghĩa của việc cứu người chìm đắm. Thấy các chúng sanh ở trong 

đường hiểm, bị sự khổ già, bệnh, chết thường bức bách, bèn thực hiện hạnh 

“tu các phương tiện không hạn lượng, thệ sẽ đều độ trọn hết”. Đấy chính là ý 

nghĩa của việc “thoát hiểm, khỏi bị giết, thoát khỏi hành hình” v.v... 

Những điều đã nói trên đây Sự lẫn Lý đều đủ, nay tôi chỉ chọn khía cạnh 

thông tục, chuyên ca tụng theo mặt Sự. 



---o0o--- 



2.2.2.1. Cứu nạn thiêu đốt 





 1. Bèn có: Từ Vân tụng chú, ba phen lửa nóng chẳng thiêu. Trường 

 Thư trì danh, bốn mặt phóng hỏa đều tắt. 

  

 2. Kinh hoảng bốn mặt lửa cùng ập tới, chỉ chừa khoảnh đất dung 

 thân.  [Kiệt sức] xưng danh mới vừa một chữ, gió liền đổi chiều tắt lửa. 

  

 3. Lý mẫu kinh hồn tỉnh mộng, chỉ cháy lò sấy áo. Nghe Diệp Dục 

 Tinh tụng niệm, màn trướng hãy còn nguyên. 



 4. Quốc Khanh thoát nạn, tự thấy Đại Sĩ dắt dìu. Pháp Vũ cháy lầu, 

 tự có thần linh ủng hộ. 

  

 5.  Dốc  lòng  chuyên  lễ  Phật,  tiệm  ông  Uông  hãy  còn.  Tâm  chí  tín 

 cảm trời, nhà họ Thái vô sự. 



 6. Trên tháp Thiên Hỷ, kinh vàng chẳng tổn. Nơi nhà Tỷ Bộ, tượng 

 vẽ còn nguyên. 



 7. Một bản kinh xưa, tiêu tai nạn nhiều phen nơi Thiện Ấp. Ba gian 

 nhà cũ, cứu đại kiếp vùng phụ cận Đông Kinh. 

  

 8.  Nếu  chẳng  ban  hương  Chiên  Đàn,  ai  thoát  khỏi  khói  hôi,  lửa 

 rực? Đấy là sự cứu khổ thứ nhất của Đại Sĩ vậy. 

  

  



(1) Theo  Liên Tông  Bảo Giám,  ngài Tuân Thức đời Tống  hiệu  là  Từ 

Vân  Sám Chủ, dựng chùa  Hạ Thiên  Trúc  gồm  mấy  trăm  gian. Mỗi  lần  bắc 

một cây kèo, đều tụng bảy biến chú Đại  Bi.  Ba  lượt  giặc đốt phá chùa,  lửa 

đều tự tắt. 

Theo Biện Chánh Luận, ông Trúc Trường Thư đời Tấn, chuyên dốc lòng 

tụng Quán Âm Kinh, ngụ cư ở đất Ngô. Khi những nhà xung quanh bị cháy, 

ông  Thư đứng phía dưới chiều  gió,  nhất tâm  niệm Quán  Thế  Âm,  lửa cháy 

đến  gần, đột  nhiên  gió thổi  ngược  lại, lửa  tắt. Cả ấp kinh dị. Có kẻ ác nghi 

ngờ sự linh cảm ấy bèn đợi đến đêm lúc gió mạnh, đem bó củi đã nhóm lửa 

ném  vào  nhà  [ông  Trúc],  ném  khắp  bốn  mặt  đều  tắt.  Khi  ấy,  hắn  mới  than 

thở, công nhận thần lực, khấu đầu tạ tội. Ông Thư nói: “Ta tụng niệm Quán 

Thế Âm chẳng biếc nhác, hễ có tai nạn gì đều liền thoát khỏi”. 



(2)  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  2,  sư  Thích  Pháp  Trí  đời  Ngụy,  lúc 

còn  tại  gia,  đi  một  mình  trong  vùng  đầm  lầy.  Đột  nhiên  lửa  dữ  bốc  cháy 

đùng đùng, bốn mặt lửa đều ùa tới, tự nhủ “ta ắt phải chết”, chỉ chí tâm niệm 

Quán  Thế  Âm.  Trong  khoảnh  khắc,  lửa  cháy  ào  qua,  không  còn  sót  một 

cọng cỏ nào, chỉ có chỗ đất nơi Pháp Trí đứng là không sao cả. 

Lại nữa, sư Thích Pháp Lực đời Ngụy, sửa tháp, dựng nhà, xin được một 

xe gai, đi qua nơi đầm lầy, chợt gặp lửa đốt đồng. Nhằm lúc mệt mỏi, buồn 

ngủ, lửa đã bén tới, bèn to tiếng xưng niệm chữ Quán, chưa kịp niệm tới chữ 

Thế Âm, theo tiếng niệm, gió đã xoay chiều, lửa liền tắt. 



(3) Trong sách Linh Nghiệm Ký, ông Lý Ấn Vạn nói:  “Mẹ tôi theo lời 

 cha tôi dặn trong thư, trở về quê. Trong thuyền, hơ quần áo trên lồng ấp166, 

 nửa  đêm  quần  áo  bén  lửa.  Mẹ  tôi  mộng  thấy  trên  hư  không  có  tiếng  hô 

 hoán: ‘Bồ Tát đến rồi’, tiếng reo hò dồn dập. Kinh sợ, tỉnh giấc, lửa đỏ đã 

 ngập thuyền, lan kín cả mui, vội dập tắt lửa”.   

Theo  Ứng  Nghiệm  Ký,  Diệp  Dục  Tinh  kiền  thành  tụng  Cao  Vương 

Kinh. Một ngày nọ, trong lúc bạn bè tụ họp, họ bèn mời ông tụng niệm. Cô 

em  gái còn bé  nghe  tụng kinh bèn chạy  đến  nghe, liếc thấy trên  lầu có ánh 

lửa bèn  hô  lên. Dập tắt được  lửa,  mền  nệm đều cháy sạch,  nhưng  màn treo 

vẫn còn. 



(4)  Theo  sách  Nam  Hải  Từ  Hàng,  tại  Sơn  Âm,  ba  anh  em  ông  Trần 

Quốc Khanh ở cùng một nhà, chỉ riêng Quốc Khanh ưa làm lành, sáng chiều 

kiền  thành tụng chú Quán  Âm. Một đêm  nọ, do không cẩn thận  nhà bị bốc 

cháy, Quốc Khanh thấy Bạch Y Đại Sĩ cứu vớt che chở liền thoát được, các 

em đều bị chết cháy. 

Theo Phổ Đà Chí, vào năm Càn Long thứ 3 (1738) đời Thanh, lầu trống 

chùa  Pháp  Vũ  bị  hỏa  hoạn,  gió  rất  mạnh,  sắp  cháy  lan  sang  những  căn  lầu 

như Thủy  Nguyệt  v.v...  chợt  Hỏa  Thần  thị  hiện,  gió  chuyển  hướng,  thổi  ra 

ngoài, các lầu không bị sao cả. 



(5)  Theo  Hiện  Quả  Tùy  Lục,  ông  Uông  X...  đời  Minh  sống  ở  Côn 

Sơn,  ăn  chay  ba  năm,  tính  sang  Phổ  Đà  dâng  hương.  Nhằm  hôm  Nguyên 

Đán, ông gói ghém hành trang xuống thuyền, chợt [những căn phố] bên cạnh 

cửa tiệm bốc lửa, [người nhà] vội báo cho ông hãy về ngay. Ông Uông nói: 

“Ta dốc lòng Thành suốt ba năm rồi mới triều bái Bồ Tát, há vì một cái tiệm 

mà thay đổi chí hướng của ta ư? Dẫu cháy sạch, cũng không trở về”, rồi cứ 

căng  buồm  ra  đi.  Dâng  hương  xong,  trở  về  Côn  Sơn,  thấy  nhà  cửa  ở  bốn 

phía tiệm ấy đều đã cháy tan, chỉ còn mỗi cái tiệm của chính mình. 

Theo Tín Tâm Lục, ông Thái Tư Tương được cử giữ chức Thôi Tào Vận 

(kiểm soát vận chuyển đường thủy), thuê nhà dân để làm công sở, bốn phía 

không có tường, ở sát với nhà dân. Chợt hàng xóm bốc lửa, mọi nhà đều lo 

cứu  đồ  đạc,  ông  Thái  ngồi  yên  không  động  đậy.  Kẻ  hầu  nhiều  lần  van  nài 

ông Thái hãy lánh nạn, nhưng ông ta chẳng đoái hoài. Lửa cháy lan tới, vượt 

qua công sở của ông Thái, còn cháy thêm mấy nhà nữa rồi mới tắt. Người ta 

hỏi  ông  có  thuật  gì,  ông  đáp:  “Tôi  kiền  thành  tụng  chú  Đại  Bi”.  Người  ta 

bảo: “Thần chú cố nhiên linh nghiệm, lỡ vạn nhất không ứng nghiệm, thì há 

chẳng phải là chết uổng một mạng ư?” Ông Thái nói: “Nhà tôi nhiều đời trì 

tụng,  những  sự  tích  thoát  khỏi  những  ách  nạn  đao  binh,  nước  lửa,  nạn  gấp 

v.v... chẳng thể kể xiết. Còn như tôi trì chú đã hai mươi năm, phàm gặp phải 

nạn  gấp,  hễ  cảm  đều  thông.  Trong  thời  Càn  Long,  khi  tôi  sống  ở  kinh  đô, 

nhà  hàng  xóm  ở  phía  Nam  bốc  lửa,  lại  gặp  trận  gió  nồm,  lửa  càng  cháy 

mạnh, dọn chạy đồ đạc không kịp. Tôi tụng chưa xong một biến chú này, gió 

đã đổi chiều, lửa cháy ngược lại phía Nam, riêng nhà tôi không sao. Vì thế, 

biết sâu  xa chú  này được chư thần  ủng  hộ, gìn  giữ, có thể chuyển  biến ách 

nạn. Nếu lòng tin không chân thành, làm sao dám coi thường hiểm nạn cho 

được?  Nhưng  phải  sám  hối  tội  trước,  tận  lực  làm  chuyện  lành.  Mỗi  ngày 

sáng tối kiền thành tụng chú năm bảy lượt thì sở cầu không chi chẳng được 

toại ý!” 

Theo sách Liệt Tử, Trọng Ni nói:  “Người có lòng tin chí thành sẽ động 

 trời đất, cảm quỷ thần, ngang dọc khắp trời đất không trái nghịch” , há phải 

chỉ là trải nỗi nguy hiểm, vào trong nước lửa mà thôi! 



(6)  Theo  Mặc  Ký,  Lý  Hậu  Chúa  nhà  Nam  Đường167  đích  thân  chép 

Tâm Kinh bằng chữ vàng, ban tặng cung nhân Kiều Thị. Về sau, Kiều Thị bị 

đưa  vào  cung  nhà  Tống,  nghe  tin  Hậu  Chúa  đã  chết,  bèn  bỏ  cuốn  kinh  ấy 

trong tướng luân168 của tháp chùa Thiên Hỷ. Về sau, nhà chùa bị hỏa hoạn, 

tướng luân bị rơi xuống, nhưng kinh vẫn còn nguyên. 

Theo Linh Nghiệm Ký, ông Lý Vạn Ấn làm quan Tỷ Bộ169. Khi cha ông 

làm quan ở Giang Hữu, có thờ tượng Đại Sĩ [bằng tranh vẽ]. Tàn đuốc chợt 

nổ  tung,  rơi  xuống,  những  món  đồ  thờ  đều  bị  cháy  sạch,  nhưng  cuốn  trục 

tranh thờ [vẽ hình Đại Sĩ] vẫn còn nguyên. 



(7)  Theo sách Quán  Âm  Kinh Cận Nghiệm,  vùng Mão Điền ở Thiện 

Ấp  nhiều  lần  bị  hỏa  hoạn,  nhưng  nhà  Ngu  Khải  nhiều  lần  thoát  nạn.  Lửa 

cháy đến gian nhà phụ bên trái nhà họ Ngu đều tự tắt. Do vậy, họ bèn lục lọi 

để  kiếm  xem  có  gì  lạ  không  thì  từ  trên  tấm  lót  trần  nhà  tìm  được  một  bản 

khắc gỗ Quán Âm Kinh đã cũ, mới biết nguyên do thoát khỏi hỏa hoạn. Vì 

thế, nhà nhà khắc kinh này, trai giới trì tụng, đến nay đã ba mươi năm chưa 

hề bị hỏa hoạn. 

Năm Dân Quốc 11 (1922), Nhật  Bản động đất. Đại  biểu của  Phật Giáo 

Phổ Tế Nhật Tai Hội (hội Phật giáo cứu tế tai nạn tại Nhật Bản) là các ông 

Bao  Thừa  Chí,  Dương  Thúc  Cát  v.v...  sang  Nhật  cứu  trợ,  gởi  thư cho  ngài 

Thích  Ấn  Quang,  [trong  ấy  có  đoạn]:   “Số  người  chết  ở  Nhật  Bản  lần  này 

 ước  chừng  hơn  ba  mươi  vạn,  hài  cốt  chất  như  núi.  Khu  Thiển  Thảo 

 (Asakusa) ở Đông Kinh gần như hoàn toàn hủy hoại, công viên, ao nước bị 

 thiêu  cạn.  Trong  công  viên  có  Quán  Âm  Đường,  gồm  ba  gian  xây  theo  lối 

 cũ.  Nạn  dân  bị  lửa  bao  vây,  ùa  nhau  chạy  vào  đó  ước  chừng  hơn  ba  vạn 

 người. Trong chánh điện và các gian nhà phụ đều đầy ắp người, cùng niệm 

 Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  đều  được  thoát  nạn  ấy,  mà  cũng  chỉ  có  ngôi  điện 

 đường ấy là còn nguyên. Do vậy, người Nhật ca ngợi không ngớt lời”. 



(8)  Theo  phẩm  Nhập  Pháp  Giới  kinh  Hoa  Nghiêm,  núi  Ma  La  Da170 

sanh  ra  loại  hương Chiên Đàn,  nếu dùng  hương ấy bôi  lên thân,  gieo  mình 

vào  hầm  lửa, lửa chẳng thể đốt được. Phẩm  Thí Dụ kinh  Pháp  Hoa có câu: 

 “Xú yên bồng bột, tứ diện sung tắc”  (Khói hôi, lửa hực, bốn mặt ngập tràn). 





Ghi thêm: Theo Giác Thế Kinh Thuyết Chứng, trong niên hiệu Thiên 

Khải đời Minh, thành Hàng Châu bị hỏa hoạn lớn, có nhà buôn vùng Giang 

Hữu  ở  trên  lầu  cao  chót  vót,  tự biết  là  không  sao  cứu  được.  Người  ta  thấy 

Bạch  Y  Đại  Sĩ  rưới  nước  bên  lầu,  người  theo  hộ  vệ  rất  đông.  Lửa  tắt,  mọi 

người hỏi ông ta đã làm điều lành nào? Thương nhân chối là chẳng làm điều 

lành nào. Về sau, chú ông ta kể: “Khi cha nó mất, để lại năm trăm lạng vàng. 

Thằng cháu ấy là con vợ cả, đã trưởng thành, còn bốn em trai nó là con vợ 

kế hãy còn thơ ấu.  Thằng cháu ấy  buôn bán  hai  nươi  năm, dành dụm được 

năm  ngàn  lượng  vàng,  tới  khi  các  em  nó  đã  lập  gia  đình,  bèn  chia  tài  sản 

thành năm phần, chia đều cho các em, cả họ đều khen ngợi”. 





---o0o--- 



2.2.2.2. Cứu nạn chìm đắm 

 

 

 

 1. Bèn có: Huệ Khánh đối mặt cơn lốc, thấp thoáng thần kim giáp 

 xuất hiện. Cảnh Nhân bị ngã xuống nước, thoát nạn nhờ tụng phẩm Phổ 

 Môn. 

  

 2. Từ Vinh hãm trong vực xoáy, ánh lửa rực đầu non. Cụ Lã lọt nơi 

 nước xiết, ánh đuốc soi rõ bờ. 

  

 3.  Hành  Đồng  nhảy  xuống  biển,  chợt  có  Tăng  nhân  áo  nâu  sồng 

 xuất hiện. Họ Lưu bị lật thuyền, bèn được ánh sáng màu hồng chiếu rọi. 

  

 4. Cố Mại vượt sông yên ổn, lắm lượt ngửi mùi hương lạ. Vạn Thọ 

 quay thuyền trở lại, cũng thấy ngọn lửa thần kỳ. 

 

 5.  Thương  nhân  lênh đênh trên  biển,  Tăng  chống  tích  trượng dẫn 

 đường. Lưu Tế dong thuyền vượt hồ, hai người kè thuyền vượt thoát. 

  

 6.  Tại  Lương  Sơn,  một  bé  trai  đột  nhiên  nắm  áo.  Hồ  Bành  Lễ, 

 người khổng lồ hô to ôm gỗ. 

  

 7.  Lệnh  Tông  lánh  giặc,  nai  dẫn  đường  vượt  bến  Mạnh  Tân.  Lưu 

 sứ lọt thuyền, biển thẳm cá chở đuổi kịp thuyền. 

  

 8. Loan Tuân ngã xuống nước, như đi trên đất. Đình Dục lọt xuống 

 sông, sóng chỉ ướt quần. 

  

 9.  Nhà  thuyền  trì  trai,  quỷ  bèn  trái  lệnh.  Nhất  Thừa  xưng  danh, 

 linh cảm đẩy mui. 

  

 10. Pháp Thuần gặp được bè tiên, Thành Khuê chợt vớ gỗ nổi. 

 11. Nhật Húc mộng thấy có người bảo “hãy gọi tên ta”, Doãn Thăng 

 được lợi nhờ công hóa độ chúng sanh. 

 12.  Ngầm  bảo  vệ  Trình  Chiêu,  vật  đến  đỡ  chân.  Dẫn  Hy  Tải  trở  về, 

 hóa cội dâu cột thuyền. 

 13. Ông  Phan vượt biển, chẳng tin ngu  muội như Thương Khâu. Cụ 

 Vương lướt sóng, chân khác nào bước trên đất bằng. 

 14.  Ứng  nghiệm  soạn  ký,  ông  Túc  mừng  hai phen  sống  sót.  Đón  tôn 

 tượng về, họ Lâm được báo đáp bồi hoàn. 

 15. Giản Nam và Thiên Tích, phu thuyền kinh hãi. Ánh Khuê với Đại 

 Thành, thân riêng sống sót. 

 16. Xứ Giang Ninh, nữ nhân nhà cụ Trang toàn mạng. Nơi Nam Việt, 

 nhóm ông Châu chìm thuyền được cứu. 

 17. Âm thầm bảo vệ thuyền quả phụ, cô  nhi. Ngầm hô đẩy thoát họa 

 lửa rực ao cá. 

 18. Than ôi! So với sách Nho câu nệ, nhọc công giữ điều răn “chớ vào 

 vực thẳm”. Sao bằng quy y Phật pháp, chẳng vướng hung tai tột bực? Đấy 

 là sự cứu khổ thứ hai của Đại Sĩ vậy. 

  

 

(1) Theo sách Pháp Uyển Châu Lâm, trong niên hiệu Nguyên Gia đời 

Tống,  ngài  Trúc  Huệ  Khánh  ngồi  thuyền  sang  Lô Sơn,  giữa  dòng  chợt  nổi 

gió, thuyền sắp  lật. Huệ  Khánh kiền thành tụng Quán  Âm  Kinh,  mọi  người 

dõi nhìn thì thấy loáng thoáng có thần nhân mặc giáp bằng vàng, lôi thuyền 

xông qua cơn lốc, cắt ngang dòng tấp vào bờ. 

Theo  sách  Pháp  Hoa  Cảm  Thông,  Sầm  Cảnh  Nhân  đời  Đường  tụng 

phẩm Phổ Môn từ bé, từng qua đất Ngô, thuyền lật, bị rơi xuống nước, nghe 

có người nói: “Tụng phẩm Phổ Môn thì phải thoát được thủy nạn”. Nghe nói 

như  vậy  ba  lượt,  liền  nổi  lên  mặt  nước.  Trong  khoảnh  khắc  đã  chạm  bờ, 

những người khác đều chết đuối. 



(2)  Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  đời  Tấn,  Từ  Vinh  ngồi  thuyền  qua 

Định  Sơn,  bị  mắc  vào  vùng  nước  xoáy,  bèn  vội  niệm  danh  hiệu  Quán  Thế 

Âm,  dường  như có  mấy  chục  người  lôi  thuyền  ra  khỏi  vùng  xoáy.  Khi  ấy, 

trời sắp tối, gió giật, mưa to, ông Vinh tụng kinh không ngớt. Chợt đầu núi 

có ánh lửa sáng rực chiếu tận trời thẳm, [phu thuyền] bẻ lái về đó, liền vào 

được bờ. Sáng ra, hỏi người trong bãi thuyền: “Tối hôm qua trên đầu núi là 

lửa gì vậy?” Mọi người ngạc nhiên, bảo: “Mưa gió suốt ngày, làm sao có lửa 

được?” Mới biết là do Phật lực ngầm gia hộ. 

Theo  Minh  Tường  Ký,  vào  đời  Tấn,  cha  ông  Lã  Tủng  từng  bơi  thuyền 

trên  một con suối  nước chảy  xiết. Trời tối,  mưa  gió ập tới, bèn  niệm  Quán 

Thế Âm không ngừng. Trong khoảnh khắc có ánh lửa soi đường dẫn vào bờ, 

như có người cầm đuốc vừa thoáng đằng trước lại vụt ra đằng sau, thuyền cứ 

theo ánh đuốc mà đi, bèn được trở về nhà. 



(3)  Theo  Quái  Viên,  vào  năm  Canh  Tuất  (1610)  niên  hiệu  Vạn  Lịch 

đời  Minh,  Tào  Hành  Đồng  theo  bề  trên  triều  bái  Phổ  Đà.  Ông  Đồng  thầm 

khấn Đại Sĩ, nguyện xả thân. Trở về, tới biển Liên Hoa, liền chắp tay nhảy 

xuống  biển,  [người  trên  thuyền]  không  cách  nào  vớt  được.  Hơn  ba  tháng 

sau,  ông  ta  đột  nhiên  tự  trở  về,  kể:  “Lúc  nhảy  xuống  biển,  thấy  có  một  vị 

Tăng người Tây Vực, đắp ca-sa bằng vải nâu sồng, giong thuyền tới vớt tôi 

lên, đưa về Châu Sơn, tới một nhà dân chài, rồi vị tăng Tây Vực ấy chợt biến 

mất”. 

Theo  Kỷ  Cầu  Thư,  năm  Kỷ  Sửu  (1649)  đời  Thuận  Trị  nhà  Thanh,  ông 

Lưu X... ở Mạt Lăng triều bái Nam Hải, ngồi trong thuyền, lòng phát nguyện 

được thấy Bồ Tát. Về sau, chợt gặp sóng gió, thuyền lật. Họ Lưu rớt xuống 

nước, trước mặt thấy ánh sáng đỏ chiếu khắp nơi. Một vị Tăng nắm tay ông 

Lưu  dẫn  đi,  trong  chớp  mắt  đã  về  đến  nhà,  vị  Tăng  biến  đâu  mất.  Họ  Lưu 

như say, như mộng, uống trà nóng xong rồi mới tỉnh hồn, kể lại mọi chuyện. 



(4) Theo Minh Tường Ký, trong niên hiệu Nguyên Gia đời Tống, Cố 

Mại  đi  thuyền  bị  va  phải  đá  ngầm.  Gió  rít,  sóng  nhồi,  vội  tụng  Quán  Âm 

Kinh mười mấy lượt, gió yên, sóng lặng. Giữa dòng nhiều lượt nghe có mùi 

thơm lạ lùng sực nức, vượt sông bình yên. 

Theo Pháp Uyển Châu Lâm, vào thời Nguyên Gia nhà Tống, Phục Vạn 

Thọ  từng  qua  sông  vào  lúc  canh  tư,  đêm  tối,  gió  dữ,  không  biết  phương 

hướng  là đâu. Vạn  Thọ  nhất tâm  quy  mạng Quán  Thế  Âm,  niệm danh  hiệu 

Ngài chẳng ngớt tiếng. Chợt thấy bờ Bắc có ánh lửa, quay thuyền hướng về 

đó, trời chưa sáng đã đến nơi. Hỏi người trên bờ thì tuyệt nhiên chẳng có ai 

nhóm lửa! 



(5) Vào đời Tấn, một thương nhân ở Tây Vực, bơi thuyền trong biển 

bị lạc lối, xưng niệm danh hiệu Quán Âm, thấy một vị Tăng cầm tích trượng, 

băng mình trên không trung dẫn lối. 

Vào đời Tấn, Lưu Tế vượt hồ gặp gió bão, bèn tụng niệm Quán Thế Âm, 

chợt thấy hai người kè thuyền đưa qua hồ. 



(5) Theo Cao Tăng Truyện, tập 1, vào đời Tống, ngài Cầu Na Bạt Đà 

La171 được Nam Tiếu Vương [Lưu] Nghĩa Tuyên tôn kính. Vương âm  mưu 

dấy loạn, ngài Cầu Na khóc lóc can ngăn, Vương vẫn không nghe. Sau trận 

đại bại ở Lương Sơn, Sư bị té xuống sông, nhất tâm tụng Quán Thế Âm Bồ 

Tát, trông thấy một đứa bé trai lôi áo, bèn hỏi: “Ngươi là đứa bé con mà làm 

được như vậy ư?” Đến bờ, đứa bé biến đâu mất. 

Theo lời chú thích tác phẩm Linh Cảm Phú, vào đời Thanh, Trầm Khởi 

Tiềm tự kể: - Vào thời Càn Long, khi qua bến Cửu Điểu ở Giang Tây bị ngã 

xuống  sông,  trôi  đến  hồ  Bành  Lễ,  uống  no  một  bụng  nước.  Chợt  thấy  giữa 

sóng có kim quang tỏa ra cả vạn tia; ở giữa đó là một người to lớn kêu lên: 

“Hãy  mau ôm lấy!” Liền quờ tay ôm được một cây gỗ dài hơn một trượng, 

bèn thoát chết. 



(7)  Theo  Tỳ  Kheo  Ni  Truyện,  vào  đời  Tấn,  ni  sư  Lệnh  Tông  đi  lánh 

nạn  giặc  giã  ở  Ký  Châu.  Buổi  chiều,  ni  sư  đến  bến  Mạnh  Tân,  không  có 

thuyền để vượt sông liền niệm Phật và danh hiệu Đại Sĩ, chợt có một con nai 

trắng  lội  xuống sông.  Lệnh Tông bèn đi theo,  nhưng  trọn chẳng bị ướt. Do 

vậy, về đến nhà. 

Theo  Thiện  Dư  Dường  Bút  Thừa,  vào  đời  Minh,  Lưu  Cốc  Hiền  theo 

Trịnh  Hòa172 đi sứ ở  hải  ngoại. Giữa biển cả, ông  Lưu chợt té  xuống  nước, 

trong  chớp  mắt  đã  cách  xa  thuyền  mấy  chục  dặm.  Mọi  người  trên  thuyền 

chợt  thấy  họ  Lưu  đuổi  kịp  tới  thuyền,  bèn  kéo  ông  lên.  Có  một  con  cá  dài 

hơn  một  trượng  rẽ  sóng  bơi  đi.  Ông  Lưu  bảo:  “Con  cá  ấy  chở  tôi  đến  đây. 

Tôi chìm xuống nước mấy lần, con cá ấy liền dùng vây lưng nâng lên”. Mọi 

người  hỏi  ông  đã  tích  tập  thiện  quả  nào?  Đáp:  “Chỉ  kiền  thành  niệm  Quán 

Âm Kinh mà thôi!” 



(8) Theo Minh Tường Ký, vào đời Tấn, huyện lệnh Phú Bình là Loan 

Tuân  theo  quân  đi  đánh  Lô  Tuần  bị  thua,  chiến  thuyền  bị  đốt  cháy.  Ông 

Tuân vội niệm danh hiệu Quán Thế Âm, trong khoảnh khắc thấy trong sông 

có thần nhân đứng sững, eo ngập ngang mặt nước. Ông Tuân biết xưng danh 

được  cảm  ứng  bèn  đạp  nước  lội  theo,  thân  nổi  trên  mặt  nước,  chân  như đi 

trên đất, được đại quân giong thuyền ra cứu. 

Theo Thương Túc Am Tùy Bút, vào đời Thanh, Thái Thú quận Phổ Nhĩ 

là Trần Đình Dục thờ Đại Sĩ hết sức kiền thành, hằng ngày tụng chú Đại Bi. 

Trong niên hiệu Đạo Quang, ông Trần theo ngả Giang Hán về kinh, sảy chân 

té xuống sông. Khi ấy, gặp cơn gió mạnh, trong chớp mắt đã cách thuyền cả 

dặm, nhưng nước chỉ ngập tới gối, hai chân như có vật gì nâng đỡ không bị 

chìm, chỉ có áo bào bay phần phật trên mặt sóng mà thôi. Ông bèn vội tụng 

chú  Đại  Bi,  chưa  được  ba  lượt,  đã  có  người  đến  cứu,  phần  trên  thân  trọn 

chẳng bị ngấm ướt. 



(9)  Theo  sách  Vạn  Thiện  Tiên  Tư,  năm  Khang  Hy  thứ  2  (1663)  đời 

Thanh,  có  thuyền  chài  đậu  dưới  chân  Tiểu  Cô  Sơn.  Trong  đêm,  nghe  tiếng 

sơn  thần  ra  lệnh  cho  thuộc  hạ:  “Ngày  mai  có  thuyền  chở  muối  đi  qua  đây, 

hãy  mau thâu  lấy”. Đến sáng, quả  nhiên có thuyền chở  muối căng buồm đi 

tới. Sóng gió chợt nổi lên đùng đùng, gần như lật thuyền  mấy lượt. Hồi lâu 

sau  thoát  nạn.  Đêm  ấy,  thuyền  chài  lại  nghe  tiếng  sơn  thần  quở  trách  bọn 

quỷ tốt trái mạng, chúng thưa: “Khi đến tịch thâu, thấy cuối thuyền có Quán 

Âm Đại Sĩ, nên chẳng dám đến gần”. Ngày hôm sau, thuyền chài đuổi theo 

thuyền muối hỏi thăm; thì ra người giữ bánh lái vâng giữ Quán Âm Trai173. 



Theo  Từ  Lâm  Tập,  vào  đời  Thanh,  Bành  Nhất  Thừa  là  người  Nam 

Hải.  Trong  niên  hiệu  Khang  Hy,  từ  Ngũ  Dương  trở  về  nhà,  bị  bão  lốc  lật 

thuyền. Những  người cùng đi  giỏi bơi  lội  đều bơi  vào bờ, còn ông Thừa bị 

kẹt  trong  khoang  thuyền  không  ra  được,  chỉ  nhất  tâm  xưng  danh  Đại  Sĩ, 

uống no nửa bụng nước, vừa uống nước vừa niệm. Chợt cảm thấy có người 

kéo tay ra khỏi  nước, chụp được  mui thuyền, thuận  gió  giạt  vào bờ. Người 

trên bờ cùng thấy một người mặc áo trắng đẩy cái mui đến chỗ thuyền đang 

chìm để cứu ông ta. 



(10) Theo Cao Tăng Truyện, tập 1, ngài Pháp Thuần đời Tấn, giữa hồ 

gặp  bão,  thuyền  lại  bé,  chỉ  một  lòng  trông  cậy  Quán  Thế  Âm,  miệng  tụng 

niệm  không  ngớt.  Trong  khoảnh  khắc,  thấy  một  cái  thuyền  to  trôi  tới,  trèo 

lên, bèn được cứu. Đến bờ, không thấy cái thuyền ấy đâu nữa. 

Theo Tập Dị Ký, vào đời Đường, Thành Khuê do để mất gỗ xây dựng, bị 

vu  cáo,  liền  niệm  Quán  Âm  cứu  khổ.  Sau  khi  gông  xiềng  tuột  ra,  bèn  lặn 

xuống nước trốn, gặp một cây gỗ nổi, chính giữa có một cành mọc thẳng lên. 

Ông Khuê cưỡi lên gỗ, ôm chặt, chìm xuống lại nổi lên, chí tâm niệm danh 

hiệu Quán Âm không ngớt tiếng, gỗ giạt vào gần bờ, thoát nạn. 



(11) Theo sách Cao Vương Kinh Cận Nghiệm, Dư Nhật Húc về thăm 

cha  mẹ,  vượt sông.  Mộng  thấy  có  người  áo  trắng  bảo:  “Ngày  mai  ông  gặp 

đại nạn, kêu ta liền được thoát”. Đến khi vượt sông gặp bão, thuyền sắp lật, 

vội kêu: “Đại Sĩ cứu con!” liền vượt sông an toàn. Xét ra, chuyện này được 

sách Nam Hải Từ Hàng ghi thành chuyện Du Cửu Vân. 

Theo Tịnh Độ Thánh Hiền Tục Lục, vào đời Thanh, Ngô Doãn Thăng ở 

Hổ Khâu, lúc bé, gặp một vị Tăng bảo: “Ngươi có thiện căn, tiếc là năm hai 

mươi  chín  tuổi  sẽ  gặp  thủy  tai.  Chỉ  có  cách  từ  nay  trở  đi  hãy  kiêng  giết, 

phóng sanh, mỗi ngày kiền thành niệm Phật, trì chú Đại Bi, may ra sẽ thoát 

được!”  Ông  Thăng  tin  nhận,  phụng  hành;  lại  còn  đem  chuyện  này  khuyên 

người  khác.  Đến  năm  29  tuổi,  từ  đất  Hàng  ngồi  thuyền  về  thăm  nhà,  sông 

nổi sóng rất nguy hiểm, vội chắp tay niệm Phật. Thuyền lật, rơi xuống nước, 

trong  lúc  mơ  màng  nghe  có  tiếng  nói:  “Ngô  Doãn  Thăng  có  công  khuyên 

người niệm Phật, được thoát khỏi nạn này”. Mở mắt ra nhìn quanh thì thân 

đã ở trên bờ, đã được dân chài cứu lên rồi! 



(12)  Theo  Hải  Nam  Nhất  Chước,  vào  đời  Thanh,  Trình  Chiêu  ở  Phù 

Lương do có khối u trong bụng, nhờ tụng Tâm Kinh được lành, nên thường 

trì  niệm  không  gián  đoạn.  Trong  niên  hiệu  Đạo  Quang,  thi  trượt  chức  vụ 

Xuân  Quan174,  liền  trở  về,  giữa  sông,  lật  thuyền,  trôi  giạt  mười  mấy  dặm, 

nhất  tâm  niệm  Tâm  Kinh.  Dường  như  có  vật  gì  đỡ  chân,  nhờ  vào  đó,  hơi 

ngồi được một chút, thoát nạn. 

Theo  Di  Kiên  Chí,  vào  đời  Tống,  Từ  Hy  Tải,  mẹ  kính  thờ  Quán  Âm. 

Trong  niên  hiệu  Thiệu  Hưng,  ông  Tải  dẫn  hai  đứa  con  trở  về.  Thuyền  gặp 

bão, bèn đốc thúc người trong thuyền niệm danh hiệu Đại Sĩ, chợt gặp một 

cây  dâu  to,  vội  cột  thuyền  vào  đó.  Sáng  ra  thì  thấy  thuyền  ở  trên  bãi  cát, 

chẳng thấy cây dâu đâu cả! Về đến nhà, mẹ ra đón, cười bảo: “Tối hôm qua 

mộng thấy có bà lão dẫn cha con mày trở về. Nay quả nhiên đúng như vậy”, 

mới biết là Đại Sĩ rủ lòng cứu vớt. 



(13) Theo Từ Lâm Tập, vào đời Thanh, Phan Quốc Chương là người 

Quảng Đông. Một hôm trở  về quê, đến  Tam  Thủy,  gặp bão  lật thuyền, ông 

Phan  nhất  tâm  niệm danh  hiệu Đại  Sĩ, đạp ngay  xuống đáy biển,  liền  vững 

chân  bước đi,  nhờ đó  vào đến bờ. Tiền cầm  đi  đường  vẫn còn ở trong  tay! 

Ông ta tin tưởng Đại Sĩ thần lực chẳng thể nghĩ bàn, bèn xuất gia ở núi Nhật 

Thân tại Thiều Thạch, hiệu là Huyền Cầu. 

Lại nữa, theo Liệt Tử, Thương Khâu Khai làm khách trong nhà họ Phạm 

ở  đất  Tấn.  Môn  đồ  của  họ  Phạm  xuồng  sã,  khinh  nhờn,  lừa  gạt,  không  trò 

lừa  dối  nào  chẳng  làm,  nhưng  ông  Khai  vẫn  tin  là  thật.  Một  hôm,  họ  chỉ 

khúc sông phủ sương  mờ  mù  mịt bảo: “Trong ấy có bảo châu, bơi ra đó sẽ 

lấy được”. Khai bơi ra đó, quả nhiên được bảo châu. Trong chốc lát, nhà kho 

của họ Phạm cháy to, bảo: “Nếu ai có thể vào trong lửa lấy được gấm ra, sẽ 

thưởng cho gấm ấy”. Ông Khai ra vào lửa, chẳng dính tro, thân chẳng cháy. 

Mọi người xúm lại hỏi han. Ông Khai nói: “Tôi chẳng có bí quyết gì! Thoạt 

đầu, tôi  luôn tin  lời các ông  là thật. Chỉ sợ lòng  Thành chưa đến  mức cùng 

cực,  làm  chưa  đến  mức  cùng  cực,  chẳng  nghĩ  tưởng  đến  thân  hình,  lòng 

chẳng nghĩ đến lợi hại. Hễ tâm chuyên nhất thì sự vật chẳng trái nghịch, chỉ 

có vậy mà thôi!” Trọng Ni (Khổng Tử) nói:  “Thương Khâu Khai tin vào lời 

 dối trá, mà sự vật còn chẳng trái nghịch.  Huống chi ta  đối với người khác 

 toàn  bằng  lòng  Thành  ư?” Ông  Dương  Nhân  Sơn  chú  thích  đoạn  này,  cho 

rằng câu nói  “ta đối với người khác toàn bằng lòng Thành”  có thể dùng làm 

chứng cứ thật sự cho việc  niệm Phật vãng sanh. Di Đà đại  nguyện tiếp dẫn 

chúng  sanh,  đấy  là  lòng  Thành  của  ngài.  Chúng  sanh  niệm  Phật  cầu  sanh 

Tịnh  Độ, đấy  là  lòng  Thành của ta. Thương  Khâu  Khai tin  vào  lời  nói  dối, 

lòng Thành còn thiếu một phía mà sự vật còn chẳng trái nghịch. Ta với Phật 

đều  có  lòng  Thành,  há  có  lẽ  nào  chẳng  sanh  Tịnh  Độ  ư?  Theo  ngu  ý,  như 

Hoa  Nghiêm  Kinh  đã  dạy:   “Nhất  thiết  duy  tâm  tạo”   (Hết  thảy  chỉ  do  tâm 

tạo), kinh còn dạy:  “Tín năng thị hiện nhất thiết Phật”  (Lòng tin có thể thị 

hiện hết thảy Phật). Lại nói:  “Nhất thiết Phật hưng, giai tùng tín khởi” (Hết 

thảy  chư  Phật  xuất  hiện  đều  do  từ  lòng  tin  mà  ra),  người  học  hãy  nên  suy 

nghĩ kỹ! 

Theo  Trì  Nghiệm  Ký,  bà  lão  họ  Vương  ở  Đông  Đài  bế  cháu  nội  vượt 

sông, sảy chân, ngã xuống nước. Khi ấy, nước đang dâng tràn, chảy xiết, bà 

lão bế cháu đi trên mặt nước như trên đất bằng. Thuyền đến vớt đưa lên bờ. 

Hỏi  thăm,  cụ  nói:  “Chẳng  biết  đến  hiểm  nạn,  chỉ  trì  thánh  hiệu  Quán  Âm 

không ngớt”. 



(14) Trong bài Ứng Nghiệm Ký của Hiếu Liêm Túc Khải có kể: Cha 

ông ta làm khách ở Duy Dương, vượt sông, bão lốc ập tới, cột buồm gãy nát, 

phân  nửa  những  người  ngồi cùng thuyền chết chìm. Do cha ông ta chí  tâm 

tụng chú Quán Âm, hứa in tặng một vạn hai ngàn cuốn, trong khoảnh khắc, 

gió giạt tới cửa sông, vô sự. Đến Tết, từ đất Tô trở về Duy Dương, lúc vượt 

sông, sóng bủa vào thuyền, nhà thuyền cực lực chống chọi, còn cha ông chỉ 

tụng chú Quán Âm, lại được toàn mạng. 

Theo Thiện Dư Đường Bút Thừa, vào đời Minh, chùa Nam Đài ở Phước 

Châu  đắp  tượng  Đại  Sĩ,  sắp  hủy  tượng  cũ.  Thợ  đắp  tượng  là  Lâm  X...  xin 

đem  tượng  cũ  về  thờ.  Được  mấy  tháng,  vượt biển,  thuyền  hư,  bị  chìm,  vội 

hô: “Con từng cứu Bồ Tát, sao nay Bồ Tát chẳng cứu con vậy?” Nói xong, 

thân  chợt  nổi  lên,  vớ  được  một  tấm  gỗ,  cỡi  lên,  lênh  đênh  hơn  trăm  dặm, 

mới tấp vào một xóm nhỏ ven bờ, nhặt nhạnh được cả sọt những vật sót lại 

[từ chiếc thuyền vỡ tấp vào], bèn có tiền trở về. 



(15)  Bài ký tự thuật của cư sĩ Giản Nam đời Thanh có chép:  “Trong 

 niên hiệu Càn Long, mua chiếc thuyền mới đóng, ra cửa hồ, gặp phải gió to, 

 sóng dữ, phu thuyền nhắm mắt bó tay. Tôi thầm niệm Quán Âm Kinh, vượt 

 hồ an ổn”.   

Theo  sách  Cao  Vương  Ứng  Nghiệm,  Vương  Thiên  Tích  ở  Giang  Hữu 

ngồi thuyền sang Hán Khẩu, gió lốc ùa tới, tánh mạng mất còn trong khoảnh 

khắc, cả thuyền kêu khóc. Thiên Tích tụng Cao Vương Kinh và nguyện khắc 

in một ngàn quyển, gió liền dứt. 

Theo Bạch Y Ứng Nghiệm, đời Thanh, Trầm  Ánh  Khuê  lấy  một quyển 

kinh  Bạch Y từ  nhà bạn đem  về,  vượt sông, bị gió  lật thuyền, những  người 

cùng  đi  đều  mất  mạng.  Ông  Khuê  chìm  nổi  trong  nước  dường  như  có  ai 

nâng đỡ. Lên được bờ mới biết là nhờ sức của quyển kinh mang theo, bèn ăn 

chay, tụng kinh suốt đời. 

Theo Kính Tín Lục, Triệu Đại Thành ở Nam Xương nghe nói chú Bạch 

Y linh nghiệm, bèn thành tâm trì tụng. Một hôm vượt sông, sóng gió ùa tới, 

cả thuyền đều chết đuối, chỉ mình ông Triệu còn sống. 



(16)  Theo  Kính  Tín  Lục,  một  bà  lão  họ  Trang  xứ  Giang  Ninh  đem 

cuốn  kinh  Quán  Âm  từ  nhà  con  rể  trở  về,  bảo  đám  phụ  nữ trong  nhà  tụng 

niệm. Về sau, quân lính chinh phạt phương Nam kéo qua, cướp đoạt của cải 

trong nhà. Đám đàn bà sợ bị làm nhục, nhảy xuống sông, nhưng đều tấp vào 

bờ, không ai chết. Đám lính rút đi, rốt cuộc, chúng bị lật thuyền chết hết. 

Theo Cao Vương Ứng Nghiệm, ông Chương Tông Triều đời Thanh viết: 

 “Ông  Vũ Đường  Châu  Minh  Phủ có  nói:  ‘Khi  gặp  nạn  hãy  thầm  tụng  chú 

 Đại  Bi  hoặc  Cao  Vương  Kinh  liền  thoát  được  tai  ách’.  Tôi  cũng  thường 

 tụng. Trong niên hiệu Gia Khánh, cùng đi với ông ta vào tỉnh Quảng Đông, 

 bị bão  lật thuyền. Tôi rơi xuống vực sâu, cảm thấy dưới nước có người đỡ 

 chân tôi đẩy lên. Vũ Đường và người cùng thuyền cũng đều rớt xuống nước, 

 được  cứu.  Y  phục,  văn  thư  vớt  lên  đều  bị  ngấm  ướt.  Chỉ  có  quyển  Cao 

 Vương Kinh, ngoài ướt, trong khô”.   



(17) Theo Khuyến Giới Loại Sao, vào thời Thuận Trị nhà Thanh, Thí 

Cứ chết tại nhiệm sở ở Mân Trung, vợ là Trần Thị hai mươi ba tuổi, dẫn hai 

con đưa quan tài về quê. Vượt qua bãi Xa Đối trên dòng Thanh Hà, thuyền 

gần chìm, bà ta kiền thành tụng chú Quán Âm. Vừa được mấy biến, gió lặng, 

qua sông yên ổn. Về đến nơi, ăn chay, thủ tiết, mất năm bảy mươi hai tuổi. 

Phạm  Văn  Chánh  đời  Tống  làm  thơ,  có  câu:   “Đây  là  thuyền  cô  nhi  quả 

 phụ”.   



Theo sách Quái Viên, ông cụ Trương ở Tô Châu, trong niên hiệu Vạn 

Lịch đời Minh, dẫn đứa cháu nội tám tuổi đến Phổ Đà lễ Đại Sĩ. Mới từ đất 

Hàng  [toan]  xuống  thuyền  ra  biển,  đứa  cháu  bảo:  “Phu  thuyền  đều  bị  trói 

chân  tay”,  lôi  áo  ông  đứng  lại.  Đổi  sang  thuyền  khác,  nó  cũng  thấy  giống 

như vậy. Lại đổi thuyền, mới nói không có gì lạ hết; cụ Trương lần chần, có 

hai  người  đứng  trên  đầu  thuyền  hô:  “Đáp  thuyền  này,  đừng  lên  thuyền 

khác”, rồi dường như có người đẩy đằng sau. Đã lên thuyền rồi thì người hô 

lẫn  kẻ  đẩy  đều  chẳng  thấy  đâu.  Chiều  tối,  sóng  trắng  xóa  bủa  cao  như  núi, 

hai chiếc thuyền đi trước đều chìm; chỉ riêng chiếc thuyền này xuôi dòng an 

ổn.  Sách  Phong  Tục  Thông  có  câu:   “Cửa  thành  hỏa  hoạn,  rực  sáng  cả  ao 

 cá”.   



(18) Thiên Khúc Lễ [của sách Lễ Ký] có câu:  “Làm phận con, chẳng 

 leo  cao,  chẳng  vào  vực  sâu”.   Sách  Châu  Dịch  giảng  về  hào  Lục  Thượng 

trong quẻ Đại Quá  như sau:  “Quá thiệp tai đảnh, hung”  (Tai  nạn  vượt quá 

mức cùng cực, là quẻ xấu)175. 



---o0o--- 



2.2.2.3. Thoát hiểm 

 

 

 1.  Bèn  có:  Mỹ  nhân  đến  tắm  suối,  cứu  dân  sống  dưới  vách  đá.  Cô 

 gái rao bán cá, công nhân liền thoát khỏi hang. 

  

 2. Đơn thân cỡi ngựa tẩu thoát, Tất Giám được chỉ đường về. Thú 

 dữ đi qua, mặc kệ Thành Khuê ẩn núp. 

  

 3.  Thầy  tu  vào  đất  Lạc,  người  đầu  cạo  láng  đi  theo.  Trần  công  bị 

 tuyệt lương, được người áo tía gọi dậy. 

  

 4. Ông nội Ngạn Sơn dạy cháu ngừa tai ương nhà sụp. Cháu nội Sĩ 

 Khải, nhiều phen thoát họa té lầu. 

  

 5. Ngoài biên ải, đồng bạn Cấp Đa đều chịu ơn. Giữa biển khơi, cả 

 thuyền ngài Na Bạt được cứu. 

  

 6. Thiện Xung nhờ đuốc hiện dẫn đường, Nho Tuấn được cỡi ngựa 

 tẩu thoát. 

  

 7. Ẩn núp trong gò mả, Chi Khai thoát nạn. Náu mình trên cây khô, 

 Lệnh Tông khỏi họa. 

 8. Quân Khương  nhốt Đạt Khai, cọp táp  thủng cũi. An Khởi lánh  né 

 giặc, sói ném qua sông. 

 9. Đạo Tú lạc hẻm núi, Đại Sĩ hiện chân dung chỉ đường. Hoài Minh 

 hãm hang giặc, Bồ Tát hóa lửa thần dẫn về. 

 10.  Ông  Trầm  trượng  nghĩa,  thánh  tượng  hiện  thân  dắt  dìu.  Tớ  Hạ 

 trọn trung, được người to cõng khỏi suối. 

 11. Những điều được nói trong kinh Phật, hoàn toàn phù hợp sự thật 

 (tổng cộng hai đoạn). 

  

 

(1) Theo Dị Đàm Khả Tín Lục, động Bạch Thủy tại huyện Tu Văn ở 

Quý  Châu  có  mỏ  thủy  ngân.  Thợ  mỏ  hơn  một  ngàn  người,  dân  sống  dưới 

vách  núi  mấy trăm  nhà. Trước động chừng  hai dặm có con suối; đột  nhiên, 

một người đàn bà xinh đẹp đến tắm rửa nơi đó, vú trễ xuống tận eo. Cư dân 

bỏ nhà ùa nhau ra xem. Vừa  mới tới gần suối, vách núi sụp đổ ầm ầm, nhà 

cửa đều bị chôn  vùi. Người đàn bà  đang tắm  không còn thấy tung tích đâu 

nữa, mới biết là Đại Sĩ hóa thân cứu vớt mọi người. 

Theo Quảng Tín Phủ Chí, vào đời Tống có người vào núi khai thác mỏ 

đồng, đào hang sâu không lường được. Lúc núi sắp sụp, chợt có một cô gái 

cầm giỏ đựng  một con cá chép vảy vàng óng ánh đến rao bán. Người trong 

hang tranh nhau chạy ra coi. Núi sập, chẳng biết cô gái ở chỗ nào nữa, mới 

biết là Đại Sĩ thị hiện. 



(2)  Theo  Minh  Tường  Ký,  vào  đời  Tấn,  Tất  Lãm  là  người  xứ  Đông 

Bình, theo Mộ Dung Thùy176 chinh phạt miền Bắc, [thua trận], nhưng không 

bị bắt. Một  mình  một  ngựa trốn chạy,  lạc đường trong  núi,  niệm Quán Thế 

Âm. Nửa đêm thấy một vị Tăng mặc pháp phục, tay cầm tích trượng chỉ lối, 

về đến nhà an ổn. 

Theo Tập Dị Ký, vào đời Đường, Thành Khuê té xuống nước gặp được 

cây gỗ bèn thoát nạn. Về sau, ông ta ẩn nấp ở bên bờ lau, bên sông có thứ dữ 

đi ngang, liếc nhìn ông ta, nhưng không làm hại. 



(3)  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  3,  đời  Đường,  ngài  Đạo  Nhân  sang 

Lạc Trung. Khi ấy, quy luật nghiêm ngặt, Tăng không có người đi cùng thì 

không  được  phép  du  phương.  Do  vậy,  Sư  bèn  kiền  thành  tụng  niệm  Quán 

Âm.  Chợt  có  vị  Tăng  đầu  cạo  láng  bóng  đến  xin  cùng  đi.  Tới  Đồng  Nhai 

Kim Địa, chẳng biết [vị sư ấy] đã biến đâu mất. 

Theo phần Ngoại Thích Truyện (tiểu truyện của những nhân vật bên vợ 

vua) không thuộc phần chánh văn của Minh Sử, vào đời Nguyên, Trần công 

là người Dương Châu, là cha của Thuần Hoàng Hậu177. Cuối đời nhà Tống, 

ông Trần theo Trương Thế Kiệt178 sung quân. Sau trận thảm bại ở Nhai Sơn, 

phải náu thân trên hải đảo, lương thực đã cạn. Những người cùng ở trên đảo 

với ông ta sắp phải qua núi Độc Lâu ăn thịt ngựa chết. Ông Trần mộng thấy 

người áo trắng căn dặn đừng qua đó ăn. Còn nói: “Ban đêm sẽ có thuyền tới, 

sẽ  chở  đi”.  Ông  bèn  nằm  ngủ,  không  đi  nữa.  Tới  đêm,  lại  mộng  thấy  có 

người áo tía  gọi  dậy: “Thuyền đến rồi đó!” Hốt  hoảng thức dậy thì đã  nằm 

trong thuyền của  nguyên soái X... Ấy  là  vị thống  lãnh  mà ông  vốn  đã theo 

hầu trước đây, nay đã hàng quân Nguyên, do thương xót ông bèn chở đi. Sau 

này, ông quay về Dương Châu, sanh được hai con gái. Cô út chính là Thuần 

Hoàng Hậu. 



(4)  Theo Cảm Ứng  Ký  Lược,  Trần Ngạn  Sơn ở Vụ Châu  mộng thấy 

có người bảo: “Ta là ông nội ngươi, ngươi sắp gặp họa tan thân nát xương, 

hãy  gấp  trì  tụng  Quán  Âm  Cứu  Khổ  Kinh  và  ấn  hành  lưu  truyền  trong  cõi 

đời thì mới thoát khỏi tai kiếp”. Sáng hôm sau, ông Trần liền quỳ khấn trước 

tượng  Đại  Sĩ,  chuyên  tụng  niệm  không  lười  nhác.  Một  hôm  ngồi  trong  thư 

trai, nghe có tiếng gõ cửa rất gấp, vội mở cửa ra nhìn, chợt nghe có tiếng gió 

xô đổ cây, cây đè sập nhà, ông Ngạn thoát nạn. 

Theo Quán  Âm  Kinh Cận  Trưng, Ngô Sĩ  Khải ở  Hà Tây, suốt đời tụng 

Quán  Âm  Kinh. Sau khi cụ  mất, kinh cất trên  lầu.  Lũ cháu  nội trai trèo  lên 

lầu chơi giỡn, thường bị xảy chân, té xuống nhưng không sao cả. Hỏi ra thì 

chúng  nói  là thấy  một bà cụ  mặc áo  trắng từ trên không trung  ôm  lấy,  mới 

biết là Đại Sĩ cứu giúp, che chở. Cả nhà bèn lễ tụng, đến nay thư hương bất 

tuyệt. 



(5)  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  2,  vào  đời  Tùy,  ngài  Đạt  Ma  Cấp 

Đa179  đi  qua  sa  mạc,  nước  lẫn  cỏ  đều  thiếu,  người  cùng  đi  chăm  sóc  lẫn 

nhau,  tánh  mạng  không  biết  trông  cậy  vào  đâu.  Vượt  núi  tìm  không  được 

nước, Ngài bèn chuyên niệm chú Quán Âm, ban đêm trời chợt đổ mưa, thân 

tâm vui sướng. 

Theo Cao Tăng Truyện, tập 1, vào đời Tống, ngài Cầu Na Bạt Đà La cỡi 

thuyền  sang  xứ  này  (Trung  Hoa),  giữa  đường  nước  ngọt  đã  cạn,  cả  thuyền 

kinh hoảng. Ngài Bạt Đà nói: “Hãy đồng tâm dốc sức xưng niệm Quán Thế 

Âm”, rồi ngầm tụng chú, khẩn thiết lễ sám. Trong khoảnh khắc,  mây giăng 

kín, trời đổ mưa, cả thuyền được cứu. 



(6)  Theo  Báo Ứng  Ký, đời Đường, Thôi Thiện Xung  lúc  làm  quan ở 

Huề Châu, các sắc dân thiểu số nổi loạn. Bọn ông Xung gồm hai mươi mấy 

người ban đêm bỏ chạy; muốn chạy về Côn Minh, nhưng tối tăm chẳng biết 

đường.  Ông  bèn  chuyên  chú,  thành  tâm  niệm  Tâm  Kinh.  Trong  khoảnh 

khắc, thấy ánh đuốc đằng trước, đi theo bèn đến được Côn Minh. 

Theo Biện Chánh Luận, đời Tấn, Lý Nho Tuấn trấn giữ Hổ Lao, bị quân 

Ngụy bao vây, ban đêm vượt thành ra ngoài, thấy giặc nằm ngang dọc khắp 

nơi. Ông Tuấn bèn nhất tâm niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, vượt qua doanh trại 

giặc, chạy đến đồng trống. Bọn giặc đuổi theo, ông Tuấn núp trong bụi, gấp 

gáp niệm Quán Âm Kinh, chợt bắt được con ngựa, chạy thoát. 



(7)  Vào  đời  Thanh,  Đào  Chi  Khải  ở  Tiền  Đường,  do  gặp  nạn  nhưng 

chẳng  nỡ  bỏ  ông  nội,  bèn  núp  trong  gò  mả,  phát  nguyện  ăn  chay  ba  năm, 

hằng  ngày  tụng  Phổ  Môn  Phẩm,  lại  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm,  bọn  giặc 

lùng sục nhưng chẳng tìm thấy. 

Theo  Tỳ  Kheo  Ni  Truyện,  ni  sư  Lệnh  Tông  đời  Tấn  là  người  xứ  Cao 

Bình, gặp thời loạn bị giặc truy đuổi, liền tụng phẩm Phổ Môn, vặt trụi lông 

mày,  giả  vờ  bị  bệnh  ngặt,  nên  được  giặc  thả  đi.  Đến  Ký  Châu,  lại  bị  giặc 

đuổi, ni sư trèo lên cây khô, chuyên dốc lòng Thành niệm Quán Âm. Những 

kẻ đuổi bắt dòm ngó ra xa, nhưng trọn chẳng ngước nhìn lên, nên ni sư thoát 

nạn. 



(9)  Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  đời  Tấn,  Thích  Khai  Đạt  vào  đất 

Lũng  (Thiểm  Tây)  hái  cam  thảo,  bị  người  Khương180  bắt,  nhốt  vào  cũi. 

Trong  cũi  đã  nhốt  sẵn  mười  mấy  người.  Sáng  tối,  người  Khương  lôi  từng 

người ra giết ăn thịt, đến khi chỉ còn mình Khai Đạt, sáng hôm sau sẽ bị giết. 

Khai  Đạt  thầm  tụng  Quán  Âm  Kinh  không  lười  nhác.  Trời  vừa  hừng  sáng, 

chợt có con hổ to xông đến, người Khương kinh hãi chạy tứ tán. Hổ cắn cũi 

thành  lỗ,  Khai Đạt sợ  nó sẽ  làm  hại,  nhưng đến  khi cũi đã bị cắn thủng có 

thể chui lọt thì hổ bỏ đi, mới biết là do Đại Sĩ xua nó đến cứu, Sư liền được 

thoát thân. 



Theo  Quán  Âm  Huyền  Nghĩa  Sớ  Ký,  Bùi  An  Khởi  trở  về  phương 

Nam,  đến  bên  sông,  giặc  cưỡi  ngựa  đuổi  tới,  vội  niệm  Quán  Âm  Bồ  Tát, 

chợt thấy một con sói trắng chụp lấy, quăng ông ta sang bờ kia, thoát nạn! 



(9) Theo Minh Tường Ký, đời Tấn, Phan Đạo Tú theo quân lên đánh 

phía Bắc, thất bại, bèn chí tâm niệm Quán Thế Âm. Trong khi mộng mị liền 

thấy  Bồ  Tát khi  ở  đằng  trước,  lúc  ở  đằng  sau.  Sau  đấy,  ông  ta  chạy  xuống 

phương  Nam,  lạc  đường.  Ở  nơi  núi  thẳm,  giữa  hư  không  chợt  thấy  chân 

dung Bồ Tát, giống như hình tượng được lưu truyền hiện thời, chỉ cho lối về. 

Ông Tú vừa lạy xong, không còn thấy nữa, liền biết lối trở về nhà. 

Theo Pháp Uyển Châu Lâm, đời Lưu Tống, Hình Hoài Minh theo Châu 

Tuần lên đánh miền Bắc, bị cầm tù. Trốn thoát, bèn cùng trốn về Nam, đêm 

đi, ngày núp. Do sợ bị truy bắt, bèn sai người đi trước thăm dò động tĩnh của 

giặc.  Mấy  hôm  sau  người  ấy  mới  quay  lại,  tự  kinh  hoảng  nói:  “Nhìn  từ  xa 

thấy có ánh lửa rất sáng, nên chạy đến đây. Cớ sao lại trở thành tối om?” Ấy 

là  vì  Hoài  Minh  luôn  đội  Quán  Âm  Kinh  trên  đầu,  tụng  niệm  không  ngớt. 

Mọi người đều tin vào thần lực của kinh, liền được thoát nạn. 



(10) Theo Dị  Đàm  Khả Tín  Lục, đời Minh,  Trầm  Văn  Tung khi  làm 

quan ở Triêm Hóa, Sơn Tả, có bạn đồng liêu là X... mẹ già, không con, sắp 

phải vâng chiếu sang Tây Tạng. Ông Trầm khẳng khái đi thay, trải bao hiểm 

trở, ba năm sau mới quay về. Người nghe chuyện đều khen ông là người đầy 

nghĩa  khí.  Trong  số  những  người  theo  hầu,  trung  thành  nhất  là  Hạ  Tường. 

Một hôm, sương mù  mờ mịt, đi đến chỗ vách núi cheo leo, phía dưới ngầm 

ẩn  khe  nước  sâu  vạn  trượng.  Hai  tên  hầu  ngã  xuống  suối,  ngựa  của  ông 

Trầm  đã  lọt  vào  chỗ  hiểm.  Chợt  trông  lên  thấy  Đại  Sĩ  ở  giữa  mây  mù,  tay 

cầm hoa sen xanh, hướng về phía ông Trầm chỉ đường. Trong khoảnh khắc, 

thân  đã  vượt  qua  khe  nước  đến  chỗ  đất  bằng.  Ông  đau  xót  hai  tên  hầu  đã 

chết, hồi lâu sau, ánh sáng chiều tà tắt hẳn, nghe có tiếng người liền vội hô 

lên, thấy một mình Hạ Tường chạy đến, hỏi làm sao thoát khỏi? Thưa: - Lúc 

rơi  xuống  suối,  có  người  lông  xanh  cao  hơn  một  trượng,  từ  dưới  khe  suối 

cõng  lên.  Chủ  tớ  ôm  nhau  khóc  ròng.  Cao  Văn  Lương  Công  bèn  vẽ  tượng 

Đại Sĩ, đề ngày tháng để ghi nhớ. 



(11)  Trong  Thỉnh  Quán  Âm  Kinh, đức Phật bảo  A Nan:   “Thiện nam 

 tử, thiện nữ nhân, đắc văn Quán Thế Âm Bồ Tát danh hiệu, tịnh thọ trì lục tự 

 chương cú, nhược hành khoáng dã, mê thất đạo kính, Quán Thế Âm Bồ Tát 

 đại  bi  huân  tâm,  hóa  vi  nhân  tượng,  thị  kỳ  đạo  lộ,  linh  đắc  an  ổn.  Nhược 

 đương  cơ  khát,  hóa  tác  tuyền,  tỉnh,  quả  lõa,  ẩm  thực,  linh  đắc  bảo  mãn”  

(Thiện nam tử, thiện nữ nhân được nghe danh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát và 

thọ trì lục tự chương cú, nếu đi trong đồng hoang, lạc  mất đường lối, Quán 

Thế Âm Bồ Tát do đại bi huân lòng, sẽ hóa thành hình người chỉ cho đường 

lối, khiến cho người ấy được an ổn. Nếu bị đói khát, Ngài sẽ hóa thành suối, 

giếng, trái quả, thức ăn khiến cho người ấy được no đủ). 





 1. Hóa ao, cỏ giữa Lưu Sa, Tam Tạng còn mạng. Bày quán trà bên 

 bến nước, Tống Khản ngủ đêm. 

  

 2. Tôn xưng thánh hiệu, gặp giặc tự có thần lực. Trí Hiển ẩn thân, 

 chẳng giống như phương thuật. 

  

 3. Pháp Trí ẩn lùm gai, mặc người lùng sục. Đậu Truyền núp trong 

 rừng, nghiễm nhiên an ổn. 

  

 4. Trong hang Hoắc Sơn, lửa đóm tỏa sáng. Giữa lùm cây rậm, Áp 

 Lan hiện tướng. 

  

 5. Ông Từ ẩn trọn người trong lùm cỏ rậm, Đức Tổ giấu nửa thân 

 bên cỏ bồng hao. 

  

 6. Kỵ binh  truy đuổi vượt qua ông Đạt, da trâu che mắt. Linh cảm 

 ứng hiện cho Thiện Tài, mõm sói sát mũi. 

  

 7.  Thấy  Phật  quang  tỏa  bảy  tia,  đèn  họ  Xa  thắp  sáng  rành  rành. 

 Hãm trong kẹt đá ba năm, cứ ăn chữ từ kinh họ Triệu. Do vậy, thấy rằng 

 những  thân,  những  cảnh  đã  hiện,  không  đâu  là  thật,  mà  cũng  biết  Phật 

 lực không mảy trần nào chẳng trọn. Đấy là sự cứu khổ thứ ba của Đại Sĩ 

 vậy. (Phần này ca tụng cảnh giới hiểm nạn như huyễn). 

  



(1)  Theo  Đường  Tam  Tạng  Truyện,  ngài  Huyền  Trang  đi  đến  vùng 

Lưu  Sa181,  trên  con  đường  dài  hơn  tám  trăm  dặm,  trên  trời  không  có  chim 

bay, dưới đất không có thú chạy. Yêu quái nổi lửa, ánh lửa lập lòe như sao 

sa,  Ngài  trọn  chẳng  sợ  hãi.  Chỉ  đến  khi  hết  nước  đã  năm  ngày,  gần  chết, 

không  đi  được  nữa,  nằm  trên  cát,  thầm  niệm  Quán  Âm,  nguyện  rằng: 

“Huyền Trang đi chuyến này, chuyên vì vô thượng đạo tâm chánh pháp mà 

ra đi. Bồ Tát từ bi nghĩ đến chúng sanh, chuyên cứu khổ, há chẳng biết con 

khổ sở ư?” Nửa đêm, chợt có trận gió  mát thổi qua thân, mát mẻ như được 

tắm  trong  nước  lạnh,  mắt  liền  sáng  ra,  ngựa  cũng  trỗi  dậy  được.  Đi  tiếp, 

ngựa chợt đổi hướng, chế ngự không được, bèn thấy một vùng cỏ xanh rộng 

mấy mẫu. Lại có một cái ao, nước ngọt, trong suốt. Xuống ngựa uống nước, 

thân mạng khôi phục. Xét ra chỗ này trước kia vốn không có, nhất định phải 

là do Bồ Tát từ bi hóa hiện. 

Theo Báo Ứng Ký, đời Đường, Tống Khản ngồi thuyền của người khác 

qua  Tam  Môn,  gặp  trận  gió  lật  thuyền,  nắm  được  bó  sách,  lội  lên  bờ,  đến 

ngủ  đêm  tại  chòi  tranh  của  bà  lão  bán  trà.  Phơi  sách,  thấy  trong  ấy  có  bộ 

kinh Kim Cang. Bà lão nói: “Kể từ sau bữa ông ra đi, vợ ông lễ kinh thành 

khẩn, thiết tha, nên cứu được ông”. Trở về hỏi chuyện, quả nhiên đúng là vợ 

lễ  tụng  kinh  ấy.  Do  vậy,  gói  ghém  trà,  lụa  đem  tạ  ơn  bà  cụ  bên  bến  sông. 

Đến  nơi  lều  tranh  không  còn  nữa.  Dân  địa  phương  nói:  “Nơi  ấy  nước  [lên 

xuống] không có ngằn hạn, làm sao có am trà cho được” mới biết là Đại Sĩ 

hóa thân. 



(2)  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  2,  đời  Tùy,  ngài  Na  Liên  Đề  Lê  Da 

Xá182, Hán dịch là Tôn Xưng, đi đường gặp bọn giặc núi, chuyên niệm chú 

Quán  Âm, ở ngay trước  mắt  giặc  mà chúng không thấy. Về sau,  những  khi 

rảnh rỗi trong lúc dịch kinh, Ngài thường giảng giải thần chú, lập công cao 

nhất [trong việc hoằng truyền Mật Tông trong thời ấy]. 

Lại nữa, ngài Trí Hiển đời Đường, đi đường gặp bọn Đột Quyết183, mười 

mấy  người đều bị đuổi bắt,  ngài  Trí  Hiển  ẩn thân chẳng  hiện.  Hỏi  ra, Ngài 

nói: “Tôi niệm Quán Âm nên chẳng gặp giặc”. 



(3) Theo Minh Tường Ký, đời Tấn, ngài Thích Pháp Trí trì danh thoát 

khỏi hỏa hoạn, lại đăng vào lính, bị vây bắt, phải ẩn quanh trong lùm gai góc 

bên  ngòi  nước,  lại chí tâm  niệm  Quán  Thế Âm. Giặc đứng cách  ngòi  nước 

hô đám quân phía sau, chỉ trỏ, ra lệnh giết, nhưng họ lục lọi chẳng tìm thấy. 

Pháp Trí thoát nạn bèn trở thành Tăng. 

Theo Pháp Uyển Châu Lâm, đời Tấn, Đậu Truyền do niệm Đại Sĩ thoát 

được gông cùm, bèn vượt thành trốn. Lúc trời sáng, ẩn nấp trong rừng, trong 

khoảnh  khắc,  người  ngựa  dồn  dập  kéo  tới  truy  bắt,  đốt  rừng,  giày  xéo  cỏ 

cây,  không  đâu  chẳng  lục  kỹ,  chỉ  có  khoảng  đất  Đậu  Truyền  đang  nấp  là 

không lục tới. 



(4) Theo Cao Tăng Truyện, tập 1, đời Lưu Tống, ngài Đạo Quynh vào 

Hoắc Sơn để  hái  mầm  đá. Vào trong  hang  mấy dặm,  nhảy qua  những khúc 

gỗ  để  vượt  qua  nước,  ba  người  chết  đuối,  lại  rơi  mất  đuốc.  Đạo  Quynh 

chuyên tụng Pháp Hoa, chỉ dựa vào nghiệp ấy, lại nghĩ đến Quán Âm. Một 

lúc sau, có tia sáng như lửa đom đóm, đuổi theo không kịp, bèn thoát ra khỏi 

động.  Về  sau,  Sư  lại  cùng  bốn  người  đồng  học  cưỡi  băng  vượt sông,  băng 

vỡ,  ba  người  chết  đuối.  Đạo  Quynh  lại  dốc  lòng  thành  nơi  Quán  Âm,  cảm 

thấy dưới chân như có vật tự nổi. Lại thấy ánh sáng đằng trước, dõi theo ánh 

sáng vào được bờ. 

Theo Nam Hải Từ Hàng, vào đời Minh, người đất Mân là Lôi Pháp Chấn 

làm  nghề  đốt  than.  Trong  nhà  có  cây  gỗ  Áp  Lan,  đường  nét  tinh  tế,  muốn 

khắc thành tượng Đại Sĩ, nhưng chưa được toại ý. Một bữa, vào núi đốt than, 

từ trong  lùm  rậm, đột  nhiên có con  hổ phóng  ra chụp. Chợt có  một phụ  nữ 

ẻo lả chặn quát hổ, hổ liền nem nép, khấu đầu rút lui. Ông Chấn lạy tạ, hỏi 

tên tuổi, [người phụ  nữ ấy] bèn  nói: “Ta chính  là cây  gỗ  Áp  Lan trong  nhà 

ông”  rồi  không  thấy  nữa.  Ông  Chấn  cảm  ngộ,  bèn  chọn  ngày  lành  khắc 

tượng, suốt đời ăn chay, đảnh lễ. 



(5) Theo Minh Tường Ký, Từ Nghĩa làm Thượng Thư trong triều đại 

Phù Tần, sau bị Mộ Dung Vĩnh184 bắt được. Do niệm Đại Sĩ bèn thoát nạn, 

trốn thoát trong đêm, núp trong đám cỏ, kỵ binh đuổi theo đốt đuốc như sao 

sáng ngời, nhưng trọn chẳng thấy ông Từ. 

Theo  Biện  Chánh  Luận,  Mao  Đức  Tổ  ở  Vinh  Dương,  theo  đường  tắt 

xuống Giang Nam,  gặp bọn  giặc cưỡi  ngựa đuổi tới, bèn  núp trong đám cỏ 

bồng hao185 bên đường, nửa thân vẫn còn lộ ra, nghĩ chắc phải chết, bèn chí 

tâm  niệm  Quán  Âm.  Trong  khoảnh  khắc,  trên  mây  trút  mưa  xuống,  liền 

thoát nạn. 



(6) Theo Cao Tăng Truyện, tập 1, Thích Siêu Đạt học rộng biết nhiều. 

Thời Nguyên Ngụy cấm đồ sấm186, có người vu cáo, Sư bèn bị bắt, hạ ngục, 

buộc bánh xe vào cổ. Siêu Đạt chuyên niệm Quán Âm, tới đêm chợt chẳng 

thấy bánh  xe  nữa, những  người canh  giữ đều  ngủ; do  vậy, chuồn ra,  nhưng 

do chân bị trói đã lâu, chẳng đi xa được. Trời sáng, bốn thớt ngựa truy binh 

đuổi theo, Siêu Đạt nằm xoài trong đám cỏ, kỵ binh giày xéo tan nát mà trọn 

chẳng thấy. Siêu Đạt lén dòm, thấy mặt bọn giặc đều bị da trâu che mắt, nhờ 

đó trốn thoát. 

Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  đời  Đường,  Từ  Thiện  Tài  bị  giết  nhưng 

sống lại, lại nhặt được áo cừu bằng da dê, đào, táo, khỏi bị đói khát. Đi năm 

mươi dặm, nghỉ lại một chút, ngồi xếp bằng tụng niệm, không ngờ ngồi ngủ 

luôn.  Đến  canh  tư  chợt  tỉnh,  có  một  con  sói  xanh  to  đùng  đang  ngồi  chồm 

hổm trước mặt, đưa mõm chạm mũi ông Tài. Ông Tài thấy rồi, lại nhắm mắt 

niệm rằng: “Nếu thật là oan cừu của ta, hãy ăn ta để đền tội ương đời trước. 

Nếu  là  Đại  Sĩ  hiển  linh,  xin  hãy  cứu  đệ  tử  được  yên  vui”.  Niệm  xong  mở 

mắt ra, chẳng thấy tông tích con sói đâu nữa. 



(7) Theo Tuyên Nghiệm Ký, vào đời Tống, Xa Tử Giả do mắc nạn Lô 

Lăng  Vương  tại  Thanh  Nê,  bị  hãm  trong  trại  giặc.  Bà  mẹ  ở  nhà  thắp  bảy 

ngọn đèn trước bàn Phật, chuyên tâm niệm Quán Thế Âm, nguyện con được 

trở về. Hơn một năm sau, Xa Tử ban đêm trốn trại, lạc đường, thường thấy 

bảy  ngọn  lửa  sáng  trước  mặt,  ngỡ  là  thôn  xóm,  cứ dõi  theo  ánh  lửa  mà  đi, 

nhưng trọn chẳng đến nơi được. Suốt bảy đêm như thế, không ngờ đã về đến 

nhà, thấy mẹ vẫn còn phủ phục trước bàn Phật thỉnh nguyện, bảy ngọn đèn 

xen nhau chiếu sáng. 

Theo  Dị  Đàm  Khả  Tín  Lục,  khi  vách  núi  sụp  ở  huyện  Tu  Văn,  Quý 

Châu, có Triệu Nhị Giả bị vùi trong đó, may lọt nhằm kẽ hở nên không chết. 

Sau ba năm, có người đến hái thuốc nơi chỗ sụp, nghe trong đá có tiếng kêu 

cứu, hè nhau tận lực đào ra. Ông Triệu thuật rằng: Khi núi sụp, đang ngủ mê 

man  chẳng  tỉnh.  Đến  lúc  tỉnh  lại,  thấy  bốn  phía  đều  là  đá,  không  cách  gì 

thoát ra được.  Lại khổ sở  vì đói khát, đột  nhiên có con chuột trắng  nép sát 

bên cạnh thân, dài hơn cả thước, mắt lấp lánh như chớp, soi thấy trên đá có 

chữ.  Nhìn  kỹ  thì  ra  là  kinh  Quán  Âm.  Chuột  nhấm  chữ  làm  ra  vẻ  ăn  nuốt, 

ông  Triệu  thử  bắt  chước  làm  theo,  bèn  đỡ  đói.  Về  sau,  mỗi  lần  nhấm  một 

chữ,  liền  no  bụng  suốt  ngày.  Đến  nay  đã  gậm  gần  hết  chữ,  chỉ  sót  lại  mấy 

hàng.  Mọi  người  thấy  trên  đá  không  còn  dấu  chữ  mà  cũng  chẳng  thấy  con 

chuột trắng nào! Đưa ông ta về nhà, lấy cuốn kinh ông ta đã tụng mở ra xem, 

chỉ còn mấy hàng cuối, giống hệt như chữ đã thấy trong kẹt đá. 



---o0o--- 



2.2.2.4. Khỏi bị giết chóc 

 

 

 1. Bèn có: Tướng quân Ninh Sóc, sắp bị chém, được tha. Lính thú 

 Nam Cung, đao phủ bỗng bải hoải. 

  

 2.  Đạo  Tập  trì  danh,  giặc  chém  nhiều  lần,  kinh  hãi  bỏ  chạy.  Từ 

 Ân187 tụng kinh, gã Hồ rút dao rồi lại nằm. 

  

 3. Tên chẳng thể tổn hại Pháp  Thiền, đao không chém được Trầm 

 Giáp. 

 

 4.  Quân  Mưu,  Du  Nhung,  cùng  phô  chuyện  lạ  ba  đao.  Lục  Huy, 

 Kính Đức, hai tượng, cổ cùng in vết. 

  

 5.  Chàng  Trương  thuật lời Phật,  liền  giải  oan  khiên đời  trước.  Họ 

 Trình gọi gã Vương, chuyển thành sống đời yên vui. 

  

 6.  Thiện  Tài  bị  giết,  hồi  sinh  trên  cành  trong  động.  Vương Ất  gặp 

 hiểm, đột nhiên trèo lên bờ cao. 

  

 7. Chỉ Nhất nghe dị tăng răn dạy, giặc bèn hồi tâm. Cao Tuân xin 

 Bồ Tát xót thương, bị chém chẳng chết. 

 

 8. Đầy tớ nghe lời chủ dạy, chưa ba năm đã được tha về. Em bị kẻ 

 xấu vu hãm, tụng một tạng sạch nỗi oan khiên. 

  

 9.  Nhà  họ  An  thờ  tượng,  đánh  vào  lưng  nghe  tợ  tiếng  đồng.  Ông 

 Trữ Úy trì danh, trên đảnh đầu hào quang tỏa rực. 

   

 10. Truyền lời cho quan huyện lệnh, ba phen cứu chàng buôn gạo. 

 Báo mộng răn đe Tiếu Vương, Trương Sướng rốt cuộc sống yên. 

  

 11. Giản Vinh quy mạng, đao bèn gãy nát. Đình Ái gặp cướp, lương 

 vẫn còn nguyên. 

  

 12. Thoát nạn như ưng, cắt vụt bay, sắp đi được két kêu cảnh tỉnh. 

  

 13. Đấy đều là trong khoảnh khắc táng thân mất mạng, liền nhờ ân 

 khởi tử hoàn sanh.  (gồm ba đoạn)  





(1)  Theo  Vương  Nguyên  Mưu  Truyện  trong  bộ  Tống  Thư,  ông  Mưu 

làm  tướng  quân  ở  Ninh  Sóc,  vây  Hoạt  Đài  không  đánh  thắng  được  nên  bị 

thượng  tướng  đem  chém.  Ông  Mưu  mộng  thấy  có  người  bảo:  “Tụng  Quán 

Âm Kinh ngàn biến sẽ thoát”. Tỉnh giấc, liền tụng được một ngàn biến. Sắp 

bị  chém,  chợt  có  tiếng  hô  truyền  lệnh  ngưng  hành  hình.  Ấy  là  vì  Trầm 

Khánh can gián nên [cấp trên] thôi chém. 

Theo Minh  Tường  Ký, đời Tấn, Nam Cung Tử Ngao,  làm  lính thú188 ở 

Tân Bình, bị Trường Lạc Công phá thành, cả thành  mấy ngàn người đều bị 

xử chém. Tử Ngao chí tâm niệm Quán Thế Âm. Khi đao phủ chém đến Tử 

Ngao,  các  lưỡi  đao  chém  xuống,  hoặc  là  cao  quá,  hoặc  là  thấp  quá.  Người 

cầm  đao  chợt  mỏi  mệt,  tứ  chi  bủn  rủn.  Trường  Lạc  Công  kinh  hãi,  tra  hỏi. 

Ông  Ngao  thưa:  “Biết  chế  yên  ngựa”,  bèn  được  tha.  Ông  Ngao  cũng  trọn 

chẳng biết vì sao mình lại trả lời như thế. Về sau, ông ta tạo một tượng Đại 

Sĩ nhỏ, hễ đi bèn đội trên đầu, khi ngưng lại bèn đảnh lễ. 



(2)  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  2,  đời  Ngụy,  ngài  Đạo  Tập  đi  sang 

Tây Sơn,  Thọ Dương, bị  giặc bắt trói  vào  cây, sắp  giết. Đạo  Tập bèn  niệm 

Quán Âm không ngừng, giặc vung đao chém mấy lượt nhưng Sư trọn chẳng 

bị tổn thương, bèn sợ hãi bỏ chạy. Đạo Tập bèn được thoát. 

Theo  Đường  Tam  Tạng  Truyện,  ngài  Huyền  Trang  vượt ải  Ngọc  Môn, 

tùy tùng là Thạch Bàn Đà, vốn là người Hồ, chợt sanh lòng khác lạ, rút đao 

ngồi  dậy,  từ  từ  tiến  về  phía  pháp  sư.  Sư  ngồi  dậy,  niệm  Quán  Thế  Âm  Bồ 

Tát. Gã người Hồ vẫn thấy vậy, lại nằm xuống, Sư cỡi ngựa bỏ đi. 



(3) Theo Cao Tăng Truyện, tập 2, đời Ngụy, sư Pháp Thiền đi đường 

núi  gặp  giặc,  chỉ  niệm  Quán  Âm.  Giặc  buông  cung  bắn,  tên  chẳng  thể 

thương tổn Sư, bèn ném cung xuống đất, tỏ lòng quy kính. 

Theo  Tuyên  Nghiệm  Ký,  Trầm  Giáp  ở  Ngô  Quận  bị  trói,  sắp  bị  hành 

hình,  kiền  thành  niệm  danh  hiệu  Quán  Âm,  mũi  đao  tự  gãy.  Do  vậy  bèn 

được thả. 



(4)  Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  đời  Tống,  Huệ  Hòa  thoạt  đầu  làm 

Quân Mưu, bị địch  quân bắt được, đem  chém. Ông  Hòa  tận  lực tụng Quán 

Âm Kinh, cầu nguyện khẩn thiết tột bực. Tên lính vung đao, ba lần giơ lên, 

ba lượt gãy nát bèn kinh hãi, thả đi, ông Hòa bèn xuất gia. 

Đời Thanh, Lã Thiên Hộ ở Thiểm Tây kiền thành tụng chú Bạch Y, bôi 

Đàn  Hương  lên  thân  Đại  Sĩ,  sáng  tối  cúng  dường.  Về  sau,  ông  đảm  nhiệm 

chức Du Nhung tại Ninh Ba, do lỡ việc, bị luận tội chém. Lúc bị hành hình, 

đao phủ chém liên tiếp ba đao đều bị gãy, tâu lên, ông Lã bèn được miễn tội. 

Theo Tuyên Nghiệm Ký, Lục Huy bị giam trong ngục sắp chết, bèn bảo 

người  nhà tạo tượng Quán  Âm.  Lúc bị  hành  hình, chém ba đao đều bị  gãy. 

Quan  hỏi  nguyên  cớ,  đáp  rằng:  “Tôi  e  rằng  đấy  là  từ  lực  của  Quán  Âm”, 

nhìn  vào  tượng  thì  cổ  tượng  có  ba  vết  đao;  do  vậy,  tâu  lên,  Lục  Huy  được 

miễn tội. 

Theo  Tề  Thư,  Tôn  Kính  Đức  phòng  ngự  biên  giới  phương  Bắc,  tạo 

tượng Quán Âm, lễ kính, thờ phụng. Về sau, bị bọn giặc cướp gây liên lụy, 

[triều đình] định tội tử hình. Đêm ấy, ông  lễ sám, khóc  lóc, chợt  như trong 

mộng  thấy  một  sa-môn  dạy  hãy  tụng  Cứu  Khổ  Quán  Âm  Kinh  một  ngàn 

biến,  sẽ  thoát  khổ  nạn.  Kính  Đức  tụng  đến  lúc  bị  hành  hình  vừa  đủ  ngàn 

biến. Đao chém xuống gãy thành ba đoạn; ba lượt thay đao vẫn gãy như cũ. 

Thừa tướng Cao Hoan dâng biểu xin miễn hành hình. Kính Đức được thả về, 

thấy nơi cổ của bức tượng Quán Âm do mình đã tạo có ba vết đao. 



(5) Đời Tống, Trương công tử ở Lâm An thấy trong ngôi chùa đổ nát 

có  tượng  Quán  Âm  đã  mất  chân  tay,  bèn  thỉnh  về,  trang  nghiêm,  cúng 

dường.  Về  sau,  gặp  giặc,  phải  nhảy  xuống  giếng,  thấy  Đại  Sĩ  đến  nói: 

“Ngươi  nay sắp chết, ta không cách  nào cứu được.  Bởi  lẽ, trong đời  trước, 

ngươi từng giết một người, tên hắn hiện thời là Đinh Tiểu Đại sẽ giết ngươi 

để  báo  oán”.  Ngay  lúc  đó,  có  người  thọc  mâu  xuống  giếng,  kêu  chui  ra. 

Trương  hô  lên:  “Ông  là  Đinh  Tiểu  Đại  phải  không?”  Kẻ  kia  kinh  hãi  hỏi: 

“Sao ngươi biết?” “Do Phật bảo tôi”. Họ bèn cùng nhau cởi gỡ oán thù đời 

trước rồi bỏ đi. 

Theo  Kỷ  Cầu  Thư,  đầu  đời  Thanh,  Trình  Bá  Lân  buôn  bán  ở  Dương 

Châu, thờ Đại Sĩ rất kiền thành. Năm Ất Dậu (1645), quân binh [nhà Thanh] 

phá thành Dương Châu189, ông Trình cầu khẩn Đại Sĩ cứu giúp. Mộng thấy 

Đại Sĩ bảo: “Mười bảy mạng trong nhà ông, mười sáu người đều được thoát 

tai  kiếp,  còn  ông  không  trốn  được.  Đời  trước  ông  giết  Vương  Ma  Tử  bằng 

hai  mươi sáu  nhát  đao,  nay phải  đền  món  nợ ấy.  Hãy  nên bảo  người  nhà ở 

chái  Đông,  riêng  mình  ông  ở  giữa  nhà  đợi  hắn,  đừng  làm  liên  lụy  đến  ai”. 

Ông Trình tin theo. Đến khi binh lính đập cửa, ông Trình ra đón, hỏi: “Ông 

có phải là Vương Ma Tử hay chăng?” Tên lính kinh hãi hỏi vì sao biết tên họ 

ta? Ông Trình kể lại giấc mộng. Tên lính than: “Đời trước, ngươi giết ta, đời 

này chịu báo.  Ta  nay  giết  ngươi,  há đời sau chẳng  lại bị báo thù  hay sao?” 

Bèn  dùng  sống  đao  đập  ông  Trình  hai  mươi  sáu  lần  để  xóa  nợ.  Ông  Trình 

bèn dẫn quyến thuộc sang Kim Lăng, sống yên ổn nhiều đời. 



(6)  Theo  Minh  Tường  Ký,  trong  niên  hiệu  Vũ  Đức  thời  Đường,  Từ 

Thiện Tài thường giữ trai giới, tụng Quán Thế Âm Kinh. Về sau bị giặc bắt, 

có một ngàn một trăm người cùng bị bắt, cùng bị đem tới Hồng Nhai rồi lần 

lượt  giết chết. Ông Tài chí tâm  niệm Quán  Âm  Kinh, trong  lúc bị  giết trọn 

chẳng biết gì. Đến đêm  mới biết thân mình đang nằm trên cành cây mọc de 

trên con suối sâu, cách vách đá độ hơn ba trăm thước. Lấy tay sờ cổ, chỉ thấy 

hơi đau, nhưng không thương tổn  gì. Trèo xuống khỏi cây, đi dọc theo khe 

suối,  nhặt  được  áo  ấm  bằng  lông  dê,  đào,  táo  v.v...  Coi  chuyện  này  trong 

phần trước. 

Đời  Đường,  Vương  Ất  lúc  nhỏ  trì  chú  Như  Ý  Luân190.  Đầu  thời  Khai 

Nguyên, cùng bè bạn sang Hà Bắc, liếc thấy phu chèo thuyền có vẻ khác lạ, 

bèn  cầm  đuốc  niệm  chú.  Nửa  đêm,  phu  chèo  thuyền  cầm  búa  chặt  đầu  hai 

đứa  đầy  tớ,  lại  chém  hai  người  bạn,  rồi  tới  chỗ  Ất.  Vương  Ất  nằm  phục 

xuống đất, đuốc chợt tắt, bị chém ba búa. Đột nhiên, sau lưng có hai người 

nâng  Vương  Ất  đưa  lên  bờ.  Máu  chảy  khắp  mình,  nhưng  không  đau  đớn 

lắm.  Sau  đó,  thấy  [từ  thuyền  lên  bờ]  cao  mấy  chục  trượng  mới  biết  là  sức 

của thần chú. 



(7) Theo Pháp Hoa Cảm Thông, đời Thanh, Thích Chỉ Nhất thuở nhỏ 

gặp  một  vị  Tăng  kỳ  lạ,  răn  dạy:  “Con  sắp  gặp  phải  đại  nạn,  nếu  có  thể  trì 

thánh hiệu Đại Bi thì sẽ thoát nạn”. Sư bèn dốc lòng thọ trì. Trong niên hiệu 

Sùng Trinh, Hiến tặc191 phá Quang Sơn, giết đến Sư, đao bỗng tự gãy. Giặc 

lấy làm lạ nên [tha cho] Sư khỏi chết, Sư liền xuất gia. 

Theo Tuyên Nghiệm Ký, Cao Tuân niệm Đại Sĩ, gông xiềng tự tháo. Cai 

ngục kinh dị, bảo Tuân rằng: “Nếu Bồ Tát thương ông thì chém cũng chẳng 

chết”. Lúc xử tử hình, đao vung lên liền gãy, [quan giám trảm] tâu lên trên, 

ông Cao liền được thả. 



(8)  Theo  Quán  Âm  Cảm  Ứng,  vào  thời  Vạn  Lịch  nhà  Minh,  đầy  tớ 

quan Thượng Thư Lục Ngũ Đài đánh lộn gây chết người, cầu cứu chủ nhân. 

Ông bảo: “Theo  quốc pháp,  giết  người  phải  đền tội,  ta  làm sao  xin tha cho 

ngươi được? Ngươi vào ngục hãy chuyên niệm danh hiệu Quán Thế Âm Bồ 

Tát, sau ba năm, Ngài sẽ tự đến cứu  ngươi”. Đầy tớ  nghe  lời dạy, niệm  Bồ 

Tát không lười nhác, một năm sau được thả. 

Theo Cao Vương Ứng Nghiệm,  vào đời  Minh,  Khương Thiện bị anh  là 

Liêm do chiếm núi không được bèn vu cáo Khương Thiện hại mạng người, 

Khương Thiện bị kết thành tội nặng. Trong thời Vạn Lịch, Khương Thiện bị 

chuyển đến nhà giam trên phủ, có được cuốn kinh Cao Vương bèn ngày đêm 

lễ tụng, mấy lượt tụng đủ một tạng192, liền được cứu. 



(9)  Theo  Linh  Ứng  Lục,  đời  Đường,  An  Định  là  người  Sơn  Tây.  Bà 

mẹ  hái dâu  nhặt được tượng Quán  Âm  bằng đồng, bèn  lễ bái, cúng dường. 

Về sau An Định đi lính, bị ngã trong đám cỏ, cảm thấy sau lưng bị chém liên 

tiếp ba nhát, [nghe vang ra tiếng] như chặt vào đồ bằng đồng, thân thể không 

bị vết thương nào. 

Theo Cao Tăng Truyện, tập 2, đời Đường,  một  người Mạt  Hạt193  là Đế 

Thị  Giai  trốn  vào  Cao  Ly,  nhặt  được  tượng  đồng  cao  chừng  hai  tấc,  chẳng 

biết  là  vị  thần  nào,  bỏ  trong  túi  da,  hễ  ăn  uống  rượu  thịt  đều  dâng  cúng 

[tượng thần]. Người Cao Ly nghi anh ta là gián điệp bèn đem chém, chém ba 

đao vẫn không bị thương. Lôi tượng ra thì lưng tượng có ba vết đao. Họ nói: 

“Đây  là  tượng  Phật,  có  thể  sang  Đường  quốc  (Trung  Hoa)  hỏi  thăm”.  Ông 

Giai bèn xuất gia tại U Châu, hơi giống như chuyện trên đây. 

Lại  nữa,  sách  Trà  Hương  Thất  Tùng  Sao  có  viết:   “Do  bà  lão  họ  An 

 [trong câu chuyện thứ nhất] cũng dùng thịt cá cúng dường [tượng Phật] thì 

 biết rằng thờ Phật cốt ở nhất tâm. Nếu tâm chí thành, cá thịt cũng đem cúng 

 dường Quán Âm được!”  Quyết chớ nên nghe theo lời ấy! Phẩm [Phổ Hiền] 

Hạnh Nguyện có nói:  “Chư cúng dường trung, pháp cúng dường tối. Sở vị: 

 Lợi  ích  chúng  sanh  cúng  dường,  đại  chúng  sanh  khổ  cúng  dường”   (Trong 

các  thứ  cúng  dường  thì  cúng  dường  pháp  là  tối  thắng,  như  là:  cúng  dường 

bằng  cách  lợi  ích  chúng  sanh,  cúng  dường  bằng  cách  chịu  khổ  thay  cho 

chúng sanh). Kẻ ăn thịt đoạn chủng tử từ bi nơi Phật tánh, dám đem [thịt, cá] 

cúng dường bậc Đại Bi Bồ Tát ư? 

Hiện  Quả  Tùy  Lục  có  chép  truyện  một  viên  Hiếu  Liêm194  ở  Ma  Thành 

đùa bỡn đem thịt cúng cho Bồ Tát,  liền  ngã  xuống  đất chết tươi, đọa thẳng 

vào địa ngục, khắp thân bị nung nứt nẻ. Trong câu chuyện của bà lão họ An, 

Bồ  Tát  đặc  biệt  thương  xót  bà  ta  ngu  dại  nên  không  truy  tới,  há  đáng  lấy 

cách  thức  ấy  làm  khuôn  phép,  khiến  cho  chúng  sanh  bị  lầm  lạc  ư?  Trong 

sách  Vạn  Thiện  Tiên  Tư,  câu  hỏi:   “Làm  lành  lấy  lập  tâm  làm  chánh  yếu. 

 Nếu  tâm  địa  đã  lành  thì sao  lại phải  kiêng  giết”   đã  bị  tiên  sinh  An  Sĩ  quở 

trách thống thiết, thật giống như vấn đề đang được nói tới ở đây. 

Theo Di Kiên Chí, Trữ Úy ở Vu Hồ bị Khấu Lục Đức bắt trói, sắp đem 

chém, thấy trên đảnh ông Trữ có ba đạo hào quang, bèn thả ra, sai giữ chức 

Chủ  Ấp.  Về  sau  lại  vì  chuyện  này,  xét  công  huân,  thăng  quan  cho  ông  ta. 

Ông  Trữ  hằng  ngày  niệm  danh  hiệu  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  một  ngàn  câu, 

tụng một bộ Viên Giác, cho nên được quả báo ấy. 



(9)  Theo  Sư  Tán  Hiên  Tùng  Đàm,  một  người  buôn  gạo  ở  vùng 

Thượng Ngu mộng thấy Đại Sĩ dặn:  “Gặp cầu chớ dừng thuyền, gặp dầu bôi 

 lên đầu, đấu thóc ba thưng gạo, nhặng xanh nâng đầu bút”.  Về sau, thuyền 

gặp  mưa,  vừa  qua  một  cây  cầu,  cầu  liền  sập.  Trở  về  nhà  lạy  tạ  Đại  Sĩ,  đột 

nhiên  chiếc  đèn  thờ  trước  tượng  rơi  xuống,  dầu  chảy  lênh  láng  khắp  đất. 

Anh ta liền bôi dầu lên đầu. Đêm ấy, bà vợ bị giết chết trên giường. Ấy là vì 

người vợ tằng tịu với gã hàng xóm, hắn nghe chàng buôn gạo trở về liền đến 

giết.  Trong  đêm  tối,  hắn  vén  màn,  ngửi  thấy  đầu  anh  lái  buôn  có  mùi  dầu 

ngỡ  là bà  vợ  liền chuyển sang  giết anh  lái buôn,  nào  ngờ  giết  nhầm  bà  vợ. 

Bố vợ ngờ anh ta giết vợ bèn đi thưa. Anh lái buôn bị ép nhận tội. Lúc ghi 

biên bản cung khai, chợt có nhặng xanh bu đầy đầu bút, đuổi đi chúng lại bu 

tiếp, khiến cho quan ngờ có chuyện gì lạ lùng. Lặng lẽ suy nghĩ, chợt anh lái 

buôn thất thanh kêu: “Bồ Tát!” Quan liền tra hỏi, anh ta bèn thuật lại những 

chuyện nằm mộng, cầu gãy, bôi dầu. Người cố vấn của quan bèn đoán: “Ba 

thưng gạo tức là bảy thưng cám, há chẳng phải kẻ sát nhân là Khang Thất195 

hay sao?” Gã hàng xóm của anh lái buôn chính là Khang Thất, vừa tra khảo 

liền nhận tội, quan lập tức thả anh lái buôn. 

Theo sách Đàm Tẩu, đời Lưu Tống, Trương Sướng phụng trì niệm thánh 

hiệu Quán Âm. Nam Tiếu Vương196 dấy loạn, ông Sướng không theo, sắp bị 

vương  giết,  vương  mộng  thấy  Đại  Sĩ  bảo:  “Chẳng  được  giết  Sướng”.  Nam 

Tiếu Vương bèn chẳng dám làm hại! 



(11)  Trong  niên  hiệu  Thái  Nguyên  đời  Tấn,  Cao  Giản  Vinh  phạm 

pháp,  lúc sắp bị chém bèn  nhất tâm quy  mạng Quán  Thế Âm Bồ Tát. [Đao 

phủ] chém xuống, đao liền gãy. 

Theo  Linh  Nghiệm  Ký,  Châu  Đình  Ái  ở  Chiết  Giang  giải  lương197  qua 

Sơn Đông,  gặp  giặc cướp, thủy thủ bị  giết sạch, chỉ riêng  mình ông  Ái còn 

sống, tiền lương không bị tổn hại. Ông Ái chuyên trì Quán Âm Kinh, lại thí 

tặng một ngàn hai trăm quyển. Đình Ái còn có tên là Đình Thọ. 



(12)  Theo Thỉnh Quán  Âm  Kinh,  nếu có chúng sanh  vào trong chiến 

trận, lúc sắp bị hại, bèn tụng niệm chú này, xưng danh hiệu Đại Bi Quán Thế 

Âm Bồ Tát sẽ được giải thoát nhanh chóng như chim ưng, chim cắt vụt bay. 

Vào đời Nguyên, Châu Đạo Nhân ở Giang  Lăng  tụng  Quán  Âm  Kinh,  ước 

hẹn với mọi người đi sang quận khác. Lúc sắp đi, con két kêu ầm lên: “Chớ 

có đi! Chớ có đi”, liền biết Bồ Tát hiển linh, bèn thôi, những người ra đi đều 

bị cướp giết! 



(13) Theo Quốc Ngữ:  “Khởi tử nhân, nhi nhục bạch cốt”  (Làm người 

chết sống dậy, khiến cho xương trắng sanh thịt). 





 1.  Lại  như  hiện  tướng  trong  mây,  hai  phen  phù  hộ  Tống  thất. 

 Không trung vang tiếng, Tiền Liêu nhiều lần đuổi giặc. 

  

 2.  Sắp  được  thăng  lên  tước  vương,  ngăn  Vũ  Túc  chớ  động  binh. 

 Giặc sợ có thần giúp đỡ, cản Sĩ Thành đừng giết bậy. 

  

 3.  Thỏa  bi  nguyện  của  Trương  Sùng,  đá  nứt,  vợ  chồng  đoàn  tụ. 

 Cảm lòng Lưu Độ tinh thành, kinh rơi, cả thành khỏi chết. 

  

 4.  Bà  lão  cõng  đá  to,  ngăn  địch  quân  đánh  úp  Điền  Nam.  Thần 

 nhảy qua hai núi, chống quân binh xâm lăng Hà Bắc. 

 5. Tuy là trời giáng họa giết chóc, giỏ sắt khó che, nhưng Phật mở ra 

 cõi thọ, trống vàng xưng tụng  (câu này ca tụng cả chuyện dứt đao binh).   

 



(1) Theo Thiên Trúc Chí, Tống Thái Tông do thấy Tào Bân đánh quân 

Khiết  Đan198  bị  thua,  bèn  sai  sứ  sang  chùa  Thượng  Thiên  Trúc  cầu  Đại  Sĩ 

ngầm  gia  hộ.  Trương  Tế  Hiền  thắng  trận  Đại  Châu.  Chư  tướng  thấy  trong 

ánh  lửa có thần kim  giáp, cao  mấy trượng, đứng  trên chót  mây, cầm cờ  đỏ 

chỉ huy. Bọn giặc nhìn thấy, vỡ mật bỏ chạy tan tác. 

Lại  nữa,  Lưu  Dự  cùng  giặc  Kim  vào  [đất  Tống]  cướp  phá,  Tống  Cao 

Tông đích thân đến Đại Sĩ Điện cầu đảo, xin được ngầm che chở. Sau đấy, 

Hàn  Thế  Trung  đánh  bại  quân  Kim  -  Tề199  ở  Nhuận  Châu.  Trong  lúc  đối 

địch, bọn giặc thấy phía trên trận quân Tống có mấy chục vị thần mặc giáp 

bằng  vàng,  thân  cao  hai  trượng,  ánh  mắt  tóe  lửa,  đứng  trên  chót  mây.  Bọn 

giặc biết [quân Tống] có thần che chở, chẳng đánh  mà tự tan, thua trận thật 

lớn.  Khi  Hàn Thế Trung  làm  lễ  hiến phù200, có nghe [quân  lính] kể chuyện 

này. 

Theo  Thiên  Trúc  Chí,  Hoàng  Sào201  dấy  loạn,  chém  giết  tại  những  nơi 

hắn kéo quân qua. [Tin truyền] đến đất Hàng, già trẻ mấy trăm vạn, khóc lóc 

lạy Đại Sĩ, xin Ngài rủ lòng Từ che chở. Đến khi Hoàng Sào cùng Tiền Liêu 

giao chiến, nghe trên không trung có tiếng niệm Phật, ngó lên thấy cờ quạt, 

lọng báu trên mây, vây quanh Đại Sĩ. Các vị Hỏa Thủ Kim Cang, trời, rồng, 

Tu-la v.v... theo hầu không thể tính được. Quân Tiền Liêu trông thấy, dũng 

khí tăng gấp trăm lần. Sào bảo: “Nước Phật mà!” bèn rút lui. 

Lại  nữa,  Ngô  Việt  Vương  là  Tiền  Liêu  xuất  thân  từ  chốn  quê  mùa,  thề 

giữ yên miền Đông Nam nhưng còn do dự, chưa quyết. Đêm mộng thấy một 

phụ nữ bảo: “Ông từ bi không giết người, làm phên giậu một phương. Thiên 

tử đất Trung Nguyên đổi họ năm phen202, mà cương vực của ông vẫn yên ổn, 

con  cháu  phong  hầu,  bái  tướng  lâu  dài.  Hai  mươi  mấy  năm  nữa  sẽ  tìm  ta 

trong núi Thiên Trúc”. Tiền Liêu tự nhủ từ trước đến nay chưa hề có chuyện 

này, nhiều lần được thần giúp đỡ; vì thế, bèn chép vào sách để răn dạy con 

cháu đời đời tôn sùng, thờ phụng. Lại nữa, khi Đổng Xương dấy loạn ở Việt 

Châu, Tiền Liêu cầu khẩn Đại Sĩ rồi mới xuất binh. Khi đối địch, trên không 

nghe  có  tiếng  cả  vạn  kỵ  binh  ùa  tới.  Đổng  Xương  vừa  nhìn  thấy  liền  kinh 

hồn, chẳng giao chiến mà bại tẩu, đất Việt được giữ yên. 



(2) Theo Thiên Trúc Chí, Tiền Liêu  muốn đánh Châu Toàn Trung203, 

mộng thấy Đại Sĩ bảo: “Chớ nên làm càn! Ông cứu được trăm vạn dân đen 

thì chẳng đầy mười ngày sẽ được phong tước làm vương”. Họ Tiền bèn thôi, 

quả nhiên như thế. 

Hơn  nữa,  Trương  Sĩ  Thành204  chiếm  cứ  Tô  Châu,  dung  túng  cho  binh 

lính đốt phá, cướp bóc, sắp tiến vào Phật Quốc Sơn, vừa đi trên Xuân Kiều, 

chợt  có  suối  từ  Lưu  Hồng  ồ  ạt  tuôn  ra,  nước  cao  cả  trượng,  sụp  núi,  lấp 

hang, thế nước ầm vang như sấm sét. Bọn giặc hoảng sợ, [cho rằng] nơi ấy 

có sức thần giúp đỡ nên rút lui. Do vậy, chúng chẳng dám giết chóc bừa bãi 

nữa! 



(3) Theo Pháp Uyển Châu Lâm, đời Tấn, Trương Sùng tôn sùng Phật 

pháp  từ  bé.  Khi  Phù  Kiên  đã  bại  trận,  Sùng  chạy  xuống  phương  Nam  quy 

phục  nhà  Tấn,  bị  lính trấn  thủ  bắt  giữ.  Năm  người  bọn  ông  Sùng  chân  tay 

đều  bị  gông  cùm,  chôn  nửa  người  dưới  hố,  sáng  hôm  sau  sẽ  cho  ngựa  càn 

qua, bắn tên cho chết. Ông Sùng nhất tâm niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, nửa 

đêm  gông  gãy, thân từ dưới đất tự trồi  lên, bèn trốn đi. Trên đường đi, ông 

nhặt một viên đá, nguyện: “Tôi muốn kêu cầu vua Tấn để cứu vợ bị bắt. Nếu 

tâm nguyện được thỏa, hòn đá này sẽ nứt làm hai”. Lễ bái xong, hòn đá liền 

nứt  ra.  Đến  kinh  đô,  ông  Sùng  dâng  biểu  kêu  oan,  bỏ  tờ  biểu  vào  trong  tủ 

Bạch  Hổ  [trước  điện  vua],  liền  được  vua  xuống  chiếu,  sai  chuộc  về  hết 

những kẻ đã bị bắt đem bán. 



Theo Minh Tường Ký, đời Tống, Lưu Độ là người Liêu Thành, cùng 

ấp  có  hơn  một  ngàn  nhà  cùng  thờ  Quán  Âm,  tụng  kinh,  lễ  bái.  Cuối  đời 

Tống, những kẻ trốn lánh thường ẩn nấp trong thành khiến thành ấy bị [quân 

Nguyên] giận lây, cả thành sắp bị tàn sát. Ông Độ bèn hướng dẫn mọi người 

dập đầu cầu khẩn trước tượng Đại  Sĩ,  nhất tâm  lễ tụng.  Tù phương205 đang 

xét việc, thấy từ trên không trung có một vật rơi xuống, nhiễu quanh cột nhà, 

kinh hoảng nhìn xem thì ra là phẩm Phổ Môn. Cầm lấy đọc xong, tù trưởng 

hoan hỷ, cả thành khỏi bị tàn sát. 



(4)  Theo  Hữu  Đài  Tiên  Quán,  Quán  Âm  Các  ở  phía  Nam  thành  Đại 

Lý Phủ được xây trên đỉnh một tảng đá lớn. Phủ chí có chép chuyện một phụ 

nữ cõng tảng đá ấy. Tương truyền, thuở xưa có quân địch [kéo đến] đánh úp 

Đại Lý, thấy một bà lão, vừa đi vừa cõng tảng đá này. Địch kinh ngạc, bà cụ 

nói:  “Người  xứ  này  mạnh  lắm.  Ta  là  đàn  bà,  vừa  già  vừa  bệnh,  chẳng  thể 

mang  nặng  được!” Địch sợ quá, bèn rút.  Bà cụ bỏ tảng  đá ở chỗ ấy, chẳng 

biết đi đâu mất. Người ta biết là Quán Âm hóa thân, bèn dựng Quán Âm Các 

trên đá. 

Tăng  nhân  chùa  Thiếu  Lâm  từng  thấy  thần  nhân  hai  chân  nhảy  từ  núi 

Thái  Thất  sang  Thiếu  Thất,  cầm  gậy  quất  giặc,  giặc  hoảng  sợ  bỏ  chạy.  Họ 

bèn nói chắc là Quán Âm hóa thân. 



(5) Theo Tăng Nhất A Hàm Kinh, Lưu Ly Vương206 tấn công dòng họ 

Thích, ngài Mục Liên bạch Phật: “Kính xin Ngài cho phép con dùng giỏ sắt 

úp lên thành”. Phật nói: “Dòng họ Thích có oán thù [với Lưu Ly Vương] từ 

 đời trước, ông đậy giỏ được sao?”   

Kim Quang Minh Kinh:  “Đắc văn kim cổ phát diệu hưởng, giai mông ly 

 khổ  đắc  giải thoát”   (được  nghe  cái  trống  vàng  vang  tiếng  nhiệm  mầu,  đều 

được lìa khổ, giải thoát). Kinh còn chép:  “Sở hữu khổ não, nãi chí uổng tử, 

 tất giai viễn  ly,  thường  mông  Thánh Quán  Tự  Tại Bồ Tát đại  bi  oai  quang 

 chi  sở  hộ  niệm”   (Tất  cả  khổ  não  cho  đến  chết  oan  uổng  đều  được  xa  lìa, 

thường được đại bi oai quang của Thánh Quán Tự Tại Bồ Tát hộ niệm). 





 1.  Còn  như:  Hữu  Môn  trì  chú,  cò  diệc  thoát  lưới  rập.  Thế  Thuần 

 chép kinh, chim quạ thoát khỏi tên găm. 



 2. Xót thương ốc, ba ba, ông Cố được phán “phóng sanh”; ném chết 

 bồ câu non, họ Trình chỉ được gia hạn. 

  

 3. Vào trường thi phải gỡ oán cho mèo; toan nhận con thường bị bò 

 cản trở. 

  

 4. Tụng chú Đại Minh, mặt  lưới mở tung. Niệm danh Bồ  Tát, oán 

 quỷ đắc độ. Chẳng chỉ mở rộng lòng nhân đến muôn loài, mà còn dứt tai 

 kiếp trong vị lai. Ấy là sự cứu khổ thứ tư của Đại Sĩ vậy (trong phần này, 

 ca tụng cả sự cứu vớt loài vật). 

  



(1) Vào đời Minh, sư Hữu Môn đắc Đại Bi tam-muội, đi dạo chơi nơi 

ruộng  đồng  vùng  Phụng  Hóa,  thấy  mấy  trăm  con  cò,  con  diệc  bị  người  ta 

giăng bẫy, thầm niệm chú, chúng liền bay thoát. 

Theo  Linh  Nghiệm  Ký,  đời  Tống,  Châu  Thế  Thuần  thờ  Đại  Sĩ  nghiêm 

cẩn, phát nguyện tả kinh để thí cho người khác trì tụng. Khi chép kinh, chợt 

có bầy quạ kêu rầm rĩ trên nóc nhà. Ra nhìn thì thấy có một con quạ bị trúng 

tên chảy  máu,  lũ quạ  nhổ  không được cho  nên kêu  rầm  rĩ. Ông Châu  ngửa 

mặt lên trời niệm danh hiệu Bảo Thắng Như Lai, Cứu Khổ Quán Âm, dùng 

bút chỉ vào quạ. Mũi tên liền rớt ra, từ giếng trời207 rơi xuống bên cạnh khám 

thờ Phật, quạ bay mất. 



(2) Theo Đệ Nhất Công Đức Lục, nhà ông Cố Vĩ Đông có đứa cháu bị 

bệnh đậu nguy ngập. Đêm nghe tiếng quỷ gào, ông Đông bèn hướng dẫn hai 

đứa con trai cầu nguyện trước tượng Đại Sĩ. Trong khoảnh khắc, đứa con út 

ngã  lăn ra đất, [khi tỉnh  lại kể: ‘Con thấy] có vị thần bảo: ‘Đây  là điện Đại 

Sĩ’. Do vậy, rạp đầu lạy, nghe bên trong có tiếng hô: “Cho Đậu thần và đứa 

con út cùng vào”. Đậu thần hình dáng như đứa bé trai, dâng sổ lên, trên đó 

đã ghi ngày đó giờ đó sẽ chết. Đại Sĩ phê hai chữ Phóng Sanh vào sổ. Thần 

đi  ra,  có  hai  người  đội  mão  nhọn,  mấy  trăm  người  mặc  áo  xanh,  buồn  bã 

hướng về phía đậu thần xin hãy che chở. Thần nói: “Đã phán!” Đứa con út 

tỉnh lại, bệnh đậu đã lành. Trước đó, vào buổi sáng, ông Đông ra cửa thấy có 

người  bán  ốc  xanh  ước  chừng  mấy  trăm  con,  trong  ấy  có  hai  con  ba  ba, 

[động lòng] xót thương bèn mua đem thả. Vì thế, được quả báo này. 

Theo Kiến Văn Lục, Trình Tư cùng anh em đi bẫy chim bồ câu, thấy có 

ba con. Anh em bắt đem đi, Kim Tư tức giận bèn ném chết hết. Đêm mộng 

thấy  hai  người  mặc  áo  xanh  đến  bắt,  Kim  Tư  bèn  trốn  vào  cửa  Đại  Sĩ,  thì 

Đại Sĩ đã  nghiễm  nhiên ở đó.  Kim  Tư kêu chưa  giết  người,  người áo  xanh 

bảo: “Ba con bồ câu tố cáo”. Kim Tư nói: “Con chim nhỏ nhoi sao đáng phải 

thường mạng?” Đại Sĩ dạy: “Xét về lý thì phải đền mạng, nhưng nghĩ ngươi 

nhỏ  tuổi,  có  thể  gia  hạn,  mười  hai  năm  sau  sẽ  lại  bắt”.  Kim  Tư  tỉnh  giấc, 

mười hai năm sau bèn chết đứng dưới chân cầu. 



(3)  Theo  Thủ  Nhất  Trai  Ký,  Trần  Thái  Hòa  đi  thi  Hương  mắc  bệnh, 

mộng thấy hai con mèo, ba con chuột, tám con ễnh ương đòi mạng. Họ Trần 

hứa  tụng  Tâm  Kinh  để  siêu  độ  cho  chúng.  Có  viên  công  sai  nói:  “[Để  ta] 

bẩm lên quan rồi phúc đáp”. Về sau, lại mộng thấy công sai nói: “Thoạt đầu, 

Văn Xương Đế Quân bảo: ‘Trần mỗ đỗ Giải Nguyên208 khoa này, sao lại bạo 

ác dường ấy. Nếu thoát khỏi phận dân  hèn, há  hắn chẳng tàn độc sanh  linh 

ư? Cho hắn vào trường thi là đã khoan dung lắm rồi!’ Bổn quan lại bốn lượt 

thỉnh cầu  ‘hắn  đã  sửa  đổi’,  Ngài  bèn  phán  rằng:  ‘Trời  đất  hiếu  sanh,  noãn, 

thai, thấp, hóa khác gì nhau! Thánh hiền ưa điều lành, há dung thói bạo tàn, 

xằng  bậy!”  [Ông  Trần] bèn  hứa  tụng  Tâm  Kinh  năm  vạn  quyển  để  siêu  độ 

mười  ba  mạng  oán  cừu.  Ấy  là  vì  lúc  nhỏ  cậy  là  con  quan,  sai  nô  tỳ  đánh 

mèo, chuột v.v... giống như kẻ tra hạch phạm nhân đến chết. Do vì lúc bé vô 

tâm phạm lỗi, chẳng ngờ trong cõi Âm giám sát nghiêm ngặt như thế ấy! 

Theo Chuyển Kiếp Luân, đời Tống, Địch Tiếp vẽ hình Đại Sĩ, kiền thành 

cầu đảo có con. Vợ mộng thấy có bà lão mặc áo trắng tặng cho một đứa con, 

toan  đỡ  lấy,  chợt  có  một  con  bò  chặn  ngang  ở  giữa.  Đã  sanh  con  nhưng 

không  nuôi được. Người  giải  mộng bảo: “Hãy  kiêng ăn thịt bò!” Ông Tiếp 

bèn  lập  thệ  cả  nhà  ăn  chay,  lại  dựng  một  cây  cầu.  [Vợ  ông  Tiếp]  lại  mộng 

thấy bà lão lần trước tặng cho đứa bé, bèn bồng lấy. Sanh con ra bèn đặt tên 

là Kiều. Ông Tiếp thọ chín mươi ba tuổi, các cháu đến nay vẫn còn đỗ đạt. 

Theo  Liễu  Nhai  Ngoại  Biên,  Phùng  Như  Kinh  giữ  chức  Quán  Sát209  ở 

Tây Ninh, dẹp yên dân  làm  loạn, tướng quân  muốn  giết chết  hết [những kẻ 

làm  loạn].  Ông  Kinh  đem  tánh  mạng  cả  nhà  mình  ra  bảo  đảm,  xin  tội  cho 

dân. Do vậy, quan chỉ giết vài người. Đến đêm mộng thấy Đại Sĩ giáng lâm, 

[bế]  một  đứa  bé  quấn  trong  cái  địu  thêu,  bảo:  “Ban  cho  ngươi”.  Toan  tiếp 

lấy,  nhưng  bị  một  con  bò  cản  trở.  Đại  Sĩ  bảo:  “Cả  nhà  hãy  nên  kiêng  thịt 

bò”, bèn phát nguyện chẳng ăn thịt bò, liền đỡ được đứa con. Đứa con sanh 

ra chính là quan Cấp Gián210 Vân Tục. 

(4) Mặc Khách Tục Huy Trì hễ thấy người ta giăng lưới, thả câu, bèn chí 

tâm tụng chú Yết Đế bảy biến, có thể khiến cho  người ấy suốt  ngày chẳng 

bắt được gì. 

Theo  Long  Thư  Tịnh  Độ  Văn,  vào  đời  Đường,  quan  Quân  Điển  của 

Nhiêu Châu là Trịnh Lân chết rồi vào cõi âm. Tra sổ thì ra bắt lầm, bèn được 

thả  về.  Vua  (Diêm  La  Vương) khuyên  nhủ:   “Ngươi  sống  lại hãy  gắng  sức 

 làm  lành.  Thấy  người  khác  sát  sanh,  chỉ  nhất  tâm  niệm  A  Di  Đà  Phật  và 

 Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  thì  con  vật  ấy  được  thọ  sanh  mà  ngươi  cũng  được 

 phước”. 

  

---o0o--- 



 2.2.2.5. Thoát hành hình 

  

  

  


 1.  Bèn  có:  Quách  Tuyên  cảm  mộng,  tự  biết  mình  mạng  lớn  chẳng 

 lo. Vương Hãn chịu ơn, hối trót cười mê muội dị đoan. 

  

 2.  Đổng  Hùng  hai  lượt  tuột  xiềng,  chốt  khóa  vẫn  còn  nguyên. 

 Trương Sướng bị cùm chặt hơn, gông gãy tan từng tấc. 

  

 3. Bạch hạc lượn quanh Tử Kiều, phảng phất điềm lành thời Viêm 

 Hán. Nhặng xanh cứu chàng buôn gạo, càng tỏ sự lạ triều Phù Tần. 

  

 4.  Tượng  đúc  chùa  Ngõa  Quan  tự  giáng  lâm  xoa  đầu;  nhốt  trong 

 ngục Tấn Dương, nhờ Phổ Môn được cứu. 

  

 5.  Đậu  Truyền  được  Ngài  che  chở,  nhìn  đồng  bọn  khóc  cười.  Bà 

 Trương đêm trường bôn tẩu, quỳ dài gặp gỡ chồng. 

  

 6. Tăng Bao thương sáu tên cướp, thuyết pháp, gông cùm tự tháo. 

 Tăng Lãng suất lãnh đồng môn, xưng danh, dập đầu trên đá. 

  

 7. Thỉnh Tăng  lễ tụng  Phổ Môn, Khả Minh hiện điềm lành sắc lạ. 

 Cai trị nhân từ khoan dung, Thúc Đạt nhận phẩm kinh Quang Minh. 

  

 8. Từ Nghĩa giật mình tỉnh mộng, tóc gỡ, thân tự do. Cái Hộ được 

 quang minh chiếu tới, cửa mở, thoát gông xiềng. 

  

 9.  Chú  gây  liên  lụy,  xiềng  ông  Vi  như  đá  nổ  tan.  Khổ  bởi  tham 

 quan, gông ông Khuê chân cầu tự tháo. 

  

 10.  Tăng  Minh  bị  vu  báng,  dây  trói  lỏng  dần.  Trương  Đạt  tự  sửa 

 mình, gông không còng được. 

  

 11. Tâm Kinh ngầm gia hộ, ấm lòng cô trung quan Cấp Gián. Thiền 

 Định chẳng thương tổn, chàng Hiếu Liêm gột sạch tiếng oan. 

  

 12. Tăng Quang bị giam trong ngục, chiêm ngưỡng tôn dung, thoát 

 ngục. Ngự Sử bị đày làm lính, có hy vọng trở về. 

  

 13.  Nguyện  xả  ác  hướng  lành,  hãy  phát  tâm  nối  gót  Cao  Tuân. 

 Thoát  tội,  làm  công  đức,  chớ  trái  nguyện  giống như  Xử  Mậu.  Đấy  là  sự 

 cứu khổ thứ năm của Đại Sĩ vậy. 

   



(1)  Theo  Biện  Chánh  Luận,  đời  Tấn,  Quách  Tuyên,  Văn  Xử Mậu  và 

Dương  Thâu  Kính  là  bạn  bè  với  nhau.  Ông  Kính  phạm  tội  khiến  cho  ông 

Tuyên và ông Mậu cũng bị cùm. Ông Tuyên niệm Quán Thế Âm, mười ngày 

sau, mộng thấy Bồ Tát an ủi, bảo “mạng lớn, chẳng lo”. Trong khoảnh khắc, 

gông cùm tự gỡ, đeo vào lại tuột ra. Ba người phát nguyện nếu thoát tội, ai 

nấy  sẽ  bỏ  ra  mười  vạn  đồng  làm  công  đức.  Không  lâu  sau  cả  ba  đều  được 

tha. 



Theo  Pháp  Uyển Châu  Lâm, đời Đường,  Vương  Hãn  và Đổng  Hùng 

cùng bị  hạ  ngục. Thoạt đầu, ông  Hãn không tin  Phật, bà  vợ  tụng kinh, ông 

bèn  cười  rằng:  “Sao  lại  dị  đoan  mê  muội  thế?”  Đến  khi  thấy  Đổng  Hùng 

tụng phẩm Phổ Môn, xiềng tự tháo gỡ, mới biết Phật lực rộng lớn, hối trách 

sâu xa đã phạm lỗi chẳng tin, kiền thành niệm danh hiệu tám vị Bồ Tát, đủ 

số  ba  vạn,  xiềng  cũng  tự  tháo  gỡ  chẳng  khác  gì  ông  Hùng.  Khi  ấy,  trong 

ngoài  ngục  nghe  chuyện  đều  lấy  làm  lạ.  Những  tù  nhân  cùng  bị  nhốt  đều 

được thoát tội. 



(2)  Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  đời  Đường,  trong  niên  hiệu  Trinh 

Quán, Đổng Hùng làm Đại Lý Thừa211, thờ Phật, ăn chay từ bé, do dính vào 

chuyện  của  Lý  Tiên  Đồng  bèn  cùng  với  mười  mấy  người  như  Vương  Hãn 

v.v... đều bị  tống  vào  ngục. Ông  Hùng chuyên  niệm phẩm Phổ Môn,  xiềng 

tự tuột ra rớt trên đất, nhưng chốt khóa vẫn chưa mở. [Cai ngục] liền báo với 

Ngự  Sử    Trương  Thủ  Nhất  đến  xem  xét,  [ông  Trương]  kinh  ngạc  một  lúc 

lâu,  rồi  khóa  chặt,  niêm  phong,  bỏ  đi.  Ông  Hùng  vẫn  tụng  niệm,  xiềng  lại 

tuột  ra,  rớt  xuống  đất  vang  ra  tiếng,  dấu  niêm  phong  vẫn  như  cũ.  Nhờ  đó, 

những người cùng bị nhốt đều được thả. 

Theo  sách  Đàm  Tẩu,  đời  Tống,  Trương  Sướng  thường  phụng  trì  Quán 

Âm.  Do  không  theo  Nam  Tiếu  Vương  dấy  loạn,  bị  Vương  giam  vào  ngục, 

bèn tụng Quán Âm Kinh ngàn biến, xiềng gãy thành từng tấc. Cai ngục thay 

xiềng mới lại bị gãy, ông bèn được thả. 



(3)  Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  đời  Tề,  Bành  Tử  Kiều  hằng  ngày 

tụng  Quán  Thế  Âm  Kinh.  Đầu  niên  hiệu  Kiến  Nguyên,  bị  bắt,  Thái  Thú 

Trầm Văn Long muốn giết chết, giam cùm, canh giữ thật nghiêm ngặt. Ông 

Kiều tụng niệm hồi lâu mệt mỏi ngủ thiếp đi. Mọi người thấy con hạc trắng 

bay đến bên ông Kiều, trông phảng phất như một người xinh đẹp, gông cùm 

của ông Kiều liền tuột ra, rồi riêng mình ông ta được thả. 

Theo Hán Thư, vua xuống chiếu rằng:  “Trẫm tuần du biên giới phương 

 Bắc,  thấy  bầy  hạc  đậu  tại  đây  và  thấy  cảnh  sắc  tươi  sáng,  liền  xá  tội  cho 

 thiên hạ”.   

Về chuyện nhặng xanh, xin hãy xem lời chú thứ 10 trong đoạn thứ nhất 

của  phần  “khỏi  bị  giết  chóc”.  Đời  Tần,  Phù  Kiên  ban  chỉ  xá  tội,  Vương 

Mãnh dâng bút  mực, có con nhặng xanh to kêu vo vo rất lớn, bám vào đầu 

bút, đuổi đi nó lại bám vào. Trong khoảnh khắc, ở Trường An có đứa bé áo 

xanh kêu lên ở chợ, bảo là “triều đình đã hạ lệnh ân xá”. 



(4)  Theo  Biện  Chánh  Luận,  vào  đời  Tấn,  có  vị  Tăng  tên  Pháp  Hồng 

sống  ở  chùa  Ngõa  Quan,  lén  đúc  một  tượng  vàng  trượng  sáu.  Khi  ấy,  do 

quan  cấm  đúc  kim  loại  nên  Pháp  Hồng  bị  tống  giam.  Pháp  Hồng  chí  tâm 

niệm Quán Âm, mộng thấy bức tượng do chính mình đã đúc vào trong ngục, 

xoa  đỉnh  đầu,  bảo:  “Đừng  lo,  sẽ  thoát  khỏi  tai  ách”.  Trước  ngực  tượng  ấy 

phóng  ra  ánh  sáng  [chiếu  xa]  trong  khoảng  một  thước  vuông,  rực  rỡ  như 

màu  đồng.  Trong  vòng  mười  ngày,  Sư  bèn  được  thả.  Phá  khuôn  ra,  thấy 

tượng ấy giống hệt như bức tượng chính mình đã nằm mộng thấy. 

Theo  Pháp  Hoa  Cảm  Thông,  đời  Ngụy,  Lô  Cảnh  Dũ  bị  bắt  giam  vào 

ngục ở Tấn Dương. Ông Lô chí tâm tụng phẩm Phổ Môn, trong khoảnh khắc 

tự thoát khỏi gông, riêng ông được tha. 

Lại nữa, theo Cao Tăng Truyện tập 4, đời Thanh, Thư Trinh do gây hiềm 

khích  với  Phòng  Biện,  mấy  lượt  mắc  họa  ương  lạ  lùng.  Do  hằng  ngày  trì 

tụng Phổ Môn Phẩm và Đại Bi Chú nên những cạm bẫy đều thoát khỏi. 



(5)  Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  đời  Tấn,  Đậu  Truyền  làm  thuộc  hạ 

của Cao Xương, bị Lã Hộ Phù bắt giữ, đem giam trong ngục với bảy người 

đồng bạn, chờ ngày xử chém. Ông Truyền chuyên tâm niệm Quán Thế Âm 

suốt ba ngày đêm, xiềng gông gãy nát, rời khỏi thân. Ông Truyền nói: “Nay 

con được Bồ Tát xót thương che chở, nhưng đồng bạn còn nhiều, nỡ nào bỏ 

đi một mình? Mong Đại Sĩ hãy cứu vớt trọn hết”. Nói xong, kéo đẩy các bạn 

tù, họ đều lần lượt thoát khỏi xiềng, bèn thừa dịp ban đêm mở cửa trốn đi. 

Sách Châu Dịch có câu:  “Đồng nhân, tiên hiệu đào nhi hậu tiếu” (Quẻ 

Đồng Nhân, trước khóc lóc sau cười)212. 

Theo Minh Tường Ký, đời Tống, do giặc phao tin đồn Trương Hưng đã 

đầu hàng, vợ ông ta bị [triều đình nhà Tống] bắt giam vào ngục. Bà vợ hằng 

ngày niệm kinh Quán Thế Âm. Mười mấy hôm sau, mộng thấy một vị Tăng 

lay dậy, thì  gông cùm,  xiềng  xích đều đã tuột cả rồi, nhưng do cửa bị khóa 

không thoát ra  được, bèn tự đeo cùm  vào, nằm  ngủ tiếp.  Lại  mộng thấy có 

người kêu: “Cửa mở rồi đó”, liền thức dậy chạy ra. Giữa đêm đen, thảng thốt 

va  phải  một  người,  bà  ta  kinh  hoảng  khụy  xuống  đất.  Hỏi  ra  thì  chính  là 

chồng.  Nâng  nhau  dậy,  buồn  vui  lẫn  lộn,  đều  cùng  được  miễn  tội.  Thơ  cổ: 

 “Trường quỵ vấn cố phu”  (Quỳ dài hỏi chồng cũ). 



(6)  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  đầu,  vào  đời  Tống,  Tăng  Bao  đi 

đường  thấy  sáu  tên  cướp  sắp  bị  tru  lục,  Sư  bèn  thuyết  pháp  cho  chúng, 

khuyên  hãy  niệm  Quán  Âm.  Bọn  cướp  đang  lúc  gặp  nguy,  bèn  niệm  niệm 

khẩn thiết. Trong chốc  lát, người áp tải  uống  rượu say  mèm, bọn cướp  liền 

tháo gông bỏ trốn. 

Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  2,  vào  đời  Ngụy,  Tăng  Lãng  bị  cướp  bắt, 

nhốt  trong  trướng  [nơi  sơn  trại].  Tăng  Lãng  và  bạn  đồng  học  muốn  trốn, 

nhưng  bọn  chúng  canh  phòng  nghiêm  ngặt,  không  chạy  đâu  được.  Phía 

Đông, phía Tây, vách núi cao ngất, chẳng biết nông sâu ra sao. Có cái cây to 

nghiêng  mình bên  vách đá,  liền  buộc thang dây  dưới  thân cây. Khi đó, trời 

tối âm  u, dưới  đáy  vực thuần  là  gai  góc, không chỗ đặt chân. Sư nắm  giây 

treo mình lơ lửng, nói: “Nguy đến nơi rồi, chỉ niệm Quán Âm mà thôi!” Lấy 

đầu cụng  vào đá để  niệm, trong  khoảnh khắc ánh sáng chiếu khắp trời đất, 

thấy  trong  rừng  gai  có  chỗ  đặt  chân  được.  Xuống  đến  đất,  trời  lại  tối  om. 

Chợt  có  con  cọp  to  xuất  hiện  trước  mặt,  mọi  người  đều  sợ  phải  vào  miệng 

cọp. Tăng  Lãng  nói: “Bọn  ta đã cảm  được ánh sáng  hiện  ra thì con  hổ  này 

chẳng phải là do thánh nhân sai tới chỉ lối hay sao? Hãy mau đi theo hổ!” Đi 

được một chút, hổ cũng tạm ngừng bước. Đến sáng, tìm được đường thì hổ 

cũng biến đâu mất. 



(7)  Theo Từ Lâm  Tập,  vào đời Thanh, con  một  nhà  giàu  vùng Đông 

Hoàn là Hoàng Khả Minh bị giặc bắt được, đem về sào huyệt, trói ngay vào 

cánh cửa, sai  vợ  hắn canh  giữ. Nhà ông  Minh thỉnh tăng  lễ  tụng phẩm  Phổ 

Môn.  Đêm  ấy,  nơi  thân  ông  Minh  có  ánh  sáng  tốt  lành,  màu  sắc  lạ  lùng, 

thầm biết là được sự che chở thần dị. Đợi đến khi vợ tên cướp mò sang hàng 

xóm, [ông Minh] bèn cõng cả cánh cửa bỏ trốn, gặp được tiều phu phá giùm 

cánh cửa, cởi xiềng, thoát về. 

Theo Pháp Uyển Châu Lâm, đời Tống, Vương Cầu tự là Thúc Đạt, làm 

Thái Thú xứ Phù Lăng, do để mất quận hạt nên bị tống vào ngục. Ông Cầu 

tin Phật,  yêu  dân,  chia  sẻ  thức  ăn  cho  bạn  tù.  Lại  chí  tâm  niệm  Quán  Âm, 

đêm mộng thấy lên tòa cao, một vị Tăng trao cho cuốn kinh, đề tên là Quang 

Minh Án Hành Phẩm, trong ấy có tên các vị Bồ Tát, vị thứ hai là Quán Âm, 

vị thứ ba là Thế Chí. Tỉnh giấc, xiềng tự gãy, ba ngày sau được tha. 



(8) Theo Minh  Tường  Ký, đời  Tấn, Từ Nghĩa bị Mộ Dung Vĩnh bắt, 

chôn  ngập  hai  chân,  buộc  tóc  vào  cây.  Ông  Nghĩa  chuyên  niệm  Quán  Âm, 

đêm  mộng thấy có người bảo: “Sự đã gấp lắm rồi, còn thảnh thơi ngủ nghê 

hay  sao?”  Giật  mình  tỉnh  dậy,  tay  lẫn  chân  tóc  đã  được  gỡ  ra,  chân  cũng 

được tự do, bèn trốn đi. 

Cái Hộ là người Sơn Dương, bị giam sắp chết, xưng niệm Quán Thế Âm 

suốt  ba  ngày  ba  đêm  không  gián  đoạn,  thấy  Đại  Sĩ  phóng  quang  chiếu  soi, 

xiềng tuột, cửa mở, liền được thả ra. 



(9) Trong đời Lưu Tống, chú của Hàn Vi giữ việc binh ở phủ Tương. 

Trưởng Sứ đất Tương nghi ngờ người chú phản nghịch, bèn giết chết người 

chú,  giam  Vi  vào  ngục,  kìm  kẹp,  gông  cùm  rất  nghiêm  ngặt.  Ông  Vi  tụng 

Quán Âm Kinh đến mấy trăm biến, xiềng chợt vang ra tiếng nghe như tiếng 

đá  bị  nung  vỡ  ra,  hư  nát,  tự  rớt  xuống.  [Cai  ngục] báo  lên  Trưởng  Sứ,  bèn 

cho  đóng  thêm  nẹp  đinh  thật  chặt.  Ông  Vi  lại  tụng  kinh,  xiềng  lại  vang  ra 

tiếng rồi tuột ra giống như trước. Do vậy, Trưởng Sứ bèn thả đi. 

Theo Tập Dị  Ký, nhằm thời  Thiên  Bảo đời Đường, Thành  Khuê lo liệu 

việc dựng cầu ở Hà Nam, bị gió thổi bay mất. Quan đứng đầu châu ấy nghi 

ông Khuê trộm [vật liệu xây dựng đem] bán, sai Dương Cẩn bắt ông Khuê. 

Họ  Dương  đòi  ăn  hối  lộ  không  được,  bèn  tra  khảo  tàn  tệ,  gông  xiềng  chặt 

chẽ,  cột  ở  bến  thuyền.  Ông  Khuê  niệm  Cứu  Khổ  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát, 

mười mấy ngày sau, gông xiềng tự tuột. Đến đêm, ông Khuê nhổ đinh, nhảy 

xuống nước trốn. 

(10)  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  2,  vào  đời  Ngụy,  Tăng  Minh  làm  chủ 

chùa  Thạch  Quật  ở  Bắc  Đài.  Khi  ấy,  vua  Ngụy  thường  ngờ  tăng  nhân  là 

giặc,  bắt  mấy  trăm  tăng  nhân  giam  cầm,  bảo  Tăng  Minh  là  đầu  lãnh,  càng 

trói chặt hơn nữa, đợi sáng ra sẽ chém. Tăng Minh nhất tâm niệm Quán Âm, 

đến  nửa đêm dây  lỏng ra, đến sáng dây đứt tung,  liền  trốn đi. Cai  ngục  tâu 

lên, vua thả cả bọn. 

Theo Thái Bình Quảng Ký, Trương Đạt có tội, bị giam, bị phân xử đáng 

tội  chết,  bèn  chuyên  niệm  Quán  Âm,  gông  xiềng  tự  tuột  ra,  liền  được  tha, 

bèn suốt đời ăn chay giữ giới. 



(11)  Theo  Ngư  Sơn  Thặng  Cảo,  vào  đời  Minh,  Hùng  Ngư  Sơn  làm 

quan Cấp Gián, do khắc tác phẩm của Châu Đình Nho213 nên bị giam trong 

ngục  Cẩm  Y214.  Trong  ngục,  ông  đem  Phật  pháp  cảm  hóa  bạn  tù,  lễ  tụng 

không thiếu sót. Lại giảng Tâm Kinh cho bạn tù, chép lại Tâm Kinh để lưu 

truyền. Lúc bị phạt trượng, ông thầm tụng bảo hiệu (danh hiệu quý báu) của 

Đại Sĩ, không bị nát thịt, chảy máu, chẳng thấy đau đớn, biết là được Đại Sĩ 

ngầm che chở. 

Theo Trì Nghiệm Ký, Hiếu Liêm Ngu Thứ Nhan đã thờ Đại Sĩ từ trước, 

mỗi sáng lễ Đại Bi Sám, tụng kinh Kim Cang. Lại còn khắc Quán Âm Kinh 

đem tặng, khuyên người khác trì tụng để tránh tai kiếp. Về sau, bị kẻ thù vu 

hãm, đưa về giam trong ngục Giang Ninh. Thứ Nhan thầm trì kinh sám, tuy 

nếm đủ mùi thảm độc mà như nhập Thiền Định, lại được rửa oan. 



(12)  Đời  Thanh,  Châu  Tăng  Quang  bị  giam  vào  ngục,  mộng  thấy 

Bạch Y Đại Sĩ truyền dạy bài chú, niệm một vạn hai ngàn biến, in một ngàn 

hai trăm quyển, được thả. 

Theo Kính Tín Lục, Thị Ngự Châu Kế Khanh ở Sơn Tả bị đày làm lính 

thú ở Hòa Lâm215, mộng thấy Đại Sĩ truyền dạy chú Bạch Y, bảo niệm một 

vạn hai ngàn biến và khắc in lưu truyền, sẽ được vua cho trở về. Kế Khanh 

vâng lời, làm theo, được tha tội cho trở về. 



(13) Theo Tuyên Nghiệm Ký, Cao Tuân giết người, bị bắt, xiềng dưới 

hầm. Người cùng bị giam khuyên hãy niệm Quán Âm, Tuân nói: “Tội tôi rất 

nặng,  làm  sao  thoát?”  Người  kia  tận  lực  khuyên,  Tuân  bèn  phát  tâm  bỏ  ác 

làm lành, chuyên niệm danh hiệu Quán Âm, dụng tâm thành khẩn, xiềng tự 

tháo. 

Theo  Biện  Chánh  Luận,  vào  đời  Tấn,  Văn  Xử  Mậu  đã  cùng  Quách 

Tuyên phát nguyện sau khi thoát tội sẽ bỏ ra mười vạn đồng làm công đức. 

Về  sau,  xiềng  tuột,  được  tha;  ông  Tuyên  đã  làm  tròn  lời  nguyện,  còn  ông 

Mậu  trái  lời  thề,  chẳng  làm.  Đến  khi  Lô  Tuần216  hưng  binh,  ông  Mậu  bị 

trúng tên, bèn nói: “Ta phạm tội nặng”. Nói xong bèn chết. 



---o0o--- 



 2.2.2.5. Lành bệnh 

  

 1. Bèn có: Giới Hiền thọ ký, hiện sắc biếc như chất lưu ly. Xử Bá quy 

 y, thấy thể chất dường như vàng rọi. 

  

 2. Như Am, Thùy Kế được tưới cam lộ nhiều phen. Ứng Cát, Cánh 

 Lăng, cùng hưởng đề hồ rưới đảnh. 

  

 3. Huệ Cung trọn kính, gà bèn chặn mèo. Đàm Dĩnh thành tâm, rắn 

 đến nuốt chuột. 

  

 4. Hai lượt gọi tên Hoằng Nguyên, Bạch Y hiện thân. Ba phen xoa 

 thân Huyền Tảo, tượng vàng chợt tới. 

  

 5.  Sanh  bệnh  phù  chân,  chuột  gặm  đùi  Vô  Lậu.  Họa  khởi  Trầm, 

 Thai, họ Lý mộng thấy trâu. 

   

 6. Thịnh Minh đau bụng,  nhức đầu, thần châm khỏi bệnh.  Vương 

 tử ung nhọt lở loét, tự hưởng cối thuốc. 

  

 7.  Miệng  sùi  dãi  trắng,  Pháp  Thông  mộng  xơi  gân  lạc  đà,  đảnh 

 phóng tia chớp, Tào Ngọc trừ hết sạch trùng lao. 

  

 8. Thệ nguyện, nhọt thịt liền trừ, dán kinh, họng tiêu bướu thịt. 

  

 9.  Được  hiện tướng,  Trí  Đàn  lành  bệnh  trầm  kha;  do  xả  thân,  Dã 

 Mục chẳng cần uống thuốc. 

  

 10. Phan mẫu, ông Vu, cùng được ban linh dược; bà Tiết, bà Trầm, 

 cùng được thí thần thang. 

  

 11.  Bà  Bành  thắp  tâm  hương,  [thân]  nhẹ  như  lá  táo;  bà  Trần  trừ 

 nghiệp chướng, cành hoa sen khẽ phẩy. 

  

 12.  Trừ  bệnh  phong,  khỏi  sốt  rét,  đâu  cần  khoe  “văn  chương  hữu 

 thần”.  Mổ  toang  bụng,  rửa  sạch  ruột,  tự  sẵn  có  thần  cao  bôi  đắp  (tổng 

 cộng ba đoạn).   

  

  

(1) Theo Đường Tam Tạng Truyện, ngài Chánh Pháp Tạng Giới Hiền 

thuộc chùa Na Lan Đà ở Ấn Độ bị bệnh phong. Mỗi lần lên cơn, chân tay co 

quắp, đau đớn như lửa đốt, dao cắt, muốn nhịn ăn để chết. Sư mộng thấy có 

ba người: Một người sắc vàng ròng,  một người màu lưu ly, một người màu 

bạch ngân, bảo: “Trong quá khứ, ông từng làm quốc vương, nhiều phen não 

hại chúng sanh, cho nên hứng chịu quả báo này. Hãy nên chí thành sám hối, 

siêng năng tuyên giảng kinh luận, bệnh sẽ tự tiêu diệt”. Người sắc vàng chỉ 

người sắc biếc nói: “Đây là Quán Thế Âm, người sắc bạc là Từ Thị”, tự bảo 

mình là Văn Thù, cho biết sẽ có vị Tăng Trung Hoa đến đây, “ông hãy nên 

dạy dỗ”. Ngài Giới Hiền thưa “xin vâng lời dạy”, từ đấy lành bệnh. 

Theo Minh Tường Ký, đời Tống, Mã Xử Bá tin Phật pháp từ bé. Trong 

niên hiệu Nguyên Gia, mộng thấy ba người ở lưng trời, cao hơn hai trượng, 

dáng vẻ nghiêm trang, đứng trên mây nhìn xuống, các thứ âm nhạc cõi trời 

vang rền hư không. Về sau, bị bệnh ngặt nghèo, nhìn xa xa thấy phương Tây 

có ba người đi, cao hơn hai trượng. Đằng trước là một người mặc áo kép, tóc 

mai buông rủ, đảnh đầu có hào quang. Hai người phía sau tư chất như vàng 

chói lọi, dáng vẻ trang nghiêm, chính là ba vị thánh đã từng thấy trong mộng 

trước kia, liền khỏi bệnh. 

Theo Sơn  Am Tạp  Lục, vào đời Minh, vị  sư giữ chức  Liêu Nguyên tên 

là Chiếu ở chùa Thiên Đồng, mắc bệnh ngặt trong niên hiệu Hồng Vũ, hằng 

ngày  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm  một  vạn  tiếng.  Sau  đấy,  tự  nghĩ:  “Chẳng 

bao lâu nữa ta sẽ chết, sao bằng đổi sang trì niệm danh hiệu A Di Đà Phật”. 

Vừa  mới  khởi  lên  ý  niệm  ấy,  chợt  thấy  một  phụ  nữ  xinh  đẹp,  mặc  áo  lục 

thù217, cầm  tịnh  bình, từ ngoài cửa bước  vào; sư Chiếu kinh  hãi  không biết 

làm  thế  nào.  Lắng  lòng  nhìn  kỹ  thì  chính  là  Bồ  Tát  hiện  tướng,  sư  Chiếu 

khóc lóc cầu xin thương xót, liền chẳng thấy nữa. Năm ngày sau hoàn toàn 

khỏi bệnh. 



(2)  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  4,  vào  đời  Nguyên,  Chân  Tịnh  tự  là 

Như  Am,  bị  bệnh  khổ,  mộng  thấy  Bạch  Y  Đại  Sĩ  cầm  bình  rót  nước  vào 

miệng, bảo: “Lành bệnh!” 

Theo  Trì  Nghiệm  Ký,  vào  đời  Minh,  vị  tăng  tên  Thùy  Kế  bị  đau  sườn, 

chẳng  thể  ăn  uống  đã  hơn  một  tháng.  Có  người  bảo:  “Sư  thường  khuyên 

người khác niệm Quán Âm hòng cứu khổ, nay sao chẳng tự niệm”. Đang mê 

mệt, Sư nghe nói bèn tỉnh ngay, vội vàng chuẩn bị đèn hương, lớn tiếng trì 

danh hiệu Đại Sĩ không ngừng. Đến canh tư nghe im tiếng, mọi người sợ Sư 

đã tắt hơi, đến  xem, thấy  đang  ngủ  li bì. Trưa  hôm sau đòi ăn, có thể đứng 

dậy đi lại được. Mọi người hỏi sao lành bệnh nhanh thế? Sư đáp: “Lúc mới 

xưng  danh,  bèn  đau  như  cắt.  Lâu  sau,  trên  không  trung  hiện  ra  đám  mây 

lành, Đại Sĩ lấy cam lộ trong bình rưới lên đỉnh đầu tôi, mát mẻ thấm tận tim 

gan, bệnh liền khỏi hẳn”. 

Trong  bài  Linh  Giới  Sát  Trung  Ngôn  của  bộ  Vương  Ứng  Cát  Bút  Ký, 

cho biết: “Trong thời Vạn Lịch nhà Minh, Cát phụng mạng đi sứ, tiện đường 

 trở  về  quê,  chợt  bị  bệnh  nặng,  hoảng  hốt  sai  người  khiêng  tôi đi.  Chợt  rơi 

 xuống nước, thấy các loài có vảy, có mai ở trước mặt, tự nghĩ trước kia ta 

 ăn  những  thứ  này  nên  nay  gặp  nạn.  Chợt  có  người  đỡ  lên  bờ,  thấy  Đại  Sĩ 

 ngồi dựa vào vách đá, Thiện Tài, Long Nữ đứng hai bên. Tôi khấu bái, Đại 

 Sĩ dạy: ‘Ngươi vốn là thiện tri thức chuyển thân, dốc lòng thành kính thờ ta. 

 Nay vì sát sanh nên bị bệnh này. Nếu kiêng giết sẽ lành’. Tôi kính cẩn, vâng 

 theo lời dạy. Đại Sĩ ban Đề Hồ, màu vàng pha biếc. Uống vào vị trong ngần, 

 bèn tỉnh giấc. Hương thừa vẫn còn đọng trên môi mép. Dần dần lành bệnh, 

 bèn kiêng giết, quy y”. 

Theo  Biện  Chánh  Luận,  Cánh  Lăng  Vương  đời  Tề  tin  nội  điển218,  bị 

bệnh  nhiệt  sắp  chết,  mộng  thấy  Đại  Sĩ  đích  thân  rưới  nước  thần  bèn  lành 

bệnh. 



(3) Theo Báo Ứng Lục, vị tăng đời Nguyên là Huệ Cung bị bệnh bao 

tử, không ăn uống được. Đêm mộng thấy một con mèo chui vào bụng, bệnh 

ngày càng nặng, thèm ăn cá. Tự biết là nghiệp báo, phát tâm niệm thánh hiệu 

Đại Sĩ trăm vạn câu, hằng ngày trì chú Đại Bi 108 biến. Về sau, mộng thấy 

đồng  tử  áo  xanh  xách  giỏ  đựng  một  con  gà  tới,  con  mèo  bèn  từ  miệng  sư 

Huệ Cung vọt ra. Sư kinh hãi tỉnh giấc thì đã lành bệnh. 

Theo Cao Tăng Truyện, tập 1, ngài Đàm Dĩnh đời Tống bị bệnh ghẻ, lễ 

Quán  Âm  cầu  lành  bệnh.  Một  hôm  có  con  rắn  bò  men  theo  vách  trèo  lên 

nóc.  Trong  khoảnh  khắc  có  một  con  chuột  rớt  xuống,  sùi  bọt  đầy  thân.  Sư 

trước kia đã từng  nghe  nói  những con chuột bị  rắn  nuốt có thể  trị  lành  ghẻ 

lở, bèn gạt lấy bọt xoa lên ghẻ, con chuột xoay mình chạy trốn. Qua hôm sau 

bệnh liền lành, mới biết rắn và chuột ấy đều là lòng thành cầu đảo cảm nên. 

Do vậy, nổi danh xa gần, được quốc vương cúng dường. 



(4)  Theo  Cảm  Ứng  Thiên  Chú,  Trương  Hoằng  Nguyên  mộng  thấy 

thần bảo: “Ngươi có thiện căn nhưng phước lực cạn, hãy nên tu đức, tập tánh 

hiền  lành”.  Do  vậy,  bèn  quy  y  Đại  Sĩ,  và  ghi  chú  đại  lược  bộ  Cảm  Ứng 

Thiên đem khắc in. Chợt  mắc phải căn bệnh  lạ, thấy có  người áo trắng  vén 

màn, kêu tên mình hai lượt, bệnh liền khỏi ngay, mới biết là Đại Sĩ hóa thân. 

Theo  Tỳ  Kheo  Ni  Truyện,  vào  đời  Tống,  ni  sư  Huyền  Tảo  thuở  nhỏ  bị 

bệnh nặng, không sao chữa được, bèn bày tượng Đại Sĩ, trai giới thanh khiết, 

lễ bái, chuyên niệm liên tục. Sau bảy ngày, thấy tượng vàng cao chừng một 

thước, ba  lượt  xoa trên thân  ni sư  từ đầu  đến chân,  liền cảm thấy căn bệnh 

trầm kha khỏi hẳn, bèn xuất gia. 



(5) Theo Cao Tăng Truyện, tập 3, sư Vô Lậu đời Đường, là vương tử 

xứ  Tân  La,  từ  Trung  Quốc  đến  Thông  Lãnh219,  nghe  trong  chùa  có  tượng 

Quán  Âm,  cầu  đảo  không  điều  gì  chẳng  ứng  nghiệm.  Sư  bèn  đứng  trước 

tượng, thề nhập Định bốn mươi chín ngày. Chưa hết hạn, thân đã mắc bệnh 

hư thũng220. Chợt có con chuột to bằng viên đạn, cắn vào bắp chân, mủ chảy 

ra chừng một đấu, bèn lành bệnh. 

Tả Truyện có câu:   “Dân sầu tắc điệp ải,  ư thị hồ  hữu trầm nịch, trọng 

 trùy  chi  tật”   (Dân  buồn  bã  sẽ  gầy  mòn,  héo  hon,  do  vậy,  bèn  có  những 

chứng  bệnh  nặng  nề,  phù  chân).  Chú  thích:   “Trọng  trùy”   (重膇)  là  phù 

chân. 

Đời  Tống,  Lý Thương  Lão  do  sửa  chữa  mà  cuộc  đất  bị  xung  phạm,  cả 

nhà mắc bệnh thũng, bèn cầu khấn Đại Sĩ, tụng chú Tiêu Tai suốt bảy ngày, 

mộng thấy người mặc áo trắng cưỡi trâu đi, ngày hôm sau [cả nhà] đều khỏi 

bệnh. 

Theo Tả Truyện, Thúc Hướng hỏi Tử Sản221: “Quả quân222 tật bệnh, bói 

được quẻ: ‘ Thật Trầm, Đài Thai tác quái’, dám hỏi ngài, Trầm, Thai là thần 

nào vậy?” Tử Sản đáp: “Thật Trầm là thần sông Sâm, Đài Thai là thần sông 

Phần.  Như thân  vua  bệnh  là  do  ra  vào,  ăn  uống,  vui  buồn  mà  ra,  chứ  thần 

núi, sông, tinh tú há làm gì được?” 



(6)  Theo  Miễn  Giới  Thiết  Yếu,  Dương  Thịnh  Minh  thích  làm  lành, 

chuộng bố thí,  lại càng khăng khăng  ngưỡng  mộ Quán  Âm Đại  Sĩ. Chợt bị 

bệnh trướng, bụng nổi gân xanh, châm cứu, thuốc thang đủ mọi cách vẫn vô 

hiệu. Chợt mộng thấy một bà tiên già, tay cầm một cái kim nói: “Bệnh ngươi 

khó khỏe lắm, để ta thay ngươi trừ đi”. Bà dùng kim chọc từ bụng dần dần 

cho đến ót, cổ, dường như cắt từng đoạn, [ông Dương] gào lên đau đớn, tỉnh 

giấc. Sáng ra, gân xanh biến mất, lành bệnh. 

Sách Lã Thị Xuân Thu có câu:  “Thân tận phủ chủng”  (Khắp cả thân đau 

bụng, đau đầu). Chú thích: Phủ (府) là đau bụng, Chủng (種) là đau đầu. 

Theo  Cảm  Ứng  Truyện,  đời  Tề,  Kiến  An  Vương  bị  ghẻ  lở,  niệm  Quán 

Âm  không  ngừng.  Đêm  mộng  thấy  Đại  Sĩ  chính  tay  đắp  thuốc  cho.  Sáng 

hôm sau liền khỏi bệnh. 

Trong lời tựa của bộ Quỷ Di Phương (những toa thuốc do quỷ truyền lại) 

có ghi: Lưu Quyên Tử bắn trúng một vật, chợt không thấy đâu. Tìm theo dấu 

đến  núi,  nghe có tiếng  giã thuốc. [Ông  Lưu bước tới], có ba người bỏ chạy 

để lại toa thuốc trị bệnh ung loét và một cối thuốc; do vậy, soạn ra sách Quỷ 

Di Phương gồm mười quyển. 



(7) Theo Cao Tăng Truyện, tập 2, sư Pháp Thông đời Đường cực yếu 

đuối, chuyên niệm Quán Âm. Về nhà, thân cận mẹ, một đêm nằm ngủ, trong 

miệng ọc ra ba thưng dãi trắng. Mẹ kinh hãi, hỏi vì sao. Đáp: Con mộng thấy 

có  người  tặng  cho  ba  sợi  gân  lạc  đà,  vừa  mới  ăn  một  sợi,  liền  bị  lay  tỉnh. 

Thân  bèn  khỏe  mạnh.  Từ  Nam  Sơn  đội  cái  cối  đá  nặng  hơn  năm  trăm  cân 

đến chùa mình ở kinh đô để cúng dường cho Tăng chúng sử dụng. 

Đời Nam Tề, Tào Giác xuất gia từ bé. Về sau, do trong nhà nhiều đời bị 

bệnh truyền thi223 [mất sớm], không ai thờ phụng [tổ tông] bèn hoàn tục. Sau 

đấy, ông ta cũng bị bệnh nguy cấp, tụng chú Đại Bi đến một vạn biến, cảm 

thấy ba con trùng từ trong thân bò ra. Trên đỉnh đầu tỏa chớp, ba con trùng 

chạy trốn. 



(8)  Theo  Kính  Tín  Lục,  vào  đời  Gia  Khánh  nhà  Thanh,  Ngô  Cơ  cổ 

họng  chợt  sanh  bướu  thịt,  châm,  khêu  càng  nguy  kịch  hơn,  dần  dần  [cái 

bướu] to bằng trứng chim sẻ, ăn  uống rất  khổ.  Ông ta bèn  nguyện khắc thí 

một  ngàn  hai  trăm  quyển  kinh  Cao  Vương  và  quỳ  tụng  suốt  ba  năm.  Tụng 

chưa đầy một trăm biến, bướu thịt tự rụng. 

Lại  nữa,  theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  2,  đời  Đường,  sư  Thích  Tĩnh  Chi 

chùa Tây Minh lúc nhỏ mũi bị nghẹt vì bướu thịt, chữa trị trăm cách vô hiệu. 

Về sau, tụng Tâm Kinh năm ngàn biến, bướu thịt liền rụng. 

Theo  Từ  Lâm  Tập,  vào  thời  Khang  Hy  nhà  Thanh,  con  dâu  ông  Đặng 

Thừa Chiếu ở Quảng Đông  là  Hoàng Thị  trong  họng sanh ra  hai bướu thịt, 

ăn  uống  khó khăn. Mời thầy phá bướu, sưng phồng,  đau đớn càng dữ, tính 

mạng kể trong sáng chiều. [Ông Đặng] bèn dạy cô ta niệm mười câu kinh do 

Đại Sĩ đã truyền dạy trong giấc mộng và dán kinh bên giường. Người bệnh 

ban đêm thấy những chữ ấy to cả tấc, nửa đêm vết thương lành miệng, nói: 

“Tôi lành bệnh rồi!” Xin nước súc miệng, lễ Đại Sĩ, bình phục như cũ. 



(9)  Theo Cao Tăng Truyện, tập 4,  vào đời Thanh, Trí Đàn  mắc bệnh 

nhiệt, cảm Đại Sĩ hiện tướng, quỳ mọp lễ bái liền lành bệnh. 

Lại  nữa,  vào  đời  Thanh,  Hồng  Kiến  tự  là  Dã  Mục,  sanh  được  ba  ngày, 

mẹ mộng thấy con nói: “Con sanh lầm vào nhà mẹ, ý muốn bỏ đi”. Mẹ kinh 

hãi  tỉnh  giấc,  thấy  quả  nhiên  con  đã  sanh  bệnh,  không  bú  sữa.  Mẹ  cầu  đảo 

Đại Sĩ, nguyện cho con làm Tăng, không thuốc thang mà tự lành. 



(10)  Vào  đời  Minh,  mẹ  ông  Hoàng  Nham  Phan  trì  Quán  Âm  Trai, 

bệnh tình sắp nguy ngập, mộng thấy có người áo trắng cho một hoàn thuốc, 

liền lành bệnh. 

Theo  Nam  Hải  Từ  Hàng,  Vu  Ngọc  Giai  ở  Tiền  Đường  vào  niên  hiệu 

Sùng Trinh bị bệnh gần chết, mộng thấy Đại Sĩ trao cho linh dược, ngũ tạng 

thanh lương, bệnh lành, ngồi dậy được. 

Lại  theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  4,  ngài  Đạo  Siêu  đời  Minh  bị  bệnh  lao 

nguy  ngập,  cầu  đảo  Quán  Âm,  mộng  thấy  có  người  áo  trắng  trao  cho  hoàn 

thuốc màu đỏ bảo nuốt. Ngày hôm sau có cụ già đến, chữa trị liền lành. 

Đời  Tống, ở Giang  Lăng có ông  Tiết Quán  Âm Nô, do kính thờ Đại Sĩ 

mà  mang  tên  ấy,  hằng  ngày  tụng  tôn  kinh  không  thiếu  sót.  Bà  vợ  bị  bệnh, 

chữa trị trăm cách vô hiệu, đêm mộng thấy một phụ nữ áo trắng bảo: “Chồng 

người  kiền  thành,  khẩn  thiết  nên  trừ  được  túc  nghiệp”  rồi  cho  uống  nước 

trong bình, miệng thoảng mùi hương lạ, bệnh liền lành. 

Theo Linh Cảm Phú, vào đời Thanh, vợ ông Trầm Khởi Tiềm là Hồ Thị, 

vợ chồng ăn chay trường thờ Phật. Trong thời Gia Khánh, bà Hồ bị bệnh lỵ, 

tánh mạng đếm từng hơi thở. Mộng thấy một bà cụ cầm một chén nước, bảo: 

“Ta là Quán Âm. Do ngươi rất kiền thành, nên đem cam lộ cho ngươi, uống 

vào sẽ hết bệnh”. Tỉnh giấc, miệng vẫn còn mùi hương, dần dần lành bệnh. 

Lại nữa, theo Cao Tăng Truyện, tập 4, vào đời Thanh, Minh Trí bị bệnh 

gần như không bò dậy được, lễ danh hiệu Đại Sĩ, sáng tối không gián đoạn. 

Lâu ngày, mộng thấy có người áo trắng ban cho một chén nước sạch. Uống 

vào, trong khoảnh khắc cảm thấy thân tâm thanh lương. 



(11)  Theo  Nhất  Hạnh  Cư  Tập,  vào  đời  Thanh,  vợ  Bành  Hy  Tăng  là 

Diêu Thị bụng nổi báng bèn phát tâm trì chú Đại Bi. Một đêm nọ, mộng thấy 

một bà  lão trao cho  một cành  hoa bèn  vui  vẻ  nhận  lấy, chợt cảm  thấy  thân 

nhẹ  như chiếc  lá,  bệnh  liền  khỏi.  Diêu  Thị  làm  thơ  như sau:   “Toan  hướng 

 Không Vương sám túc khiên, tâm hương sớm kết Lạc Ca duyên” . 

Theo Ấn Quang Văn Sao, vợ ông Trần Tích Châu là Hồ Thị lễ Phật tụng 

kinh rất kiền thành, mang thai sắp sanh, chợt bệnh nặng, thân nóng như lửa, 

cấm khẩu, cứng  mình, chẳng thể uống nước trong suốt hai mươi chín ngày. 

Chợt mộng thấy một bà cụ cầm hoa sen đến, bảo: “Ngươi do túc nghiệp phải 

hứng chịu căn bệnh hiểm nghèo này. May nhờ gieo thiện căn sâu đậm, ta từ 

Nam Hải đến an ủi ngươi”. Liền dùng hoa sen phẩy lên thân, bảo: “Phẩy đi 

nghiệp  chướng,  hãy  khéo  sanh  đứa  con  tốt  lành”.  Tỉnh  dậy  đã  hạ  sốt,  thân 

an, ngày hôm sau sanh con. 



(12)  Theo  Quán  Âm  Kinh  Chú,  Mạc  Xuân  Huy  và  Mạc  Nhật  Huy 

cùng  tụng  Quán  Âm  Chú.  Về  sau,  vợ  là  Trương  Thị  bị  trúng  phong,  gần 

chết. Ông Huy hứa khắc kinh lưu truyền, chân tay liền có thể cử động được. 

Theo Cao Vương Chứng Nghiệm, vào đời Thanh, mẹ ông Chương Tông 

Triều  ở  Cối  Kê  trong  niên  hiệu  Gia  Khánh  bị  phong  viêm,  bệnh  tình  nguy 

ngập. Ông Triều cầu đảo Đại Sĩ, hứa niệm Cao Vương  Kinh, bệnh dần dần 

khỏi. 

Lại  nữa,  theo  Cao  Vương  Ứng  Nghiệm,  vợ  ông  Chung  Bằng  ở  Thư 

Thành  là  Châu  Thị  bị  sản  hậu  kinh  phong,  thầy  thuốc  chẳng  dám  kê  toa. 

[Ông Chung] bèn lạy cầu Đại Sĩ, hứa in một ngàn cuốn Cao Vương Kinh, vợ 

lập tức khỏi bệnh. 

Quan  Trung  Thừa  đời  Thanh  là  Diệp  Kiện  Am  kể:  Lúc  tuổi  chừng  hai 

mươi,  bị  bệnh  sốt  rét  rất  nặng,  thầy  thuốc  bảo:  “Lần  sau  bệnh  càng  nặng 

hơn!” Chợt thấy trong tủ sách có một cuốn Đại Bi Chú, muốn mau diệt bệnh 

khổ  nên  ngày  hôm  sau  liền  cầu  nguyện  trước  bàn  Phật,  thắp  hương  kiền 

thành  tụng,  bệnh  sốt  rét  liền  dứt  ngay  trong  hôm  ấy.  Tụng  liên  tiếp  mấy 

ngày, bệnh sốt rét trọn chẳng phát. Vì thế, trì tụng suốt đời. 

Đời Ngụy, Tào  Tháo đọc lời  hịch của Trần  Lâm, bảo: “Càng khiến cho 

ta đầu óc choáng váng”. Theo sách Thi Thoại, có người bị sốt rét, Đỗ Tử Mỹ 

bảo đọc những câu như  “Tử Chương độc lâu huyết mô hồ, thủ đề trịch hoàn 

 Thôi đại phu”  (Xương sọ Tử Chương  máu lờ mờ, tay xách quăng cho Thôi 

đại  phu),  quả  nhiên  hết  sốt  rét.  Lại  nữa,  thơ  Tử  Mỹ  có  câu:   “Văn  chương 

 hữu thần, giao hữu đạo” (văn chương có thần, kết giao hợp đạo lý). 

Theo Cao Tăng Truyện, tập 1, ngài Trúc Pháp Nghĩa đời Tấn chợt cảm 

thấy hơi xông lên ngực đau nhói, thường niệm Quán Âm, bèn mộng thấy có 

người  mổ  banh  bụng  rửa  ruột,  thức  giấc  liền  lành  bệnh.  Thượng  Thư  Phó 

Lương soạn sự tích của Sư, thường nói: “Cha tôi chơi với ngài Pháp Nghĩa, 

hễ  nghe  nói  tới  sự  thần  dị  của  Quán  Âm,  không  chuyện  lớn  nhỏ  nào  mà 

chẳng nghiêm túc [lắng nghe]”. 

Theo  Linh  Nghiệm  Ký,  Trần  Thanh  Vân  ở  Huy  Châu  thuở  nhỏ  mắc 

bệnh, dần dần không dậy được, hứa in thí Quán Âm Kinh  một ngàn quyển. 

Mộng thấy một vị thần cầm một chậu nước tắm, một vị thần khác mổ banh 

bụng [Thanh Vân] để rửa, kinh hoảng, thức dậy, toát mồ hôi liền lành bệnh. 

Từ đấy béo tốt, minh mẫn, không còn yếu ớt như xưa nữa! 

Theo  Ngụy  Chí,  Trần  Khuê  thông  thạo  thuốc  men,  có  thể  mổ  toang 

bụng, lưng, lôi ra cắt bỏ những thứ tích tụ. Nếu là [bệnh trong] ruột, bao tử 

thì cắt xén, rửa ráy, trừ khử những thứ ô uế do bệnh tật sanh ra rồi may lại, 

đắp thuốc cao thần diệu. Sau bốn năm ngày, vết thương bèn lành. 

Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Quyển 2, phần 1 hết  



---o0o--- 

 Phần 2 

 1. Lại càng từ bi nhìn chúng sanh, tương lân, đồng bệnh. 

  

 2.  Vì  thế,  phóng  quang  gia  trì  bình  nước,  đủ  dứt  bệnh  trầm  kha, 

 lòng Thành chiêu cảm suối thiêng, nhằm chữa hết bệnh tật. 

 3. Kinh truyền Bồ Tát, sớm tạo phước xứ Tây Hà. Tiên nhân giáng cơ, 

 truyền lòng Từ nơi Đông Việt. 

 4.  Ngọc  Khê,  Bành  Lễ,  tật  dịch  chẳng  phải  di  dân.  Nhà  họ  Trần, 

 Phương, che chở chớ ngờ mộng bệnh. 

 5. Ông Du khuyên nên tin tưởng, quyến thuộc đều hưởng tốt lành. Họ 

 Đàm hoằng dương kinh điển, lợi đẫm người cùng chí hướng. 

 6.  Thiên  Thai  tu  sám,  cứu  Vĩnh  Dương  Vương  ngã  ngựa  lâm  nguy. 

 Bôi Độ trở về, ấm lòng Thiệu Tín buồn không ai hỏi. 

 7. Uông huynh thật hiếm có, chợt thấy phẩy phất trần. Họ Lý thương 

 con thơ, sẻ ngậm châu linh ứng. 

 8. Trì kinh, vợ tiêu trừ nạn; lễ khấn, chồng tăng tuổi trời. 

 9.  Mở  cửa  cam  lộ,  chúng  sanh  đều  hưởng  thanh  lương.  Ngự  núi 

 Quang Minh, con thơ thảy chẳng yểu thọ. 

 10. Trị bằng đạo thuật, thánh thần công xảo, há thể suy lường? Uống 

 thuốc Già Đà, hàn, nhiệt, khí, phong, bệnh ắt khỏi hẳn. 

 11.  Phải  biết:  Tấm  lòng có  thể  cảm  thông,  đừng  sầu  lâm  thời  ắt  ứng 

 (đây là ca tụng sự cứu chữa các bệnh, chữa lành các bệnh tật khác) 

  

(1)  Pháp  Hoa  Kinh:   “Từ  nhãn  thị  chúng  sanh”   (Mắt  từ  nhìn  chúng 

sanh). Ngũ  Tử Tư nói:  “Đồng  bệnh tương lân, đồng ưu tương cứu”   (Cùng 

bệnh bèn thương nhau, cùng nỗi lo bèn cứu nhau). Duy Ma Kinh:  “Dĩ nhất 

 thiết chúng sanh bệnh, thị cố ngã bệnh” (Do hết thảy chúng sanh bệnh cho 

nên ta bệnh). 

(2) Theo Thiện Nữ Nhân Truyện, Lã Ngô Thị kiền thành thờ Quán Âm, 

trì chú Đại Bi, gia trì bình nước, quán tưởng Đại Sĩ phóng quang vào bình. 

Người bệnh uống nước ấy phần nhiều được lành. 

Theo bia tháp  Bảo Quang thì sư Pháp Thông đời Đường  muốn trùng tu 

tháp cũ ở núi Cung Công, thầm niệm Quán Âm, không ăn nhiều ngày, cảm 

suối thiêng phun ra, người gù, kẻ bệnh uống vào liền hết sạch bệnh tật. 

(3) Theo Pháp Hoa Truyện Ký, Hà Tây Vương là Thư Cừ Mông Tốn224 

quy y chánh pháp, mắc bệnh. Y Ba Lặc Bồ Tát bảo Quán Thế Âm Bồ Tát có 

nhân  duyên  với  cõi  này,  dạy  vua  tụng  phẩm  Phổ  Môn,  [vua  làm  theo]  liền 

lành  bệnh.  Do  vậy,  cho  khắc  in  riêng  lưu  hành  phẩm  này  ở  Hà  Tây,  gọi  là 

Quán  Thế Âm  Kinh. Xét ra, Cao Tăng Truyện chép thêm rằng: Bồ Tát Địa 

Trì  Kinh  là  do  Y  Ba  Lặc  Bồ  Tát  truyền  đến  cõi  này,  nhưng  [kinh  này]  do 

ngài  Đàm  Vô  Sấm225  dịch,  cho  nên  ngờ  ngài  Đàm  Vô  Sấm  chính  là  Y  Ba 

Lặc Bồ Tát. 

Trong Cao Vương Chứng Nghiệm, Châu Trung Thừa nói:  “Nhà họ Tiết 

 [cầu  cơ]  có  tiên  giáng  đàn,  nói:  ‘Xứ  Lãnh  Nam  có  nhiều  cướp  biển,  Châu 

 Giang  lại  có  chuyện  thuyền  hoa226,  dâm  dật,  tàn  sát  ngày  càng  thậm  tệ, 

 khiến  lòng  trời  nổi  giận,  Phật  sanh  lòng  từ  bi,  sai  ta  khuyên  dụ  các  chúng 

 sanh, kiền thành tụng Cao Vương Quán Âm Kinh một vạn biến, sẽ giải được 

 hắc  nghiệp’.  Do  vậy,  khắc  in,  lưu  hành,  khiến  cho  kẻ  thấy  người  nghe  đều 

 vĩnh viễn đoạn dâm, sát”. 

(4) Theo Cao Vương Chứng Nghiệm, đời Thanh, Trương Tào Thị người 

xứ Đồng  Hương,  nhà  ở  trấn  Ngọc  Khê,  kiền  thành  tụng  Cao  Vương  Kinh. 

Hai mươi mấy nhà cùng sống ở nơi đó đều bắt chước làm theo. Chỉ có mình 

nhà họ X... là không tin Phật, còn cười nhạo. Năm Càn Long 20 (1755) xảy 

ra  trận  dịch  lớn,  những  nhà  tụng  kinh  đều  không  sao,  còn  cả  nhà  ông  X... 

dậy không nổi. 

Theo  Bạch  Y  Kinh  Cận  Nghiệm,  tại  khu  Tây  Hương  mới  xây  dựng  có 

hơn  một  ngàn  nhà  họ  Lý,  bị  dịch  đậu  mùa,  mười  phần  chết  mất  tám,  chín, 

chỉ  một  nhà  bình  an.  Hỏi  nguyên  cớ,  họ  nói:  “Trong  nhà  kiền  thành  thờ 

Quán Âm Đại Sĩ, hứa thí tặng một ngàn quyển kinh Bạch Y”. Do vậy, mọi 

người đều bắt chước, có bị lên đậu cũng không sao. 

Theo  Quán  Âm  Linh  Nghiệm,  Vương  Nhật  Quang  ở  Cửu  Giang  đem 

Quán  Âm  Kinh thờ trong khám, dâng cúng  hương đèn. Khi ấy, ôn dịch  lan 

truyền, những nhà hàng xóm đều bị nhiễm bệnh, riêng một nhà Nhật Quang 

vô sự. Mộng thấy Đại Sĩ dạy:  “Ta thương xót đất này bị kiếp nạn, ngươi hãy 

 mau  đem  quyển  kinh  này  thí  tặng  mỗi  nhà  một  quyển,  ôn  dịch  sẽ  tự  trừ” . 

Tỉnh giấc, bèn chia ra tặng, [người trong vùng] đều sống sót chẳng thể tính 

kể được. 

Sách  Châu  Lễ  có  câu:   “Đại  trát,  tắc  linh  bang  quốc  di  dân”   (Tật  dịch 

khiến  cho  nước  nhà  phải  di  dân).  Chú  thích:   “Đại  trát”   (大札)  là  tật  dịch, 

 “di dân”  nhằm tránh né tai nạn. 

Theo Hải Nam Nhất Chước, Trần Thị ở Huy Châu  mắc bệnh nguy cấp, 

hứa  thí  tặng  một  ngàn  quyển  kinh  Cao  Vương.  Đêm  ấy  mộng  thấy  hai  vị 

Tăng hộ trì, còn nói: “Bà thành tâm thí kinh, bệnh sẽ được lành”. Quả nhiên 

lành bệnh. 

Lại nữa, mẹ ông Phương Khải Thuần ở Phù Lương bị bệnh bèn thí kinh, 

cũng nằm mộng thấy hai Tăng nhân ủng hộ. 

Theo Tả Truyện, vua Tấn bị bệnh, nằm mộng thấy hai  “thụ tử”  (hai đứa 

bé con)227. 

(5)  Theo  Nam  Hải  Từ  Hàng,  vào  đời  Thanh,  Du  Nguyên  ở  Phủ  Châu, 

cha bệnh lao, mẹ bị bệnh khí chất chứa gây nghẹn, chính ông Nguyên thì bị 

choáng  váng,  hai  mắt  bị  thương  tổn,  vợ  đẻ  con  nhưng  chẳng  nuôi  được. 

Trong  niên  hiệu Càn  Long, ông ta bèn  khuyên cả  nhà phát tâm  thờ Đại Sĩ, 

thành kính, khiết tịnh tụng kinh, sám lỗi, hướng lành. Thế rồi cha mẹ không 

uống thuốc mà lành bệnh, mắt ông Nguyên lành lặn như cũ, sanh được một 

đứa con. Mẹ ông ta tám mươi tuổi bị bệnh ho ra máu. Ông Nguyên khóc lóc 

cầu Đại Sĩ; bà mẹ mơ màng thấy một bà cụ bảo: “Không sao cả! Ta bảo vệ 

ngươi, chẳng mấy bữa sẽ lành”. Từ đấy, thí kinh không ngớt. 

Lại nữa, Đàm Dụng Hàng ở Hành Dương thuở nhỏ lắm bệnh, nhiều lần 

chết ngất. Do vậy, phát nguyện biên tập Quán Âm kinh chú và các câu cách 

ngôn,  các  toa  thuốc  cấp  cứu  thần  diệu  thành  một  quyển,  mời  những  người 

cùng chí hướng khắc in, lưu truyền rộng rãi. Những người trong hội [in sách 

ấy]  hoặc cầu có con  nối dòng,  hoặc cầu danh  lợi,  hoặc [cầu khỏi] tật bệnh, 

tai nạn nguy hiểm. Phàm có khổ não gì, đều được giải thoát. 

(6) Theo Cao Tăng Truyện, tập 2, vào đời Trần, do Vĩnh Dương Vương 

Bá Trí té ngựa sắp chết, ngài Thiên Thai Trí Giả bèn đích thân lãnh chúng tu 

tập Quán Âm sám pháp. Không lâu sau, vương hơi tỉnh lại, ngồi tựa vào ghế, 

thấy  một  vị  Phạm  tăng  cầm  lò  xoay  quanh  vương  một  vòng,  đột  nhiên  hết 

đau nhức. 

Lại  nữa,  vào  đời  Lưu  Tống,  Thiệu  Tín  ở  huyện  Ngô  Hưng,  tu  tập  bị 

bệnh, không ai dám đến thăm, bèn buồn khóc niệm Quán Âm. Chợt có một 

vị  tăng đến  xưng  là đệ tử của  ngài  Bôi Độ228, bảo: “Đừng buồn,  gia sư sắp 

đến thăm ông”. Sư Thiệu Tín nói: “Ngài Bôi Độ đã mất, làm sao đến được?” 

Tăng bảo: “Trở lại khó khăn chi?” rồi liền dùng y trùm đầu [Thiệu Tín], lấy 

ra vị thuốc Hợp Hứa Tán cho Thiệu Tín uống, liền khỏi bệnh. 

(7) Theo Hưu Ninh Tân Chí, Uông Cư Kính năm lên mười tuổi bị bệnh 

đậu nguy ngập, thầy lang nói: “Không chữa được!” Anh là Cư Nhân bèn đối 

trước tượng Đại Sĩ, thắp hương, quỳ niệm thánh hiệu. Cư Kính chợt thấy có 

người mặc áo trắng cầm phất trần phẩy quanh thân mình, không thuốc thang 

mà bệnh lành. 

Theo Quán Âm Linh Nghiệm Ký, trong lời tựa của Hình Bộ Chủ Sự Lý 

Ấn Vạn có nói:  “Đứa con thơ của tôi mới sanh được sáu tháng, bị bịnh đậu, 

 nhưng đậu mọc ngược [vào trong], không dậy được. Khi ấy, lũ chim sẻ kêu 

 cuồng lên, ta mộng thấy có người bảo: ‘Chim sẻ báo tin vui, ngậm châu trao 

 cho  con  của  ngươi,  đừng  lo  nữa!’  Thức  dậy  thì  đậu  đã  trổ  toàn  thân  đứa 

 con, nên bèn chế tấm biển có bốn chữ Linh Ứng Hàm Châu để nêu rõ sự gia 

 hộ linh cảm”. 

(8) Theo Cảm Ứng Truyện, Trương Khánh đời Tống làm cai ngục, quét 

dọn nhà giam sạch sẽ. Trong những tháng nắng càng siêng năng [dọn dẹp], 

thức ăn, thức uống, thuốc  men, đồ trải nằm càng thêm sạch sẽ. Ông thường 

trì  kinh  Pháp  Hoa,  hễ  thấy  tù  nhân  bị  xử  tử  ắt  sẽ  ăn  chay,  tụng  kinh  cho 

người ấy  một tháng. Vợ  là Viên Thị,  bị  nhiễm bệnh dịch chết, ba  ngày sau 

sống  lại,  nói: “Thoạt đầu, tôi tới  một chỗ  dơ bẩn, chợt thấy  Bạch Y Đại Sĩ 

bảo: ‘Chồng bà nhiều âm đức, con cháu ắt hưng vượng, nay còn chưa có con 

nối dõi’, bèn nắm tay tôi dẫn ra, tôi liền tỉnh lại”. 

Lại nữa, Phan Loan Pha ở Ngô Giang, thành kính tụng Cao Vương Kinh, 

vợ là Vương Thị bị bệnh nguy ngập, chồng tụng kinh ấy ngàn biến, vợ liền 

được lành bệnh. Không lâu sau, bà ta bị sản hậu, do kiền thành cầu nguyện 

mà được khỏi bệnh. 

Theo Trì Nghiệm Ký, vợ ông Đào Hành Phong là Tống Thị sùng phụng 

Đại  Sĩ,  tụng  trì  nghiêm  tịnh.  Năm  ông  Hành  Phong  tám  mươi  mốt  tuổi  bị 

bệnh  nguy  ngập.  Bà  Tống  ban  đêm  cầu  đảo  Đại  Sĩ,  nguyện  giảm  tuổi  thọ 

một  kỷ  để  tăng  thọ  cho  chồng,  bệnh  liền  lành,  mười  hai  năm  sau,  Hành 

Phong mới mất. 

Theo Kính Tín Lục, Đới Nhữ Quỳ bệnh nguy ngập, vợ là Hoàng Thị đã 

thờ  phụng  Đại  Sĩ  từ  trước,  bèn  quỳ  tụng  Cao  Vương  Kinh  và  in  biếu  một 

ngàn quyển, chồng được lành bệnh. 

(9)  Theo  Trì  Nghiệm  Ký,  vợ  ông  Đào  Hành  Phong  là  Tống  Thị,  ngoài 

bảy  mươi  mấy  tuổi,  vùng  Giang  Nam  bị  trận  dịch  lớn.  Tống  Thị  bệnh  tình 

nguy ngập, hoảng hốt ra khỏi cửa, thấy có người bảo: “Ngươi đáng  mắc tai 

kiếp này”. Bà Tống xin gặp Đại Sĩ, liền được dẫn tới một chỗ, bảo: “Đại Sĩ ở 

trong  đó”.  Bà  Tống  liền  thấy  hai  người  mặc  áo  mão  theo  lối  cổ,  bèn  phủ 

phục, nghe vị ngồi bên trái nói: “Nếu bà này mắc tai kiếp thì còn ai có lòng 

tin hướng thiện  nữa!”  Liền bảo bà ta  hãy trở  về. Giật  mình tỉnh  giấc thì đã 

hết bệnh, chỉ có xương cổ là còn đau. Một đêm mộng thấy có người cầm đồ 

đựng  búp  trà,  bảo:  “Vâng  theo  lệnh  Đại  Sĩ,  chữa  xương  cổ  cho  nhà  ngươi. 

Hãy uống thứ này sẽ lành bệnh”. Uống vào thấy ngon ngọt, cổ liền lành. 

Theo Từ Thị Đình Huấn, đời Minh, Từ Minh Phủ chăm học siêng hành, 

lễ  Đại  Sĩ  cực  kiền  thành,  con  là  Khoáng  lúc  bé  mắc  bệnh  nguy  ngập,  vợ 

chồng  sáng  tối  lễ  bái,  cầu  khẩn.  Đến  ngày  thứ  bảy,  mộng  thấy  Đại  Sĩ  bảo: 

“Đừng  lo,  ngày  mai  con  các  ngươi  sẽ  ngồi  dậy  được”.  Chợt  có  âm  thanh 

khiến cho cái kỷ thờ bị rung động, những thứ vật cúng đặt trên đĩa đựng trái 

cây đều rơi xuống đất, nhưng không bị  hư hỏng  gì. Đứa con lẩm bẩm: “Bồ 

Tát cứu con”. Vặn  hỏi thì  nó  nói: “Đang  trong  lúc con  ngất đi,  Bồ  Tát đến 

bảo: ‘Ta cứu ngươi’, trao cho một lọ nước bảo uống. Vị nước trong mát thấu 

tận xương, khắp thân toát mồ hôi bèn lành bệnh”. Sau này, Khoáng đỗ Tiến 

Sĩ dưới thời Vạn Lịch. 

Theo  Linh  Nghiệm  Ký,  trong  niên  hiệu  Thuần  Hy  đời  Tống,  Tuần 

Kiểm229 xứ Nhiêu Châu là La Sanh tránh nạn lụt nên đến ở nhờ nhà Vương 

Tú Tài. Có đứa tớ gái bị lòa đã lâu lại còn bị đau đớn, mộng thấy có vị Tăng 

đem  lọ  nước cho  uống,  hai  mắt sáng  lại.  Hỏi: ‘Thầy  là  người ở  đâu?’ Đáp: 

‘Ta ở trong nhà ngươi đã lâu! Nghe ngươi kêu khổ, lòng thương xót nên cứu 

giúp’. Sáng hôm sau, mắt người tớ gái sáng ngời, mà cũng hết đau đớn. Kể 

lại duyên cớ, mẹ ông Vương nói: “Đấy là Đại Sĩ! Nhà ta kính thờ Ngài mấy 

năm, linh ứng như tiếng vang”. 

Đời  Tống,  Thị  Lang  Biên  Tri  Bạch  đi  đường  bị  cảm  nắng,  mộng  thấy 

Bạch Y Đại Sĩ dùng nước rửa, từ đảnh đầu tới gót chân mát rượi; do vậy bèn 

soạn Cảm Ứng Tập. 

Theo  Đậu  Liệu  Định  Luận,  đời  Tống,  các  con  ông  Vương  Đán  đều  bị 

bịnh đậu chết, đứa con út vừa sanh liền bị bệnh đậu. Có người tiến cử thần y 

có thể chủng ngừa bệnh đậu. Thần y là một bà cụ, ngay từ bé đã trường trai 

niệm Phật, vân du đến Nga Mi, có ba nữ đệ tử, họ bèn thay mặt bà cụ chủng 

đậu cho con ông Đán, [nhờ đó, con ông Đán tuy lên đậu nhưng] không sao 

cả. Ông Đán bèn đem vàng, lụa tạ ơn, bà cụ nói: “Ta là người tu hành, không 

cần những thứ này! Nếu ông trong là khen ngợi đức hạnh của chủ, ngoài là 

làm  gương cho đồng  liêu, giữ  gìn bờ cõi khiến đạt đến thái bình thì ta chịu 

ơn  ông  nhiều  lắm”.  Bà  cụ  bèn  trở  về  Nga  Mi.  Sau  đấy,  bà  cụ  nói  với  ba 

người đệ tử:  “Ta là từ bi Quán Thế Âm, nhằm chăm nom cho trẻ thơ trong 

 thiên hạ không bị chết yểu, nên truyền dạy pháp để hóa độ” . Xét ra, núi Nga 

My theo tương truyền chính là Quang Minh Sơn trong kinh Hoa Nghiêm. 

Theo Nam Hải Từ Hàng, Hồ Đức Xương kính phụng Tam Bảo từ trước, 

hiếu thảo với cha mẹ, phóng sanh, nằm mộng thấy thần ban cho đứa con họ 

Đào, nên đặt tên cho con là Kế Đào. Đứa con bị bệnh đậu đã nguy ngập, [vợ 

chồng ông Hồ] ấn tống Quán Âm Kinh một ngàn quyển, con liền lành bệnh. 

Theo  Quán  Âm  Linh  Nghiệm  Ký,  vào  đời  Thanh,  Dương  Bái  Luân, 

trong  niên  hiệu  Càn  Long,  đứa  con  bị  bệnh  đậu  nguy  ngập.  Bà  vợ  thắp 

hương, tụng kinh, tiếp đó khóc lóc, mộng thấy bà cụ áo trắng vào phòng vén 

màn, tay trái cầm cái thưng, tay phải cầm cái chổi nhỏ, hướng về phía đầu, 

mặt,  ngực,  bụng  đứa  con,  quét  đậu  vào  thưng.  Quét  xong,  bảo:  “Đứa  nhỏ 

không còn đáng lo nữa”, bà Dương bèn ngủ thiếp đi. Đứa con liền khỏi bệnh 

đậu. 

Theo  Kính  Tín  Lục,  Đới  Nhữ  Quỳ,  vợ  là  Hoàng  Thị,  con  lên  đậu  gần 

chết, đích thân thấy Đại Sĩ thổi hơi vào thóp (mỏ ác) ba lượt, bệnh liền nhẹ 

đi rồi lành hẳn. 

Theo Cao Vương Chứng Nghiệm, trong niên hiệu Càn Long nhà Thanh, 

con ông Lý Thái lên đậu, sắp nguy hiểm tới tánh mạng, ông bèn cực lực cầu 

đảo Đại Sĩ, nguyện thí một trăm quyển kinh, con liền được sống sót. 

Theo  Nam  Hải  Từ  Hàng,  hai  đứa  con  quan  Ngự  Sử  Châu  Hoa  Khanh 

đều bị bệnh đậu nguy ngập. Ông bà nội đau đớn khóc lóc, bảo nếu cháu chết 

sẽ chết theo. Đến đêm, ông Châu mộng thấy một vị Tăng bảo: “In tặng một 

tạng kinh Quán Âm sẽ bảo đảm không sao!” Liền phát thệ sửa lỗi, làm lành, 

khắc kinh in tặng, cả hai cháu đều khỏi bệnh đậu, về sau cùng đỗ đạt. 

Con gái bé của ông Chương Tông Triều ở Cối Kê bị mắc bệnh đậu đã tới 

lúc nguy ngập, lập đàn tụng Đại Bi Chú mấy ngàn lượt, bé không sao cả. 

(10) Sách Ngụy Tử230 có câu:  “Đợi Biển Thước231 đến trị bệnh, suốt đời 

 chẳng  lành.  Dùng  đạo  thuật  thì  không  gì  chẳng  trị  được”.   Theo  Nạn 

Kinh232, nhìn mà biết thì gọi là Thần, nghe mà biết thì gọi là Thánh, hỏi mà 

biết thì gọi là Công, chẩn mạch mà biết thì gọi là Xảo. 

Theo  Quán  Âm  Kinh  Linh  Nghiệm,  trong  thời  Thuận  Trị  nhà  Thanh, 

Châu Sĩ Nguyên bị bệnh nguy cấp, mộng thấy một vị Tăng cầm quyển sách 

chỉ dạy:   “Đây là chân kinh của Bạch  Y  Đại Sĩ. Nếu kiền thành tụng sẽ trừ 

 được bệnh. Nếu khắc in lại càng tăng tuổi thọ” . Liền cho khắc in biếu tặng 

rộng rãi, bệnh lập tức lành. 

Đời  Thanh, ông Phố X... nhiễm bệnh thời  khí sắp  nguy đến tánh  mạng, 

hứa in bốn trăm quyển Quán Âm Kinh, ngày hôm sau lành bệnh. 

Vợ  ông  Cừu  Tấn  là  Mậu  Thị,  sau  khi  có  thai,  mộng  thấy  đến  một  nơi, 

trên đầu cửa đề “Hồng Y Thất”. Bên trong treo quần áo bằng giấy đỏ và một 

cỗ quan tài trống. Người bên cạnh bảo: “Những thứ này dành cho sản phụ”, 

bà Mậu hoảng sợ tỉnh dậy, bèn in tặng một ngàn quyển Quán Âm Kinh. Về 

sau, sanh con  gái bình  yên,  tốt lành,  ông  Tấn càng thêm tin tưởng,  ngưỡng 

mộ. 

Theo Bạch Y Kinh Ứng Nghiệm, trong niên hiệu Gia Khánh nhà Thanh, 

con dâu ông Uông Phác Trai là Trần Thị bị sản hậu băng huyết, tình thế rất 

nguy  ngập;  do  nhà  nghèo,  bèn  hứa  in  Bạch  Y  Kinh,  Cao  Vương  Kinh  mỗi 

thứ một trăm quyển, liền lành bệnh. 

Tạ Trọng Hoa tuổi đã già chỉ có một gái, nó bị nhiễm bệnh dịch rất nguy 

ngập. Ông Tạ cầu đảo Đại Sĩ, in tặng một ngàn quyển Quán Âm Kinh, con 

gái lành bệnh ngay trong hôm ấy. 

Theo Kính Tín Lục, vào đời Thanh, Ngô Thiện Đường ở Hưu Ninh trong 

niên  hiệu  Càn  Long  bị  bệnh  nằm  li  bì,  thầy  thuốc  đều  từ  chối  không  chữa 

được.  Trong  lúc  mê  mệt,  vẫn  thầm  cầu  nguyện  Đại  Sĩ,  hứa  in  tặng  Cao 

Vương  Kinh  một  tạng,  bệnh  liền  giảm.  Thầy  thuốc  đến  khám  bệnh  nói: 

“Bệnh chuyển biến rồi”, ông lành bệnh mau chóng. 

Thái Thú đất Tương Dương là Trương Dung bị bệnh hàn, bủn rủn không 

dậy  được,  lập  nguyện  tụng  Cao  Vương  Kinh  trong  một  thời  gian  dài,  liền 

lành bệnh. 

Cấp Gián  Trần Trung  Phù  làm  quan coi thi ở Điền Nam, bị trúng  nắng 

ngã  bệnh,  gần  chết.  Thề  nguyện  tụng  Cao  Vương  Kinh  và  lưu  truyền  rộng 

rãi, không lâu sau lành bệnh. 

Vào  niên  hiện  Càn  Long  đời  Thanh,  Hà  Thế  Kiệt  ở  Sơn  Âm  bị  trúng 

độc, bà mẹ hứa tụng một ngàn biến Cao Vương Kinh, in  một ngàn hai trăm 

quyển, mấy ngày sau, bệnh cũ dây dưa hoàn toàn khỏi hẳn. 

Uông Trân Bính ở An Huy bệnh đã lâu không lành, kiền thành phát tâm 

tặng năm trăm quyển Cao Vương Kinh, liền lành. 

Vào  đời  Thanh,  Thí  Đình  Phương  ở  Lâu  Huyện,  trong  niên  hiệu  Càn 

Long  mắc  bệnh,  mỗi  đêm  lúc  đi  ngủ,  ngực  đau  không  thể  ngủ  được.  Hứa 

tụng Cao Vương Kinh một tạng, biếu tặng một ngàn quyển, liền hết bệnh. 

Trình  Nghi  Hiến  ở  Thái  Cốc  mắc  bệnh  thương  hàn  đã  hơn  hai  tháng, 

bỗng nhiên bị thêm thủy tả233, đã ba lần bị tắt hơi. Người nhà thay ông ta lạy 

Đại Sĩ, hứa in một ngàn quyển Quán Âm Kinh, chưa đầy một hôm đã khỏi. 

Ngô  Thủ Phương ở Thái  Hưng bị bệnh  máu, phát tâm  vẽ tượng Đại  Sĩ, 

in một ngàn hai trăm quyển Bạch Y Thần Chú, liền khỏi bệnh. 

Theo  Giản  Nam  Cư  Sĩ  Tự  Ký,  trong  đời  Thanh,  dưới  triều  vua  Càn 

Long, vợ ông Giản bệnh  nguy cấp, thuốc men  vô  hiệu. Ông bèn vì  vợ tụng 

Cao  Vương  Kinh  và  nguyện  in  kinh  lưu  truyền  trong  cõi  đời,  bệnh  giảm 

nhanh chóng. 

Đời  Thanh,  vào  năm  Đạo  Quang  thứ  ba  (1823),  ông  Phó  Húc  Giai  ở 

Lâm Xuyên bị bỏng vì thuốc nổ, thuốc thang không chữa được, bèn phát tâm 

ăn  chay,  tụng  Cao  Vương  Kinh,  trong  một  tháng  liền  dần  dần  khỏi  bệnh. 

Cháu nội ông ta ngã bệnh, chẳng biết là bệnh ở chỗ nào, bèn cầu đảo Đại Sĩ, 

mới biết là chân nổi nhọt đầu đinh, đắp thuốc liền lành. 

Trương Học Tảo ở Lâm Xuyên, tự chép:  “Con gái tôi lên đậu, thổ tả (ói 

 mửa, tiêu chảy) không ngừng, tánh mạng đếm từng hơi thở. Mẹ nó bèn quỳ 

 cầu  nguyện  Đại  Sĩ,  tụng  chú  Quán  Âm,  và  hứa  in  một  trăm  bộ  Quán  Âm 

 Kinh. Ngày hôm sau liền lành bệnh”. 

Trương Chánh Tâm  năm  hai  mươi tuổi, nổi  ung  nhọt  lạ, tính  mạng  mất 

còn trong sớm tối, bèn phát tâm làm lành, kiền thành tụng Cao Vương Kinh 

một ngàn biến, được lành bệnh, thọ chín mươi sáu tuổi. 

Càn Đột bị bệnh thủy thũng234, chữa trị trăm cách vô hiệu, muốn trì Cao 

Vương Kinh nhưng bệnh nặng quá không thể đọc được. Đêm mộng thấy Đại 

Sĩ bảo:  “Chẳng đọc được thì in tặng, công đức cũng chẳng nhỏ”.  Ngày hôm 

sau liền hứa nguyện, chưa được một tháng đã hết bệnh. 

Ông  Phố  X...  trong  đời  Thanh  do  vợ  sanh  nở  lâm  nguy,  thệ  nguyện  in 

năm  trăm  quyển  Quán  Âm  Kinh,  mẹ  con  bình  yên.  Bản  in  ấy  còn  giữ  tại 

miếu Huyền Đế235 ở trấn Tân Hưng. 

Theo  Trầm  Đỉnh  Nam  Hải  Ký,  vợ  góa  ông  X...  ở  Đông  Việt  ăn  chay, 

niệm  Phật,  ham  làm  lành,  thích  bố  thí.  Con  dâu  sanh  nở  khó  khăn,  Đại  Sĩ 

hiện thân lão ni, trao cho phù chú, chẳng những dễ sanh mà còn chuyển nữ 

thành nam, nhưng Bồ Tát răn kiêng thịt những loài trâu, chó, cá chạch, tôm, 

ếch, chim chóc v.v... và thường niệm Bảo Nguyệt Trí Nghiêm Quán Tự Tại 

Vương Phật, hoặc Cứu Khổ Cứu Nạn Quán Thế Âm Bồ Tát. Lại dặn:  “Phù 

 chú này chẳng chỉ trị sản phụ [sanh khó] mà còn trị được hết thảy ác chứng. 

 Phàm  những  loại  bệnh  chứng  kỳ  quái,  hãy  viết  phù  chú  này,  dùng  mộc 

 hương,  thù  du,  hết  thảy  loại  nước  thơm  để  nuốt,  thì  không  gì  chẳng  được 

 lành”.  Năm ấy, con dâu sanh, mẹ con vuông tròn. Đem truyền [phù chú] cho 

mọi người đều ứng nghiệm. 

Theo sách Dậu Dương Tạp Trở, đời Đường, tại chùa Vân Hoa ở Trường 

An có Quán Âm Đường. Cuối niên hiệu Đại Trung, Khuất Nham bị ghẻ độc, 

chết ngất, mộng thấy Bồ Tát xoa lên chỗ ghẻ bảo: “Ta ở Vân Hoa Tự”. Ông 

Nham giật mình tỉnh dậy, vết ghẻ đã lành. Đến chùa thấy tượng Đại Sĩ giống 

hệt như chính mình đã thấy [trong giấc mộng]. 

Theo  Khuyến  Giới  Loại  Sao,  trong  niên  hiệu  Khang  Hy  nhà  Thanh, 

Tưởng Thị ở Ngô Môn bị ung loét ở eo, chết ngất một đêm, bỗng thấy một 

bà cụ nói: “Ngươi hãy kiền thành tụng chú Bạch Y Đại Sĩ một vạn hai ngàn 

biến, khắc  in, đem thí  rộng  rãi, bệnh sẽ  lành”.  Họ  Tưởng  lạy  vâng  lời,  tỉnh 

giấc, bèn kiền thành tụng đủ số, liền lành bệnh. 

Theo Kính Tín Lục, Vương Trác Nhiên làm quan võ đứng đầu xứ Thuần 

Hóa,  bị  bệnh  bao  tử  đã  bốn  năm.  Hằng  ngày,  ông  Vương  tụng  Cao  Vương 

Kinh và in tặng một ngàn quyển, bèn ói ra hơn một đấu huyết đã tích tụ rồi 

lành bệnh. 

Tống  Bang  Bảo  ở  Việt  Tây  bị  bệnh  trĩ,  in  tặng  Cao  Vương  Kinh  năm 

trăm quyển, liền hết bệnh trĩ. 

Vợ ông Hầu Thuần Hiếu ở Phần Dương bị mất trí đã hai năm. Chính ông 

ta lại bị bệnh mắt, cầu đảo Đại Sĩ, hứa in một trăm cuốn Quán Âm Kinh, hai 

vợ chồng đều lành. 

Theo Báo Ứng Lục, đời Đường, Ngô X... làm lính đi đánh dân thiểu số, 

nấu con rùa trắng ăn, bị mọc ghẻ lở loét, rụng lông mày, ngón chân, ngón tay 

đều rụng, đi ăn xin ở chợ An Nam. Có vị Tăng bảo: “Nếu ngươi niệm Quán 

Âm  Đại  Bi  Chân  Ngôn  ắt  sẽ  được  thiện  báo”  rồi  truyền  dạy  [chú  Đại  Bi]. 

Người  lính  ấy  nhất  tâm  niệm  tụng,  vết  thương  dần  dần  lành,  ngón  chân, 

ngón  tay  lại  mọc  ra,  bèn  [xuất  gia]  làm  tăng,  hiệu  là  Trí  Ích.  A  Già  Đà 

(Agada) là tên một món thuốc ở phương Tây có thể trị hết thảy bệnh. 

Sách Quốc Sử chép thêm rằng: Vương Ngạn Bá tự khoe y thuật rất giỏi, 

bày ba bốn cái lò, nấu thuốc khắp sân, già trẻ đứng chật cổng để thỉnh. Ngạn 

Bá chỉ trỏ: “Người bệnh nhiệt uống loại này, người bệnh hàn uống loại kia, 

người  bệnh  phong  uống  loại  đó,  người  bệnh  khí  uống  loại  nọ”,  không  gì 

chẳng hiệu nghiệm. 

Theo  Bạch Y  Kinh Ứng Nghiệm,  vợ ông  Tôn  Lâm ở  Trường  Sa bị sản 

nạn,  sanh  con  phần  nhiều  không  nuôi  được,  kiền  thành  tụng  Bạch  Y  Kinh. 

Về sau, trong đêm lâm bồn, mộng thấy Đại Sĩ trao cho viên thuốc hồng bảo 

nuốt,  nói:  “Khỏi  tai  ách  sanh  nở,  mẹ  con  đều  yên  ổn”.  Liền  khắc  kinh  để 

rộng thí. 

Theo Linh Nghiệm Ký, vào đời Tống, tượng Đại Sĩ ở chùa An Quốc tại 

Nhiêu  Châu  linh thiêng  nhất.  Trong  niên  hiệu  Khánh  Nguyên,  vợ  ông  Hứa 

Hồi là Tôn Thị mắc sản nạn, thầm cầu đảo Quán Âm, sai con đem một chén 

dầu thắp đèn [trước tượng ấy]. Trưởng lão Liễu Bái chúc: “Nhà bà vững như 

tường, dầu tuy ít nhưng tâm chí thành, mong Đại Sĩ từ bi xót thương”. Chúc 

xong,  do  mệt  mỏi  bà  Tôn  đi  nằm,  mộng  thấy  một  phụ  nữ  khoác  áo  lông 

trắng ôm một con rồng gỗ sắc vàng trao cho, liền sanh ra con trai, đặt tên là 

Long. 

Theo Tây Phương Công Cứ, cư sĩ Vương Nhật Hưu đời Tống mượn bản 

kinh Di Đà chép tay từ chùa Kim Sơn, muốn giảo chánh, khắc ván theo bản 

đó để lưu truyền rộng rãi. Ngón tay bên phải chợt rung, viết chữ bất tiện, bèn 

giơ  ngón  tay  niệm  A  Di  Đà  Phật,  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  cầu  xin  hết  bệnh 

phong  hòng  thành  tựu  tâm  nguyện.  Cầu  nguyện  xong,  ngón  tay  liền  không 

rung nữa, liền ngộ Phật, Bồ Tát ở ngay trước mắt, chỉ vì lòng tin của người 

đời không chân thật mà thôi! 

(11) Trong lời tựa cho bộ Nam Hải Từ Hàng, Trữ Cảnh Hiền viết:  “Hiền 

 trước  đây  thường  nghĩ  tụng  kinh  được  phước  là  chuyện  bịa.  Cưới  vợ  tám 

 năm, không sanh nở. Bố vợ bảo in kinh Quán Âm, trì Quán Âm Trai thường 

 được ứng nghiệm rõ rệt. Vợ tôi vâng lời làm theo, nằm mộng thấy điềm lành. 

 Lúc sắp sanh, lại mộng thấy có bà cụ trao cho đứa con, bèn đặt tên cho nó 

 là  Tích.  Đến  khi  sanh,  do  phù  hợp  với  giấc  mộng,  bèn  đặt  tên  như  vậy,  tôi 

 vẫn cười cợt, chẳng tin. Về sau trong khi bệnh tật nguy nan, thường thấy sự 

 linh dị, nên nửa tin nửa ngờ. 

 Sau đấy, đứa con thứ bị bệnh thổ tả, không có cơ hội sống sót, tôi đau 

 xót  cầu  đảo  Đại  Sĩ,  thề  biên  tập  bộ  Nam  Hải  Từ  Hàng,  sửa  lỗi,  làm  lành. 

 Vừa mới cầu đảo, bệnh thổ tả dứt ngay lập tức, con có thể bú sữa được.   Lạ 

 nhất là vợ tôi vốn thiếu sữa, lại thêm lo lắng vì con bệnh, bỏ ăn bỏ ngủ mấy 

 ngày, sữa không có được nửa giọt. Sau khi cầu đảo, sữa chợt vọt ra. Tôi tự 

 nghĩ mình đức bạc, rốt cuộc là do mang ý niệm khuyến hóa rộng rãi nên Đại 

 Sĩ động lòng xót thương. Tụng kinh được  phước, rành rành chẳng dối! Do 

 vậy, bèn ghi lại để trình lên độc giả”.   

Con ông Từ Lai Thái ở Đô Xương bị bệnh ngặt nghèo, có người khuyên 

hãy  tụng  Quán  Âm  Kinh, ông  Từ bảo: “Thường  ngày chưa thể tích  lũy âm 

đức  rộng  rãi,  đến  lúc  ngặt  mới  cầu  Phật,  làm  sao  ứng  được?”  Tiếp  đó,  do 

người ấy vẫn cực lực khuyên nhủ, bèn phát nguyện suốt đời trì tụng, in kinh 

một ngàn quyển, con dần dần lành bệnh. 



 1.  Chắc  vì  bệnh  chưa  đến  nỗi  chết,  chỉ  đành  sót  tiếng  gièm  chê  căn 

 khuyết, nhưng chưa khỏi tự tổn thương, tàn phế, ắt phải nuôi dưỡng con 

 người. 

 2.  Tụng  câu  kệ  của  Xử  Thao,  mắt  lại  được  sáng;  truyền  già-đà  nơi 

 Hoài Điện, chân lại vững vàng. 

 3. Truyền  nuốt mắt dê, liền chiêm ngưỡng đóa sen tươi.  Tự đếm hoa 

 tay, thỏa lòng già khi xế bóng. 

 4. Mở am Tồn Tế, ghi chuyện linh ứng Dương Châu. Tăng hiệu Bán 

 Nhai, bàn luận mãi sự hay Sơn Tả. 

 5. Thần cao tục đoạn, kham chữa tổn thương do thầy thuốc gây nên. 

 Cam lộ chạm mắt, cứu chữa nạn tai do quỷ sứ trừng phạt. 

 6. Thị dân gãy chân, may được truyền cách chữa lành xương. Cụ Hạ 

 đứt tay, ý nghĩa kiếm Hàm Quang chợt hiểu. 

 7. Nước suối Triều Âm, được mang hiệu Quang Minh. Nhật tinh ma-

 ni, thuận lòng người quán tưởng. 

 8. Than ôi! Chín lần gãy, thành nghề y, vẫn thiếu tài y thuật Hoa Đà. 

 Nhất tâm xưng niệm tên ta, may mắn còn lưu danh Huệ Tập. 

 9. Tuy lòa điếc, què quặt, túc nghiệp vốn đã nặng sâu, nhưng diệt ác, 

 thỏa cầu, bi tâm đáng nơi nương cậy. 

 10. Cẩn thận, đừng trả bài cho xong chuyện, oán kinh chẳng linh, lại 

 chẳng ngã mạn, kiêu căng, lâm nguy bất biến. Đấy là sự cứu khổ thứ sáu 

 của Đại Sĩ vậy (đoạn này kiêm ca tụng cả sự chữa lành cho người bị bệnh 

 tật tàn phế). 

  

(1)  Sách  Tả  Truyện  có  câu:   “Bệnh  vị  cập  tử,  ngô  tử  miễn  chi”   (Bệnh 

chưa đến chết thì ta còn phải cố gắng). Vãng Sanh Luận:  “Cõi thiện căn Đại 

 Thừa,  trọn  không  tên  gièm  báng,  nữ  nhân  và  căn  khuyết,  giống  Nhị  Thừa 

 chẳng sanh”.   

Lễ  Ký:   “Kẻ  bệnh  tật  tàn  phế  không  được  nuôi  dưỡng  là  do  một  người 

 (tức hoàng đế) chẳng noi theo lẽ chánh”.   

Quản  Tử:   “Nước  nào  cũng  đều  nuôi  người  tàn  tật.  Điếc,  mù,  câm, 

 ngọng, thọt chân, khô đét là những kẻ chẳng thể tự sống thì nhà cầm quyền 

 sẽ nhận về, nuôi dưỡng. Bộ Hộ ra lệnh: một là mù mắt, hai là tai điếc, thiếu 

 ngón, bị phù thũng thì là tàn tật; còn những kẻ si khờ, câm, mất một chi là 

 phế tật” . 

(2)  Theo  sách  Đồ  Thuyết,  Tăng  Xứ  Thao  người  Thai  Châu,  mắc  bệnh 

mắt, thường tụng chú Đại Bi, mộng thấy Đại Sĩ truyền dạy bài kệ, mỗi sáng 

lấy  một  chén  nước  sạch,  niệm  bảy  biến  [rồi  dùng  nước  ấy]  để  rửa  mắt, 

không ai chẳng được lành. Kệ rằng:  “Cứu khổ Quán Thế Âm, cho con đại an 

 lạc, và ban đại phương tiện, diệt trừ ngu si ám, Hiền kiếp các chướng ngại, 

 các tội ác vô minh, ra khỏi nhà tăm tối, khiến con thấy ánh sáng. Tôi nay nói 

 cách  rửa,  sám  hối,  gỡ  tội  mắt,  khắp  phóng  quang  minh  sạch,  nguyện  thấy 

 tướng vi diệu”.  [Bài kệ này được] truyền tụng, [những người làm theo] phần 

nhiều đều linh nghiệm. 

Theo Thiện Dư Đường Bút Thừa, đời Tống, Trương Hiếu Thuần có đứa 

cháu nội năm tuổi không đi được, nghe có người kể chuyện một nông phu ở 

Hoài Điện có tật ở chân đã lâu, chỉ trì danh hiệu Quán Âm cảm được Đại Sĩ 

dạy bốn câu kệ:  “Đại trí phát từ tâm, trong tâm vô sở ngại, thành tựu nhất 

 thiết  nghĩa,  không  xưa  cũng  chẳng  nay”.   Nông  phu  tụng  bài  kệ  này  một 

trăm ngày bèn lành bệnh. Hiếu Thuần liền dạy cháu nội và nhũ mẫu hãy trai 

giới  trì  tụng.  Quả  nhiên,  ba  tháng  sau,  cháu  bước  đi  như thường.  Phàm  trẻ 

nhỏ bị bệnh nơi chân, hễ tụng bài kệ ấy đều lành. 

Theo  Tăng  Bảo  Truyện,  sư  Tự Nghiêm  đời  Tống  do  có  một  sa-di  tánh 

tình cẩn thận nhưng ngu độn, liền viết bốn câu kệ này bảo [sa-di] hãy tụng. 

Thế  là  đối  với  câu  chữ  thế  gian,  chú  sa-di  ấy  đều  có  thể  nói  được.  Tự 

Nghiêm  còn  có  hiệu  là  Bạch  Y  Bồ  Tát;  do  vậy  biết  bốn  câu  kệ  này  chẳng 

phải chỉ trị lành bệnh chân mà còn có thể tăng trí huệ. 

(3) Theo Duyện Châu Chí, đời Trần, Dương Sanh Hoa ở Ích Tu do thấy 

bọn Hồi Hồi muốn phá miếu Quan Đế để vun vén cho Thanh Chân Tự236 của 

bọn chúng, bèn đi thưa, khiến cho việc ấy phải đình lại. Về sau, gặp lúc giặc 

khởi loạn, Sanh Hoa bị chết giữa đường, lại còn bị khoét hai mắt. Hồn thấy 

Quan Đế an ủi rằng: “Ta vốn chẳng ở nơi miếu ấy, hiềm rằng ngươi do hảo 

tâm  mà  mất  mạng,  ta  sẽ  thỉnh  Quán  Âm  Đại  Sĩ  đến  ban  mắt  cho  ngươi”. 

Liền bay lên không trung, nhìn lại, thấy Đại Sĩ  mặc áo trắng, trọn đủ tướng 

hảo  vô  cùng.  Quan  Đế  thay  Hoa  Sanh  xin  Bồ  Tát  hãy  ban  cho  mắt.  Đại  Sĩ 

liền hướng trên không hô một tiếng, liền thấy đồng tử xách giỏ đậy bằng hoa 

sen tới. Mở ra thì thấy toàn  là tròng  mắt dê. Bồ Tát bèn  nhặt  lấy  hai  tròng, 

ban cho, bảo nuốt. Hai mắt sáng lại. Quan Đế bảo: “Không lâu nữa đại binh 

sẽ kéo tới, đối với bọn này thì không gì có thể sống sót được. Sau năm tới, 

ngươi  sẽ  được  tin  chiến  thắng”,  bèn  tỉnh  lại.  Quả  nhiên  về  sau  đều  ứng 

nghiệm. 

Theo  Trì  Nghiệm  Ký,  Đinh  Truyền  người  đời  Thanh  cho  biết:   “Bà  nội 

 hai mắt mất ánh sáng đã hai mươi năm, vào thời Càn Long, ngẫu nhiên bảo 

 tôi: ‘Chỉ mong mắt thấy được một tấc ánh sáng thì ý nguyện tuổi bóng dâu 

 xế chiều đã được thỏa’. Truyền thưa: ‘Chuyên tụng thánh hiệu Quán Âm thì 

 mắt sẽ sáng lại’. Đấy cũng là lời an ủi nỗi u uất của cụ mà thôi. Bà nội tin là 

 thật,  ngày  đêm  niệm  tụng  không  ngớt.  Chưa  đầy  một  tháng,  một  mắt  chợt 

 sáng, tự đếm được hoa tay. Lại bảo người nhà họp lại cho cụ nhìn, bảo khi 

 vợ của hai đứa cháu nội được cưới về, cụ trọn chẳng biết mặt, nay cũng thấy 

 mặt đứa chắt, nếu không nhờ  Phật lực sẽ chẳng thể nào được như vậy. Do 

 vậy, tôi ghi thêm chuyện này sau sách Tây Phương Công Cứ để giúp chứng 

 tín”.   

(4) Theo Giác Thế Kinh Thuyết Chứng, ở Dương Châu có một người bại 

liệt  đã  mấy  chục  năm.  Một  hôm,  mò  được  một  tượng  Quán  Âm  bằng  sành 

trong ao, đem thờ trong nhà, lễ bái suốt năm năm, mộng thấy một bà cụ xoa 

bóp  thân  thể,  bảo  hãy  đứng  dậy.  Người  ấy  thưa:  “Con  làm  sao  đứng  dậy 

được?” Bà cụ bảo: “Nay có thể đi được rồi đấy!” Lúc tỉnh giấc bèn đi đứng 

như  thường.  Mẹ  quan  huyện  lệnh  Giang  Đô  bèn  tặng  tiền  xây  cất  Tồn  Tế 

Am, hiện đang thờ tượng Đại Sĩ trong ấy. 

Theo Kỷ Cầu Thư, trong niên hiệu Sùng Trinh đời Minh, trên đường có 

một người bại liệt xứ Sơn Đông ăn mày ở chợ, tánh khá nóng nảy. Sư Thủy 

Cốc khuyên ông ta xuất gia, ông ta bèn ăn chay. Nếu có ai chửi bới, ông ta 

đều  yên  lặng  nhịn chịu. Ngài Thủy Cốc  lại dạy ông ta  niệm thánh  hiệu Đại 

Sĩ và chú Chuẩn Đề. Thọ trì  hai  năm,  mộng thấy  một bà cụ  hô “đứng dậy” 

và  túm  lấy  hai  chân  ông  ta,  chân  liền  thẳng  ra,  không  quặp  nữa.  Sáng  dậy, 

nghiễm nhiên là một vị Đầu Đà đĩnh đạc, hiệu là Bán Nhai. 

(5) Theo Hải Nam Nhất Chước, mẹ ông Đới Hồng Trạch ở Vụ Nguyên 

lễ kính Đại Sĩ, thường chế cao cứu khổ để tặng cho người khác. Trong niên 

hiệu Đạo Quang, đứa cháu họ bên nội lên đậu, bị biến chứng, mắt trái đã lòa. 

Mẹ nó mộng thấy một bà lão, bảo:  “ Ta là Quán Âm ở tại nhà Hồng Trạch đã 

ba năm. Ngươi hãy nên qua đấy xin thần cao, dán vào huyệt Thái Dương bên 

trái”. Bà  mẹ tỉnh  giấc, đi  ngay. Thầy thuốc chê  là chuyện  bịa đặt, dùng  lửa 

đèn để trị con mắt lòa [của đứa bé], đến nỗi tròng mắt nó lọt ra, chỉ còn dính 

những sợi gân nên chưa rớt hẳn, [thầy thuốc] bèn trốn mất. Mẹ nó cầu khẩn 

Đại Sĩ, niệm Tâm Kinh hai ngàn biến rồi dán thuốc cao, tròng mắt trái từ từ 

thụt vào, mắt lòa lại được sáng, bệnh đậu cũng lành. 

Đời Minh, Vương Lập Cốc tự ghi lại bài ký về chuyện sống lại như sau: 

 “Tôi  mộng  thấy  cha  tôi  là  quan  Trung  Thừa  [Vương]  Sĩ  Tánh  khuyên: 

 ‘Trong mười năm, ngươi phải chết năm lượt, hãy nên vun trồng đức để diệt 

 tai nạn’. Do vậy, lập thệ ăn chay, trì giới kiêng giết, trộm, dâm, dối. Về sau, 

 làm huyện lệnh Tân Cam, bèn thôi không giữ những điều ấy. Sau đấy, tôi lên 

 miền  Bắc  chầu  vua,  một  đêm,  đang  ngồi  thuyền,  bị  người  áo  xanh  bắt  đi. 

 Vua cõi âm quở mắng: ‘Mạng ngươi kể như đã hết từ lâu, được kéo dài đến 

 nay  là  nhờ  vào  sức  trai  giới,  cớ  sao  lại  bỏ?’  Vua  sai  tống  tôi  vào  ngục. 

 Người  ngồi  bên  trái  xin  vua  hãy  xét  sổ  sách  ghi  chép  những  chuyện  tôi đã 

 làm sau khi phá giới, thì chuyện của mỗi  ngày đều được ghi rõ  trong từng 

 thẻ riêng, và những giấy tờ tôi ngẫu nhiên viết lách cũng đều giữ đủ cả. Trên 

 mỗi thứ đều có hơi bốc lên ngùn ngụt, xanh, trắng, đỏ, đen khác nhau. [Các 

 viên nha lại trong cõi âm] bèn dựa theo màu sắc để kiểm thì với sắc đỏ, rực 

 rỡ nhất là đã khắc Kim Cang Kinh, Hiếu Sanh Thiên. Vẻ mặt vua hơi dịu đi, 

 phán: ‘Có thể giữ nguyên tánh mạng, nhưng phải khoét mắt để trừng phạt’, 

 bèn sai người khoét mắt, rồi tôi tỉnh lại, thấy người nhà vây quanh khóc lóc, 

 bảo đã đổ thuốc bảy lượt rồi. Đêm hôm ấy, lại mộng thấy quỷ đóng đinh vào 

 mắt,  liền  lòa.  Do  vậy,  bèn  bỏ  nhà,  tu  Tịnh  nghiệp,  lễ  sám  ở  U  Khê,  mộng 

 thấy Đại Sĩ dùng cành dương rẩy cam lộ  vào mắt. Sáng dậy, hai mắt sáng 

 lại, sống được 12 năm nữa, hiệu là Bích Như”. 

(6) Theo Nam Hải Từ Hàng, một thị dân237 tụng Quán Âm Kinh hết sức 

kiền  thành.  Đi  đường  bị  gãy  một  chân,  đau  buồn  kêu  tên  Bồ  Tát  không 

ngừng;  mộng  thấy  một  vị  Tăng  truyền  cho  toa  thuốc:  Dùng  bột  đậu  xanh, 

sao  trong  cái  ấm  mới  cho  đến  khi  bột  đậu  ngả  sang  màu  tía,  hòa  với  nước 

giếng, bọc giấy cho dày để bó [bột ấy] vào chân, dùng gỗ Sam238 nẹp cứng, 

rất thần hiệu! 

Theo Cảm Ứng Linh Nghiệm Ký, đời Thanh, Hạ Chi Hoàng kể chuyện 

ông cố của ông ta, vào cuối đời Minh gặp nhằm bọn cướp, bị chúng chặt đứt 

tay trái nhưng chẳng biết đau khổ, chỉ kinh hoảng bất tỉnh nhân sự. Sau đấy, 

về đến  nhà, tay  liền  lành  lặn  như cũ. Người ta kinh  ngạc  hỏi  han,  nói  là do 

tụng Cao Vương Kinh, đến già không suy yếu. Ai nấy đều khen là được Bồ 

Tát rủ lòng gia hộ. 

Sách  Liệt  Tử có câu:  “Hàm Quang chi kiếm, vận chi bất tri hữu; kỳ sở 

 dung,  mẫn  nhiên  vô  tế,  kinh  vật  nhi  vật  bất  giác” (Kiếm  Hàm  Quang,  sử 

dụng  mà chẳng biết  là có kiếm,  nó  hòa  lẫn  với chung quanh chẳng  thấy có 

dấu  vết,  không  ngằn  mé,  chém  qua  muôn  vật  mà  muôn  vật  chẳng  hề  hay 

biết). 

(7) Theo Phổ Đà Chí, tại động Triều Âm có ao Quang Minh, tức là Huệ 

Tuyền  (suối  trí  huệ)  vậy.  Trong  niên  hiệu  Chánh  Đức  đời  Minh,  Thái  Hậu 

sai sứ cầu đảo [tại nơi đây], được chữa lành bệnh mắt nên ban cho cái tên ấy. 

Mẹ của sư Thích Hữu Nghiêm đời Tống mắc bệnh mắt, đối trước thánh 

tượng Quán Âm, tưởng nơi tay cầm Nhật Tinh Ma Ni [của tượng Thiên Thủ 

Thiên  Nhãn],  kiền  thành  trì  tụng  chân  ngôn,  mộng  thấy  Đại  Sĩ  nâng  vầng 

mặt trời, mắt liền sáng. 

(8) Trong Sở Từ239 có câu:  “Cửu chiết tý nhi thành y”  (Chín lần gãy tay 

thành  thầy  thuốc).  Phó  Đại  Sĩ  thường  nói:   “Huệ  Tập  là  Quán  Âm”.   Có 

người  teo  chân,  cho  biết  đã  bị  chứng  ấy  bốn  mươi  năm,  xin  chữa  trị.  Huệ 

Tập240  bảo:   “Chỉ  nhất  tâm  niệm  ta”.   Người  teo  chân  nghe  theo,  trong  một 

thời gian ngắn, bèn có thể đi lại được. Lại có một người điếc, nói đã bị điếc 

nhiều năm, sư bảo:  “Hãy nhất tâm niệm ta” , niệm rồi lại gọi tên, thì ba lần 

kêu  bèn  khỏi  hẳn.  Lại  có  những  người  bị  bệnh  tật  đã  lâu,  bạch  lại241,  điên 

cuồng, sư đều dạy “niệm ta”. Ai niệm cũng đều khỏi bệnh. 

(9) Pháp Hoa Kinh:  “Tỏa lậu luyến tích, manh lung bối ủ, báng tư kinh 

 cố,  hoạch  tội  như  thị”   (Lùn,  xấu,  còng,  vẹo.  Lòa,  điếc,  lưng  gù,  do  báng 

kinh này, mắc tội như thế). Đại Bi Chú Kinh:  “Trừ diệt nhất thiết ác nghiệp 

 trọng tội cố, mãn túc nhất thiết chư hy cầu cố”  (Do trừ diệt hết thảy tội nặng 

ác nghiệp, do thỏa mãn trọn đủ hết thảy mong cầu). 

(10) Theo Quán  Âm  Kinh  Linh  Nghiệm,  Giang  Lăng Vương đi đường, 

té  xuống  vách  đá  gãy  lưng,  điều  trị  mãi  chẳng  lành.  Vương  tụng  Bạch  Y 

Kinh suốt  một  năm  vẫn chưa lành,  nghĩ  kinh không ứng  nghiệm bèn bỏ dở 

giữa chừng. Đêm  mộng  thấy thần quở  mắng: “Ngươi tụng kinh coi  như trả 

bài  cho  xong  chuyện,  lại  ngược  ngạo  oán  kinh  chẳng  linh  ư?”  Vương  bèn 

rửa lòng, gột chí, kiền thành tụng niệm. Sau ba tháng, lại mộng thấy vị thần 

trước kia đưa tay  vỗ  vào  lưng,  giật  mình tỉnh  giấc,  lưng đã duỗi thẳng  như 

thường. 

Đời Tống, Ngô Khắc Kỷ thường khổ vì bệnh mắt. Nếu có ai khuyên hãy 

trì  thánh  hiệu  Đại  Sĩ  bèn  nói:  “Lâm  nguy  bất  biến  mới  thật  sự  là  trượng 

phu”. Có người nói: “Ông chưa đọc sách Phật, sao biết là chẳng bằng Khổng 

- Mạnh?” Bèn thử làm theo, được lành bệnh, bèn tin Phật sâu đậm. 



Ghi thêm: Theo Tuyên Nghiệm Ký, Sử Huề tài học siêu quần, không tin 

Phật, thường nói: “Phật là vị thần nhỏ nhoi, chẳng đáng để thờ!” Về sau, cả 

hai chân đều bị co quắp, chẳng bước xuống giường được. Thuốc men, khấn 

vái vô hiệu. Bạn bè bảo: “Chẳng cậy vào sức đại từ bi, chẳng thể cứu được! 

Hãy  phát  tâm  tạo  tượng  Quán  Âm,  cầu  khẩn  sẽ  ứng  nghiệm”.  Ông  Huề  do 

bệnh  nguy  ngập,  theo  đúng  lời  khuyên  tạo  tượng.  Tượng  đúc  xong,  mộng 

thấy Đại Sĩ giáng xuống nhà mình, quả nhiên được lành. Do vậy, hối lỗi đã 

chẳng tin Phật. 

Vào đời Tống, vợ của Tri Châu xứ Tùy Châu là Thạch Thị khổ sở vì tay 

bị  đau, thuốc  men  vô  hiệu, phát  nguyện  tu bổ trọn khắp  những tượng Phật, 

tượng Quán Âm cũ đã bị sứt mẻ, bệnh liền khỏi. 

Theo Bạch Y Kinh Cận Nghiệm, mẹ của Sử Tuấn ở Phiêu Dương là Hứa 

Thị bị bệnh phong, loạng choạng khó đi lại. Ông Tuấn bèn cầu khẩn Đại Sĩ, 

hứa sẽ rộng thí kinh Bạch Y. Sau một năm, mẹ khỏe mạnh đi lại như thường. 

Theo  Linh  Nghiệm  Ký,  đời  Thanh,  Hoa  Đình  Tướng  nói:  “Thím  tôi  là 

 Vương  Thị  tuổi  đã  bảy  mươi.  Trong  thời  Càn  Long,  bước  lên  thuyền,  sảy 

 chân ngã xuống sông, xương hai chân đều bị tổn hoại, điều trị không khỏi. 

 Thấy tôi cầu đảo, tụng Cao Vương Kinh được lành bệnh, các cô con dâu của 

 bà ta  mỗi người đều kiền  thành tụng một  ngàn quyển cho mẹ chồng. Chưa 

 đầy năm ngày, cụ liền có thể đi được”. 

Lại nói:  “Cháu tôi là Tam Anh, làm quan coi ngục, một mắt chợt lồi ra, 

 tối đen không có ánh sáng. Quyến thuộc tụng kinh cho nó, vừa được ba ngàn 

 biến thì mắt lại sáng như cũ”. 

Vương X... ở Tuyền Châu mắt gần mù, có vị Tăng khuyên hãy tụng chú 

Bạch Y một vạn biến, [anh ta làm theo] bèn lành. Về sau, bị vu hãm vào một 

vụ án nghiêm trọng, do siêng năng trì tụng mà được thoát. 

Theo  Cư  Dị  Lục,  trong  thời  Khang  Hy  nhà  Thanh,  các  học  trò  ở  vùng 

Bảo Để như Vương Kính Tổ, cả mười bảy người bị mất ánh sáng, kiền thành 

trì tụng chú Bạch Y. Họ mộng thấy Đại Sĩ dùng kìm nhỏ rút hai sợi gân máu 

ra, mắt bèn sáng lại, thấy rõ ràng. 

Hạ Huấn Tuyên ở Sùng Nhân bị bệnh  mắt. Một bữa nọ thấy kinh Quán 

Âm, bèn trai giới phụng hành. 5 năm sau, mắt lành. 

Theo  Cao  Vương  Ứng  Nghiệm,  vào  đời  Thanh,  Phan  Loan  Pha  ở  Ngô 

Giang,  trong  thời  Gia  Khánh,  té  ngựa,  gần  gãy  xương  sống,  trai  giới  tụng 

Cao Vương Kinh một ngàn biến, bình phục như cũ. 

 

---o0o--- 



2.2.2.7. Trừ tà quái 

 

 

1 . Bèn có: Trải y Già Lê nơi Đại Lý, đem thân trấn cõi La Sát. Kết 

 am tranh trên ngọn Nam Đài, hoằng pháp trong hang rồng độc. 

  

 2. Nơi quán trọ, Đạo Dung khiến lũ quỷ binh dựa tòa khiếp sợ. Ẩn 

 trong núi, Trí Khải khiến bọn nữ quỷ nắm y hàng phục. 

  

 3. Thân  hiện lưng trời, cáo chẳng trốn khỏi gia  hình. Mộng giáng 

 giữa mây, quỷ mị thảy đều biệt tích. 

  

 4.  Huyền  Trang  cầu  kinh,  chẳng  hề  bị  ác  quỷ  quấy  nhiễu.  Vương 

 Kỳ lắm bệnh, nhiều phen trị lũ ma khinh nhờn. 

 5 Kẻ hầu  trao thuốc, bệnh tật lìa thân; bản lãnh thiên sứ,  hai trẻ rời 

 nhà. 

  

 6. Âm Thiên xe ngựa, khó lên được núi Thái Hoa. Hành Bệnh Quỷ 

 Vương, chẳng vào được nước Kế Tân. 

  

 7. Ánh sáng bay ra bắn chết mãng xà, gái đất Việt tài giỏi trở thành 

 vương  phi.  [Vung  gươm]  chém  rắn  chắn  lối  giữa  đường,  Lê  Thần  hào 

 hùng như con trai Xích Đế. 

 8.  Đứa  tớ  gái  Tân  Phường  tụng  kinh  siêu  độ  ma  dân.  Cô  gái  vùng 

 Giang Hạ giáng quỷ, được chiêm ngưỡng thánh tượng. 

 9. Ban vô úy cho ông Lý; trị bệnh cuồng cho cô Triệu. 

  

 10. Âu Dương trông thấy quái vật to chạy trốn. Huệ Giản mặc kệ gã 

 đen đúa thử tài. 

  

 11. Toan kiếm chác thức ăn, phi đao khó chịu đựng; đưa em gái trở 

 về, bởi thần chú chẳng vừa! 

  

 12. Cạnh miếu Tỷ Phảng, gã dân bướng thoát cơn trách phạt. Giữa 

 rừng gai góc, kẻ lạc lối bèn được chỉ đường. 

  

 13.  Xá  Nhân,  Gián  Nghị,  mau  trừ  yêu  quái  nơi  nhà  họ  Vương. 

 Uông tử, Trương Thành, cùng thoát khỏi quỷ A Ni. 

  

 14. Lệ quỷ từ đầu đến chân toàn  là đèn,  lui chạy vào nhà dân. Gã 

 khổng lồ áo mão trắng toát, chẳng hại người tin Phật. 

  

 15. Đúc đỉnh có hình tượng quái vật, chỉ mong dân khỏi gặp chúng 

 nơi núi đầm; trì chú tụng kinh, tự có thần linh ủng hộ. Đấy là sự cứu khổ 

 thứ bảy của Đại Sĩ vậy. 

  

 

1.  Theo  Nhĩ  Hải  Tùng  Đàm,  Đại  Lý  Phủ  thoạt  đầu  là  chỗ  La  Sát 

chiếm cứ. Đại Sĩ đến ngồi xếp bằng nơi ấy, nay vẫn còn tảng đá Bàn Đà, rồi 

hướng về La Sát xin  một khoảnh đất bằng tấm ca-sa. La Sát bằng lòng. Đại 

Sĩ  liền  mở  y  Tăng-già-lê242,  phủ  khắp  ngàn  dặm.  La  Sát  xin  chừa  một 

khoảng  đất  để  nương  náu,  Bồ  Tát  bèn  chấp  thuận  cho  chúng  dời  lên  sống 

trên  đảnh  núi,  nay  tức  là  cuộc  đất  có  cái  ao  Hắc  Bạch  Nhị  Long  vậy.  Có 

thuyết nói Đại Sĩ nhốt La Sát trong thạch động. 

Theo Nam Ngũ Đài Sơn Thị Tích Ký, vào niên hiệu Nhân Thọ đời Tùy, 

trong núi có rồng độc, biến làm đạo sĩ bán thuốc ở kinh đô, [rêu rao ai mua 

thuốc]  uống  vào sẽ  lập tức bay  lên trời.  Thật  ra,  là  nó dùng thần thông của 

loài  yêu  quái,  đem  họ  bỏ  vào  trong  hang  rồng  trên  núi  để  ăn  thịt.  Chợt  có 

một vị Tăng đến đó, kết lều tranh trên đỉnh núi, chế phục thần thông của loài 

yêu quái, khiến nó ở yên trong hang động, dân được che chở, người theo đạo 

đông  đảo.  Sư  bèn  nhập  diệt  vào  ngày  Mười  Chín  tháng  Sáu  năm  sau.  Đến 

lúc trà-tỳ, phía Đông đỉnh núi hiện ra chiếc cầu vàng, các vị trời đứng thành 

hàng, âm nhạc, hoa trời, mùi hương lạ sực nức. Trên ngọn Nam Đài trăm thứ 

báu  chói  ngời,  số  lượng  nhiều  đến  nỗi  không  thể  đếm  xiết.  Giữa  làn  mây 

khói, hiện tướng tự tại đoan nghiêm, từ dung xinh đẹp, cao quý, anh lạc, áo 

châu, chói ngời cả mắt, mới biết là Quán Âm Đại Sĩ thị hiện. 



(2)  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  2,  đời  Lương,  sư  Đạo  Dung  du  hóa 

vùng  Giang  Lăng,  phá  hủy  miếu  thờ  tà  thần.  Trở  về  nghỉ  tại  quán  trọ,  một 

đêm  Sư  thấy  quỷ  binh  rất  đông.  Một  gã  mặc  giáp,  ôm  đao,  ngồi  dựa  trên 

chiếc  giường  theo  kiểu  Hồ,  quát  ngài  Đạo  Dung:  “Ngươi  cho  là  quỷ  thần 

chẳng  linh hả?  Hãy  mau  lôi  nó  xuống đất!” Bọn quỷ sắp  nắm  lấy  tay,  ngài 

Đạo Dung liền thầm niệm Quán Thế Âm. Âm thanh chưa dứt liền thấy một 

vị thiên tướng cao hơn một trượng dùng kim cang xử gạt ra, bọn quỷ hoảng 

sợ chạy tứ tán. 

Theo Pháp Uyển Châu Lâm, vào đời Đường, Đỗ Trí Khải ẩn cư tại Thái 

Sơn,  trì  Quán  Âm  Kinh  không  gián  đoạn.  Trong  niên  hiệu  Trinh  Quán,  Sư 

đang  bị  bệnh  nguy  ngập,  lấy  áo  ca-sa  đắp  thân,  mơ  màng  như  đang  nằm 

mộng, thấy  mấy chục phụ nữ già trẻ đến quấy nhiễu, bảo nhau lôi Trí Khải 

đi, quăng  xuống  khe suối phía  Bắc. Có kẻ nắm  phải tấm  y ca-sa, đột  nhiên 

cùng nhau niệm Phật, lui bước sám hối, xin Sư hãy vì họ mà tạo tượng Phật 

Di Đà, niệm danh hiệu Quán Âm ba ngàn biến. Sư liền tỉnh giấc, toát mồ hôi 

đầm đìa rồi lành bệnh. 



(3) Theo Dị Đàm Khả Tín Lục, trong niên hiệu Khang Hy đời Thanh, 

em  gái  của  Trịnh  Quốc  Tướng  huyện  Tiền  Đường  bị  hồ  ly  quấy  nhiễu  đến 

nỗi choáng váng, chết ngất. Khi ấy, Quốc Tướng tụng Tâm Kinh, cô ta mới 

tỉnh. Quốc Tướng liền cầu đảo Đại Sĩ, nguyện thí hai ngàn quyển kinh để trừ 

yêu quái cứu em gái. Đang trong lúc nguy cấp, Đại Sĩ hiện thân trên không 

trung, hô: “Nghiệt súc! Sao lại đến nơi này?” Lũ hồ thưa: “Do đói khát nên 

tới kiếm ăn”. Đại Sĩ đưa tay chỉ, yêu quái bay vọt lên không rồi chẳng thấy 

nữa.  Mọi  người  nghe  mùi  hương  lạ  ngập  nhà.  Về  sau,  người  em  gái  mộng 

thấy có người dùng thương chống vào một cái đầu đầy lông lá, nói: “Phủ của 

Hồ Tam Giao chân nhân đã bị tru lục rồi!” 

Theo  Nam  Hải  Từ  Hàng,  vào  đời  Minh,  vợ  của  Vu  Ngọc  Bệ  ở  Tiền 

Đường bị yêu quái quấy nhiễu đã ba năm. Một đêm, mộng thấy Đại Sĩ giáng 

xuống, ngự trên đám mây, quang minh chói rực hư không, quỷ mị trốn biệt, 

bèn lễ Liên Trì đại sư, bệnh trầm kha liền lành. 



(4) Theo Đường Tam Tạng Truyện, thoạt đầu, ngài Huyền Trang ở đất 

Thục  (Tứ  Xuyên),  thấy  có  một  người  bệnh,  thân  lở  loét  hôi  thối,  bẩn  thỉu, 

quần áo rách rưới, dơ dáy, Sư thương xót, tặng cho quần áo, thức ăn. Người 

bệnh dạy cho Sư bài Tâm Kinh. Do vậy, Sư thường tụng đọc. Khi đến Lưu 

Sa, trên con đường hơn tám trăm dặm, ác quỷ, dị loại vây quanh quấy nhiễu 

con  người.  Niệm  danh  hiệu  Quán  Âm  chẳng  đuổi  hết  được;  Sư  bèn  tụng 

kinh này, vừa đọc lên, chúng nó tiêu tan hết. 

Theo Quảng Dị Ký, đầu niên hiệu Đại Lịch đời Đường, Vương Kỳ thích 

trì Quán  Âm  Kinh,  nhiều  lần  bị bệnh  nặng, hễ tụng kinh  thì không bệnh  gì 

chẳng lành. Thường có loài quỷ kỳ lạ đến quấy nhiễu nhưng chẳng dám xâm 

phạm, chúng bèn tự tiêu diệt. Chuyện như vậy chẳng thể ghi chép xuể! 

(5) Theo Thiên Hậu Chí, trong niên hiệu Hồng Vũ đời Minh, Lã Đức ra 

trấn  giữ  vùng  biển,  ngã  bệnh  bèn  cầu  đảo  Thiên  Hậu243.  Mộng  thấy  một  vị 

nữ thần mặc áo lông biếc, bông tai sáng ngời, bảo đứa hầu cầm hoàn thuốc, 

sáng  lấp  lánh  như  hổ  phách  trong  suốt,  bảo:  “Uống  thuốc  này  sẽ  trừ  được 

bệnh”. Vừa  mới qua khỏi cổ,  liền tỉnh  giấc,  mùi  hương  vẫn chưa tan.  Khát 

nước quá bèn uống vào, liền ói ra hai vật, liền cảm thấy thần khí sảng khoái, 

bình phục như thường. Về sau, mộng thấy Thiên Hậu bảo:  “Đấng từ bi cứu 

 ngươi đêm qua chính là đức từ bi Quán Thế Âm, từ nay hãy nên kính phụng 

 Ngài”.  Ông Đức bèn dựng Quán Âm Đường ở Mỵ Dự244. 

Theo Cao Vương Kinh Chứng Nghiệm, vào đời Thanh, Ngô Quốc Nãi ở 

Sơn  Âm  thường  tụng  Cao  Vương  Kinh.  Trong  niên  hiệu  Càn  Long,  ngẫu 

nhiên ngủ trưa, chợt thấy hai đứa bé bước vào trong nhà, rồi lại trở ra ngay, 

bèn  hỏi:  “Ai  đó?”  Trên  không  trung  có  tiếng  đáp:  “Là  thần  gây  dịch  đậu 

mùa.  Do  ông  thành  kính  tụng  Quán  Âm  Kinh  nên  bọn  chúng  tránh  né”. 

Không lâu sau đó, con cái của ông Ngô đều lên đậu, nhưng vô sự. 

Theo Tống Thư, Tôn Pháp Tông khổ sở vì đau đầu. Ban đêm mộng thấy 

có nữ nhân đến bảo: “Ta là thiên sứ đến tạ lỗi, bản lãnh vốn chẳng sánh bằng 

thiện  nhân,  mà  sứ  giả  cứ  tưởng  lầm  là  bằng  nhau”.  Nhân  đấy,  trao  truyền 

phương thuốc, ông Tôn liền lành bệnh. 

(6) Theo Ký Văn, vào đời Đường, Hàn Quang Tộ [được bổ làm quan ở 

ngoài  kinh  đô],  dẫn  gia  đình  tới  nhiệm  sở.  Đường  đi  ngang  qua  Hoa  Sơn, 

vào miếu lễ bái. Người thiếp yêu quý bị chết đột ngột, bèn vời đồng cốt đến 

hỏi. Bà đồng nói: “Tam lang muốn cưới người thiếp của ông, nay tuy đã cầu 

được [tam lang] tha cho [sống lại], nhưng khi đến huyện, rốt cuộc [tam lang] 

cũng  sẽ  đoạt  lấy”.  Quang  Tộ  đến  nhiệm  sở,  bèn  vì  người  thiếp  đúc  tượng 

Quán Âm bằng vàng, cầu thoát nạn. Năm ngày sau, người thiếp lại chết đột 

ngột  cả  nửa  ngày  rồi  mới  tỉnh  lại,  kể:  “Hoa  Sơn  phủ  quân  đã  chuẩn  bị  xe 

ngựa đến đón. Ra khỏi cửa, thấy một vị tăng sắc vàng ròng chặn đằng trước, 

kỵ binh sợ hãi, chạy tán loạn”. Ông Tộ do vậy càng thêm tin vào nội giáo245. 

Theo thiên Xiển Vi trong sách Chân Cáo246, trong số cung điện quỷ thần 

ở núi La Phong, cung thứ nhất có tên là Trụ Tuyệt Âm Thiên. Phàm những 

người mới chết đều đến cung này để chịu phán định. 

Vị  tăng  nước  Kế  Tân247  là  Chân  Đế248  tụng  chú  Đại  Bi  khiến  cho  bệnh 

dịch trong cả nước đều tiêu tan, Hành Bệnh quỷ vương phải bỏ ra khỏi nước 

ấy. 

(7) Theo Đàm Tẩu, đời Tống, Lại Tỉnh Can dùng yêu thuật giết người để 

tế quỷ. Hắn mua những cô gái mười  mấy tuổi từ vùng Chiết Giang để cúng 

quỷ.  Mẹ  của  một  cô  [trong  số  những  cô  gái  ấy]  thờ  phụng  Đại  Sĩ,  cô  bèn 

theo mẹ tập niệm Tâm Kinh. Khi tới đàn tế, cô được tắm gội, trang điểm, rồi 

bị xiềng trong căn nhà trống. Cô gái nghĩ số phận ắt phải chết bèn nhất tâm 

tụng kinh. Nửa đêm, có  một vật từ cửa sổ trên trần rơi xuống, sáng lòe như 

ánh chớp. Cô vội tụng chú Yết Đế, từ trong  miệng chợt phóng ra ánh sáng. 

Vật ấy toan tiến đến lại lùi. Ánh sáng từ miệng cô gái lớn dần, bắn vào vật 

ấy vang ra tiếng leng keng, nó ngã nhào xuống đất. Khi có người tuần đêm 

đi qua, cô bèn kêu: “Sát nhân”. Tuần cảnh phá vách cho cô ra, thấy một con 

bạch  mãng  xà  to  kềnh  đã  chết  cứng,  bèn  bắt  họ  Lại  và  người  nhà  trừng  trị 

theo đúng luật. 

Theo Sưu Thần Ký, trong vùng Dung Lãnh xứ Đông Việt, có con rắn to, 

thích  ăn  trẻ  gái.  Mỗi  tháng  Tám,  người  ta  thường  cúng  tế,  đưa  trẻ  gái  đến 

hang rắn, rắn liền nuốt ngay. Khi ấy, Lý Đản có đứa con gái tên Ký, nhận lời 

tuyển mộ ra đi, cầm gươm, mang theo con chồn ăn rắn (mongoose). Cô nấu 

mấy hộc chất mật dính, đổ vào hang rắn. Rắn bò ra, đầu to như cái bồ,  mắt 

như  cái  gương  to  hai  thước.  Trước  hết,  nó  liếm  mật  dính.  Cô  Ký  liền  thả 

chồn ra, dùng gươm chém, giết chết rắn. Việt Vương bèn rước cô Ký về làm 

vợ. 

Theo Linh Nghiệm Ký, trong niên hiệu Thiệu Hưng đời Tống, vợ người 

họ  Châu  ở  Dư  Can  đi  đường  gặp  ba  con  rắn  chắn  lối,  bà  ta  bèn  nhảy  qua. 

Rắn đuổi theo, chợt biến thành ba gã trai, nhằm đúng lúc người làng là Cung 

Lê Thần đi tới, thấy con rắn to vờn quanh người đàn bà mấy vòng khiến cô 

ta  ngã  nằm  sõng  xoài  trên  đất.  Ông  Cung  bèn  lớn  tiếng  niệm  chú  Đại  Bi, 

dũng mãnh quát rắn, rắn bèn tháo lui. 

Theo Hán Thư, Cao Tổ (Lưu Bang) ban đêm đi qua cái đầm, có con rắn 

to chắn lối, bèn vung gươm chém chết. Sau đấy, có người tới chỗ rắn, thấy 

một bà cụ ban đêm khóc  lóc:   “Con ta là con Bạch Đế hóa làm rắn, nay bị 

 con của Xích Đế chém mất rồi”. 

(8) Theo Thủ Nhất Trai Bút Ký, đứa tớ gái nhà Trần Hữu Nham chợt nổi 

cuồng, nói: “Ta là Hồ tam gia, đâu phải là đứa tớ gái mà dám mạo phạm ta?” 

Trong  khoảnh  khắc,  lại  nói  giọng  đất  Ngô249,  xưng  là  họ  Dương,  là  đầy  tớ 

của  Hồ  Tam.  Ông  Trần  cầu  khẩn  trăm  cách,  [vong  linh]  vẫn  chẳng  bằng 

lòng. Ông xin tụng Tâm Kinh siêu độ, nó liền gật đầu ưng chịu. Cả nhà kiền 

thành tụng niệm, đứa tớ gái trừng mắt quát to: “Thằng X... tụng kinh vô ích, 

nó vừa mới ăn canh thịt viên”. Hỏi ra đúng như vậy. Tụng đủ một ngàn biến, 

họ Dương bằng lòng ra đi. Đưa đến dưới cầu Tân Phường thì đứa tớ gái tỉnh 

lại. 

Theo Dạ Đàm Tùy Lục, nhà ông X... ở vùng Giang Hạ lập đàn cúng, có 

bé  gái  ban  đêm  đi  qua  đó  xem.  Chợt  có  một  con  quỷ  to  lớn  lôi  nhốt  trong 

buồng.  Bé  gào  khóc,  nhưng  không  ai  nghe  tiếng.  Đến  lúc  tống  tiễn,  quỷ 

mang bé gái đi theo, chợt thấy ánh sáng hồng thấp thoáng, quỷ hoảng sợ bỏ 

chạy. Trong khoảnh khắc, ánh sáng đến gần, người theo hầu đông như mây; 

giữa đó có một người đeo chuỗi anh lạc khắp thân, hỏi han bé từ đâu đến, lại 

nói: “Ta là Nam Hải Đại Sĩ, ngươi có thể đi theo!” Trong khoảnh khắc đến 

một chỗ, lầu gác thăm thẳm, khác xa cảnh phàm! Đại Sĩ ngó kẻ hầu dặn dò. 

Không lâu sau, người hầu xách con quỷ to lớn đến, sai thần kim giáp vứt đi. 

Lại có một người đội mão vàng đến khấu đầu bái yết Đại Sĩ và thưa: “Mẹ cô 

bé này ăn chay trường thờ Phật”. Đại Sĩ bảo: “Mẹ của con thiện hạnh đáng 

khen”  rồi  bảo  hãy  theo  người  mão  vàng  quay  về.  Cô  nhắm  mắt  bay  trên 

không, trong khoảnh khắc thấy mẹ ngồi bên giường của một người giống hệt 

như mình, chợt như tỉnh mộng. Ấy là từ khi ngất đi cho đến lúc này đã hơn 

một tháng. Tỉnh dậy liền ăn chay trường, trì Quán Âm Kinh. 

Trong Thỉnh Quán Âm Kinh, đức Phật nói: Trong thành Vương xá có nữ 

nhân bị ác quỷ dựa, ta dạy người nữ ấy xưng niệm Quán Thế Âm Bồ Tát. Do 

sức  oai  thần  của  Bồ  Tát,  ác  quỷ  tiêu  mất,  được  thấy  thân  sắc  tướng  khôn 

sánh của ta. 

(9) Lý Ngạc ở Tứ Minh hay sợ hãi, đêm ngủ liền bị ác mộng, thấy những 

hình dạng quỷ quái kỳ lạ. Về sau, niệm danh hiệu Quán Âm, trì chú Chuẩn 

Đề, hết ác mộng, tâm không sợ hãi. 

Đời Tống, Thích Bảo Thông tụng Đại Bi đà-la-ni đã lâu năm, có cô gái 

họ Triệu bị quỷ mị dựa, phát cuồng. Sư tụng chú, quỷ liền bỏ trốn, cô Triệu 

bèn hết điên. 

(10) Theo Ngọc Đường Nhàn Thoại, đời Đường, Âu Dương Xán chuyên 

trì  chú  Đại  Bi.  Ngẫu  nhiên  đi  đêm  gặp  mưa,  từ  trong  hang  thẳm  giữa  rừng 

rậm xông ra một vật dài hơn cả trượng chặn đằng trước. Ông Xán hoảng sợ, 

muốn  trì  chú  Đại  Bi,  nhưng  cứng  miệng  chẳng  thể  thốt  ra  tiếng,  bèn  niệm 

thầm mấy biến rồi mới có thể tụng rõ ra tiếng, quái vật bèn ẩn trốn. 

Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  2,  đời  Lương,  ngài  Huệ  Giản  giới  nghiệp 

cao rộng. Phía Đông tòa sảnh sự xứ Kinh  Châu có căn nhà biệt lập, có lắm 

chuyện quỷ quái.  Khi ấy, Vương  Kiến  Vũ đến cai trị  nơi ấy, thờ  Huệ Giản 

làm  thầy,  cậy  Sư  đến  ở  nơi  đó.  Sư  thấy  một  người  đen  kịt  không  mắt,  từ 

vách bước ra, Sư chỉ thầm niệm Quán Âm. Quỷ nói: “Nghe nói ngài tinh tấn 

nên đến thử xem. Nay thần sắc chẳng động, há còn bức bách nữa ư?” Lại trở 

vào vách; từ đấy, không còn thấy chuyện quỷ quái nữa! 

(11) Theo Chất Trực Đàm, trong niên hiệu Càn Long đời Thanh, vợ ông 

Dư Tông chợt bị cảm lạnh, nói sảng: “Mẹ chồng, con dâu ta đi qua đây, đói 

lắm,  ắt  phải  đem  rượu  thịt  cho  ta  xơi”.  Ông  Dư  mời  Tăng  tụng  Tâm  Kinh, 

Đại Bi Chú, Kim Cang Kinh. Vừa mới tụng một lượt, liền nghe người bệnh 

trách móc: “Thoạt đầu con đâu chịu vô, mà mẹ cứ muốn tới. Nay khắp thân 

con  bị  dao  đâm,  đau  đớn  khó  thể  chịu  đựng  được,  hãy  mau  đi  thôi!”  Bệnh 

liền lành. 

Theo Quảng Dị Ký, đời Đường, Lý Hân trì chú Đại Bi. Có người bị bệnh 

sốt rét, ông Hân trì chú, quỷ nói: “Vốn muốn làm khó ngươi, nay sợ Lý Thập 

Tứ  Lang,  chẳng  dám  đến  nữa!”  Ông  Hân  sang  sống  trọ ở  Hà  Nam,  em  gái 

ông  ta  chết  vì  bệnh  dịch,  mấy  bữa  sau  sống  lại,  nói:  “Thoạt  đầu  bị  mấy 

người dẫn tới gò mả, muốn làm nhục. Một người nói: ‘Đây là em gái của Lý 

Thập Tứ Lang. Hắn trở về sẽ dùng thần chú làm khó bọn ta’, chúng bèn đưa 

về”. 

(12)  Theo  Linh  Nghiệm  Ký,  phía  Tây  thành  Định  Tương  có  miếu  Tỷ 

Phảng250.  Người  trong  thôn  ngẫu  nhiên  nghỉ  chân  nơi  ấy,  có  một  người 

khinh nhờn thần, đêm mộng thấy quỷ tốt lôi đến đồng trống, quở trách mấy 

chục  lượt. Chợt thấy  một bà cụ áo trắng đi đến  nói: “Đã quở trách  rồi,  hãy 

thả  về”.  Do  vậy,  được  tha  về.  Khắp  mình  bị  thanh  thũng251,  ngộ  ra  nơi  ấy 

gần Quán Âm Các nên được Đại Sĩ rủ lòng cứu giúp, bèn đi chợ mua hương 

lễ tạ. 

Lý Tinh Viên ở Phù Lương từ nhà ra quán, trăng mờ mông lung, đi đứng 

nhiều trở ngại, bèn niệm bài kinh do Quán Âm truyền trao trong mộng. Vừa 

mới  tụng  bảy  biến,  mới  biết  đang  đi  trong  lùm  gai.  Thường  nghe  người  ta 

nói chỗ ấy có yêu quái mê hoặc người. Nếu không tu tập bài kinh ấy, chẳng 

thể nào tìm đường thoát ra được! 

(13) Theo Quảng Dị Ký, đời Đường, vợ ông Vương Kỳ mắc bệnh dịch. 

Ông  Kỳ  tụng  Tâm  Kinh,  thấy  dưới  đèn  có  ba  đầu  người.  Vợ  ông  đớ  mắt, 

không nói được, chỉ lấy tay chỉ chỗ mình thấy. Ông Kỳ bèn cầm đao hướng 

về chỗ vợ chỉ chém xuống. Bà vợ chợt nói: “Trong cửa sổ có yêu quái, mũi 

dài  mấy thước. Trước giường có hai con vật giống như lạc đà, đều bị chém 

tiêu hết rồi”. Ông Kỳ tụng kinh bốn mươi chín biến, vợ bèn lành bệnh. 

Theo Thanh Minh Đầu  Hạt  Lục, có hai con  lạc đà nói chuyện,  một con 

xưng là Xá Nhân, con kia xưng tên là Gián Nghị. 

Đời  Tống, con  nhà  họ Uông ở  Kỳ Môn đi đường, bị  mấy  người trói  lại 

đem  đi,  buộc  vào  cột  của  ngôi  miếu  cổ,  thưa  rằng:  “Xin  mời  đại  vương  tự 

nhận lấy”. Uông biết là bọn họ giết người tế quỷ, bèn niệm tụng chú Đại Bi. 

Ban đêm, có tiếng gió rít như tiếng sấm, một con mãng xà to mắt sáng như 

đuốc bò tới, ba lượt tiến lại lùi. Sáng ra, cậu Uông được người khác cởi trói, 

liền thoát nạn. 

Theo Linh Nghiệm Ký, Trương Thành ở Cát Thủy, trong niên hiệu Càn 

Đạo đời Tống, nghỉ đêm ở vùng ranh giới Lễ Lăng. Chủ quán tiếp đón trọng 

thể, rượu nồng, cỗ đầy, tâm kinh ngạc, lấy làm lạ, thoái thác không thể uống 

rượu  rồi bỏ đi  ngủ.  Hồi  lâu, thấy đuốc trong  gian  nhà chính thắp sáng, bèn 

nhìn  trộm,  thấy  chủ  quán  lạy  lục,  khấn  trước  một  bức  tranh  vẽ,  nhiều  lần 

nhắc  tới  ông  khách  họ  Trương,  biết  là  hắn  sẽ  đem  mình tế  quỷ.  Nhìn  sang 

bức  tranh  vẽ,  thấy  hai  tròng  mắt  như cái  chén,  ông  Trương  vội  trì  chú  Đại 

Bi. Vừa được mấy biến, thấy yêu quái từ trong bức vẽ tụt xuống, hình dạng 

đanh ác, bèn đóng cửa, càng dốc sức tụng chú, nghe ngoài cửa có tiếng đập 

phá. Trời vừa sáng, ông Trương chạy ra, nghe thấy người nhà chủ quán kêu 

khóc, đi hai dặm mới tạm nghỉ, nghe người ta nói: “Chủ quán chết bất ngờ”. 

Cật vấn sự tình thì ra nhà ấy ba đời thờ yêu quái, mỗi năm tế một người. Nếu 

không có người ngoài thì sẽ giáng họa xuống chủ nhà. 

Theo  Tùy  Thư,  đầy  tớ  nhà  Độc  Cô  Đà252  là  Từ  A  Ni  thường  thờ  quỷ 

mèo, thường giết người [để tế quỷ]. Tài vật [của người bị giết] sẽ nhập vào 

gia sản của nhà kẻ thờ quỷ. 

(14)  Theo  Di  Kiên  Chí,  người  trong  họ  [của  tác  giả  sách  ấy]  là  Hồng 

Dương  trở  về  trong  đêm,  chợt  nghe  tiếng  động  lớn  phát  ra  từ  khe  núi  như 

mấy chục cây gỗ to bị đốn ngã, liền tận hết sức chạy xuống gầm cầu tính tìm 

chỗ  núp,  nhưng  vật đó đã đến trước rồi:  Thân dài ba trượng từ đầu đến  gót 

toàn  là  đèn.  Ông  Dương  chuyên  trì  Đại  Bi  Chú  nên  vội  niệm,  vật  ấy  đứng 

thẳng, bất động. Ông Dương sợ vỡ mật, ngã lăn ra đất, nhưng vẫn tụng chú 

không ngừng. Vật ấy liền lùi lại, hô lên: “Ta đi đây!” rồi đi tắt qua khu nhà 

dân bên khoảnh ruộng mất dạng. Ông Dương về nhà ngã bệnh rồi lành, còn 

hai  người  phu  khiêng  kiệu  đều  chết.  Về  sau,  hỏi  thăm  những  nhà  dân  [nơi 

ấy] thì một nhà chết vì bệnh dịch, mới biết vật ấy chính là lệ quỷ (quỷ gây ra 

bệnh dịch). 

Theo  Dị  Đàm  Khả  Tín  Lục,  tại  Vương  Gia  Khẩu  ở  Ứng  Thành,  những 

kẻ  lang  thang  trong  thôn  đi  trông  lúa  [thuê  cho  người  ta].  Vào  ban  đêm  có 

cơn gió trốt cuốn tới, thế như xô núi, có hình dáng giống như cái tháp, tiếng 

rền như sấm, hóa thành một người to lớn, cao hai trượng, áo mão trắng toát, 

tay  cầm  phan  trắng  hướng  về  bọn  họ  phất  một  cái  rồi  bỏ  đi.  Mọi  người  sợ 

ngất đi, một lúc lâu sau mới tỉnh lại. Chỉ có một người trì chú Quán Âm và 

một  người  nữa  không  ăn  thịt  bò  là  chẳng  thấy.  Mấy  ngày  sau,  mười  mấy 

người đều chết, chỉ có hai người ấy là vô sự. 

(15)  Sách  Tả  Truyện  chép:   “Đúc  đỉnh  có  hình  tượng  muôn  vật,  để  dân 

 biết  là  thần  hay  thứ  yêu  quỷ  gian  dối,  để  khi  dân  đi  vào  sông,  đầm,  núi, 

 rừng, chẳng gặp chuyện không lành”.  Các bộ kinh giảng về thần chú [trong 

nhà Phật] đều có chép Kim Cang lực sĩ và các chúng quỷ thần phát nguyện 

ủng hộ [người trì chú]. 

Theo Liễu Nhai Ngoại Biên, vùng Giang Nam khi làm lễ Hồi Sát253, liền 

bày rượu thịt rồi trốn qua chỗ khác. Có kẻ đầy tớ ban đêm [đi công việc] về 

tới, [không biết là ngày Hồi Sát], quá đói bèn ngồi xổm ăn uống. Chợt thấy 

một con quỷ  lạ  lùng cao tới hai trượng, cầm chĩa ba dài chừng  một trượng, 

áp  giải  một  ông  già  tới.  Tên  đầy  tớ  trốn  vào  chái  nhà,  dòm  trộm,  thấy  ông 

già  ngồi  ghé  bên  cạnh,  còn  quỷ  ngồi  ở  phía  trên  ăn  uống  nhồm  nhoàm. 

Trong chốc lát, ông già xin phép quỷ vào nhà sau để nhìn qua tình hình, quỷ 

bằng  lòng.  Tên đầy  tớ thấy cái chĩa ba  trong  ngần,  lóng  lánh  đáng  yêu  bèn 

vớ  lấy,  chạy  vào  buồng,  đóng  chặt  cửa.  Quỷ  kiếm  chĩa  ba,  vươn  cánh  tay 

xanh rì gõ cửa, gió quái dị từ bốn phía thổi ùa tới, buốt tận xương. Tên đầy 

tớ niệm chú Quán Âm, quỷ lùi bước, gió tan. Vừa mới ngưng niệm, quỷ liền 

duỗi chân bước  vào, tên  đầy tớ cảm thấy  hơi  lạnh từ đất  xông  lên, buốt tới 

đùi rồi tới eo, bèn vội niệm chú như trước, quỷ rụt chân lại. Gà gáy, quỷ bèn 

lôi ông già đi. Trời sáng dần, chĩa ba teo nhỏ dần còn chừng một tấc, nhìn rất 

tinh  xảo.  Đến  nhà  người  bị  bệnh  sốt  rét,  chĩa  ba  ngân  lên  một  tiếng,  bệnh 

gần như mất tiêu. 

Theo Thủ Nhất Trai Bút Ký, tiến sĩ Hiếu Cảm Trình Tốc Viên sang dạy 

học  nơi  đất  Tần,  đêm  ngủ  nơi  chòi  ngoài  đồng.  Cảm  thấy  có  vật  gì  đè  lên 

chân,  miệng  chẳng  thể  nói  được,  thân  cũng  chẳng  thể  cử  động  được.  Dần 

dần, vật ấy chuyển tới bụng, liền vội thầm niệm Tâm Kinh, đến câu  “Sắc tức 

 thị Không”,  liền vội lớn tiếng kêu lên, vật ấy trốn mất. 

Theo Dị Đàm Khả Tín Lục, vào đời Thanh, Trần Quý ở Giang Hạ, vừa 

có chí nguyện  vừa  hiếu thảo. Trong thời Càn  Long, ông qua  nhà của  người 

họ  hàng  bên  ngoại  là  X...  mộng  thấy  một  khối  tròn  đen  xì  giống  như  hình 

người duỗi bàn tay  to đùng kéo ông  ra  ngoài, đánh không  ngừng. Ông  hôn 

mê  một  lúc  lâu  mới  tỉnh  lại,  trở  nên  điên  cuồng,  câm  bặt  không  nói  được 

suốt năm sáu năm. Về sau, mộng thấy một bà cụ đầu đội lúp trắng, xách giỏ, 

bảo  hãy  nuốt  viên  thuốc  hồng  đựng  trong  giỏ.  Ông  Quý  muốn  giữ  lại  để 

dâng cho  mẹ, bà cụ ép nuốt, lấy gậy quật vào lưng. Ông Quý bèn tỉnh giấc, 

chẳng còn thấy khối đen tròn truy đuổi nữa, khỏi ngay bệnh điên. Ngày hôm 

sau,  thấy  ở  cạnh  miếu  có  người  xách  giỏ,  hình  dáng,  ăn  mặc  giống  như 

người trong mộng, muốn cảm tạ nhưng không nói được, bà cụ cũng chợt mất 

dạng. Đến buổi chiều, hầu [mẹ ăn] cơm, đột nhiên nói ra tiếng, cả nhà kinh 

ngạc, hỏi han. Ông kể lại những gì được thấy trong mộng, [người ta nói] ấy 

chính  là  Ngư  Lam  Đại  Sĩ254  được  lưu  truyền  trong  cõi  đời;  do  vậy  bèn  vẽ 

tượng cúng dường. 

Theo  Tĩnh  Hàm  Bút  Ký, trong  niên  hiệu  Gia  Khánh, kỳ  nhân255 là Văn 

Hải cùng  với anh lập đàn, tập luyện [binh  thư] Vũ  Bị  Lục256. Trong  nhà họ 

đã thờ Quán  Âm từ trước, Bồ  Tát bèn  giáng đàn khuyên:   “Đây không phải 

 là  chánh đạo, tập theo sẽ bất lợi. Cha các ngươi làm lành rất nhiều, và do 

 bà cố ăn chay, tin tưởng làm lành, nên được quả báo con cháu là hạng trâm 

 anh hiển hách nhiều đời. Anh em các ngươi tập luyện thứ này sẽ có tai họa 

 bất trắc, cho nên ta đến cứu”.  Quán Âm Bồ Tát cho biết:  “Trong ngày Hai 

 Mươi  Mốt  tháng  Sáu  năm  nay,  Hải  sẽ  bị  sét  đánh” ,  rồi  sai  người  anh  hãy 

đưa  tay  viết,  vẽ  lên  ngực  ông  Hải.  Trong  chớp  mắt,  thấy  con  vượn  trắng 

đang vờn quanh thân mình đã bị thần bắt ném đi. [Văn Hải viết]:  “Đến ngày 

 Hai Mươi Mốt [tháng Sáu năm ấy], sấm sét nổ dữ dội quanh nhà, nghĩ đến 

 mà  run  rẩy.  Nay  được  nghe  lời  truyền  bảo  tại vùng  Giang  Hữu  đang  khắc 

 sách Hải Nam Hợp  Biên, chẳng dám  tự giấu diếm, mà cũng chẳng  dám có 

 một chữ dối đời. Chép vào cuối sách để trên là báo ơn Đại Sĩ cứu vớt”. Xét 

ra Văn Hải làm quan đến chức Án Sát, thọ bảy mươi hai tuổi; đủ thấy người 

có thể sửa lỗi hướng lành sẽ tự hưởng phước, thoát khỏi tai họa. 



---o0o--- 



2.2.2.8. Cứu vớt kẻ đọa lạc 



 1. Trong hội Vu Lan, dẫn dự hương trai. Địa ngục rền tiếng, vẩy rưới 

 tịnh thủy. 

 2. U Minh coi trọng Quán Âm Kinh, tháp A Dục cũng nên lễ bái. 

 3.  Da  Xá  vào  đường  quỷ  chẳng  sợ,  Gia  Huy  người  cõng  bay  lên 

 không. 

 4. Thôi Quỹ chép kinh hưởng phước, Lý Huy tạo tượng sanh thiên. 

  

 5.  Cứu  vãn  đọa  lạc,  mừng  Lô  Sơn  đảnh  đầu  ấm  áp.  Oai  nghi 

 nghiêm chỉnh, mời Sa-di ngự trên tòa vàng. 



 6. Quận Quân thầm tụng, điện đường chao đảo. Ngô Duyệt hô lên, 

 vạc dầu vỡ nát. 

  

 7.  Tây  Phương  tạo  phước,  khỏi  thành  lợn  dê  trên  mặt  nước.  Nam 

 Hải hoàn hồn, đừng ngắm chốn tửu lâu xinh đẹp. 

  

 8.  Tụng  kinh,  giữ  giới,  ông  Thang  chẳng  tới  non  đao,  lìa  tối  vào 

 sáng, họ Hà trốn khỏi gậy sắt. 

  

 9.  Đệ  tử  ngài  Hám  Sơn,  do  thầy  quán  tưởng,  được  hưởng  thanh 

 lương. Vong huynh sư Tam Quả, nương lời chúc nguyện, chóng được giải 

 thoát. 

  

 10.  Cao  tăng  tu  sám,  mệnh  phụ  được  thăng  thiên  cung.  Từ  mẫu 

 tụng kinh, con đã mất mừng sanh hoàng thất. 

  

 11. Quan phạm tội Ba La Di, suýt bị phạt làm trâu. Cô gái trì kinh 

 Bát Nhã, khỏi bị đọa làm chó. 

  

 12.  Dùng  tâm  chuyển  nghiệp,  Bá  Thời  khỏi  sanh  vào  bụng  ngựa. 

 Nghe dạy sanh thiên, Tông Diễn cứu hầu vương thoát kiếp. 

  

 13. Am Ban Trúc tu sám, khỏi bị quỷ sứ bắt đi. Vạc dầu nở hoa sen, 

 may được Vi Đà nâng xử. 

  

 14. Húc Đình, Thiên Trụ, mau giải oan khiên. Lưu Viện, Quế Dung 

 chẳng đền nợ trước. 

  

 15. Rưới bằng nước tụng chú, thân ngạ  quỷ đã hiện dần tiêu. Vừa 

 mới tụng tựa kinh, sự khổ địa ngục liền dứt. 

  

 16.  Mẹ  ông  Phạm  sanh  thiên,  hưởng  phước;  vợ  họ  Phương  làm 

 con, thành tài. 

  

 17. Xây chùa chẳng đọa tam đồ, hiếu thảo khỏi đền túc nghiệp. 

  

 18.  Gỡ  sửa  tóc  rối,  diệt  trừ  ngũ  quỷ  trêu  ghẹo.  Đau  hơn  nung, 

 nướng, may được cả nhà trai giới. 

  

 19.  Ấy  là  vì  Đại  Sĩ  phát  nguyện,  vốn  trọng  tại  tam  đồ,  nhưng  tội 

 tánh  vốn  không,  nên  có  thể  diệt  từ  một  niệm.  Ấy  là  sự  cứu  khổ  thứ  tám 

 của Đại Sĩ vậy. 

  

  



(1) Theo Hoạt Diêm La Đoán Án, ngày Rằm tháng Bảy, khắp thiên hạ 

lễ sám, thí thực. Quán Âm Đại Sĩ đích thân dẫn các tù nhân [trong địa ngục] 

đến  ăn.  Lại  còn  xem  xét  bốn  mươi  chín  vụ  án.  Diêm  Vương  nói:  “[Các 

ngươi]  cũng  nên  biết  người  dẫn  bọn  ngươi  đi  ăn  là  ai,  chính  là  đức  từ  bi 

Quán Thế Âm Bồ Tát. Nếu các ngươi niệm A Di Đà Phật  một tiếng thì các 

ngươi  sẽ  thoát  tội.  Cả  ngục  đều  niệm  thì  cả  ngục  thoát  tội.  Nếu  vạn  nhất 

niệm  không  được  bốn  chữ  thì  chỉ  niệm  một  chữ  Phật  cũng  được  thoát  tội. 

Các ngươi có niệm được một chữ Phật hay không?” 

Theo  Hiện  Quả  Tùy  Lục,  Vương  Kiến  ở  Ngô  Môn  chết  xuống  cõi  âm. 

[Phán  quan] tra  án  thấy  là  bắt  lầm  bèn  cho  hồi  sanh.  Vương  Kiến  thấy  địa 

ngục  lửa  đen  ngút  trời,  tiếng  gào  khóc  như  sấm  động.  Ba  vị  lão  tăng  ngồi 

trên ngọn cây to, mỗi lần trong ngục vang rần tiếng kêu đau đớn bèn rẩy tịnh 

thủy xuống, âm thanh ấy liền ngưng bặt. Hỏi ra thì đấy là ba vị Đại Sĩ Quán 

Âm, Phổ Hiền, và Địa Tạng. 

(2)  Theo Quán  Âm  Kinh  Linh Nghiệm,  khi Cừu  Tấn  làm quan tại  Tiền 

Đường, ở trong  nha  môn có  một  vầng ánh sáng tròn đưa cô em  gái  đã  mất 

tới. Hỏi chuyện cõi âm, cô ta bảo: “Trong cõi u  minh trọng Quán Âm Kinh 

nhất,  Bồ  Tát  có  thể  tầm  thanh  cảm  ứng,  cứu  khổ  giúp  nạn;  nhưng  lễ  sám, 

tụng kinh, hãy nên trai giới, thành kính thì mới có thể tiêu tai, được phước. 

Quan trọng nhất là đừng như trẻ nít đùa bỡn, khinh nhờn!” 

Theo Dục Vương Chí, trong niên hiệu Thái Khang đời Tấn, ông Lưu Tát 

Ha  làm  nghề  săn  bắn,  chợt  chết  bất  ngờ.  Bảy  ngày  sau  tỉnh  lại,  kể  đã  đến 

mười tám địa ngục, đều tùy theo nghiệp nặng hay nhẹ mà chịu đựng các nỗi 

đau  đớn,  khổ  sở.  Chợt  thấy  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  bảo:   “Ngươi  đáng  phải 

 đọa địa ngục, ta cứu ngươi sống lại, hãy nên làm sa-môn. Hiện nay, tại hạ 

 lưu sông Lạc, Tề Thành, Đan Dương, Cối Kê đều có tháp A Dục Vương, có 

 thể đến những nơi ấy lễ bái thì khi mạng chung sẽ chẳng đọa địa ngục” . Sau 

khi tỉnh lại, ông xuất gia, có pháp hiệu là Huệ Đạt. Do vậy, đến các chỗ như 

Mậu Sơn, Trường Can v.v... lễ bái, tháp xá-lợi chợt vọt lên. 



(3)  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  2,  đời  Tùy,  ngài  Na  Liên  Đề  Lê  Da 

Xá, hành hóa ở phía Bắc Tuyết Sơn, thấy giữa nhân đạo và quỷ đạo thì nhân 

đạo  vắng  vẻ,  hiểm  trở,  còn  quỷ  đạo  thì  thông  suốt,  tiện  lợi.  Một  vị  Tăng 

đồng bạn đi nhầm vào quỷ đạo. Ngài Da Xá miệng tụng Quán Âm thần chú, 

còn một trăm bước nữa sẽ đuổi kịp thì vị ấy đã quỷ bị hại, còn chính Ngài thì 

do chú lực nên quỷ không làm gì được. 

Theo  Linh  Cảm  Phú,  đời  Minh,  Dương  Gia  Huy  bị  bệnh  chết,  vào  cõi 

âm,  được  một  người  cõng  lên  núi  cao  chớn  chở,  vội  niệm  Quán  Âm  bèn 

cùng với người cõng mình bay vọt lên hư không. 



(4)  Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  trong  niên  hiệu  Trinh  Quán  đời 

Đường, con rể của Vương Hoằng Chi là Thôi Quỹ chết. Về sau, [Thôi Quỹ] 

thường đến báo mộng với người khác, khuyên người ta lễ Phật, lại kể đầy đủ 

những  chuyện  trong  địa  ngục,  xin  chép  kinh  Pháp  Hoa,  Kim  Cang,  Quán 

Âm  mỗi  thứ ba  bộ.  Chép  xong,  cảm  tạ:  “Được  giúp  phước  to  lớn,  nay  xin 

cáo biệt”. 

Theo Thái Bình Quảng Ký, Lưu Tử Cống đã chết rồi tạm sống lại, nói đã 

gặp  bố  vợ  là  Tô  Nguyên  Tông,  bèn  hỏi  bố  vợ  ham  làm  lành,  sao  lại  ở  nơi 

đây? Ông đáp: “Do có lỗi nên bị ở lại đây, nay chẳng bao lâu nữa sẽ sanh lên 

trời. Con trưởng ta có tín nguyện, mất đi liền sanh lên trời, con út vừa trộm 

cắp, vừa giết chóc, hiện đang ở địa ngục”. Hàng xóm là Lý Huy nói: “Phiền 

ông  hãy  nói  với  con  tôi,  tôi  phạm  tội  bị  trói,  hãy  mau  vì  tôi  tạo  một  tượng 

Quán Âm và chép một bộ Pháp Hoa thì tôi sẽ sanh lên trời”. Còn cha ông ta 

thì dè dặt nói: “Ta bắn chết cầm thú, hằng ngày thường có quỷ đầu trâu nung 

mấy ngàn viên đạn sắt đỏ như lửa, nhét vào trong thịt ta, khổ chẳng thể nói 

nổi!” 



(5)  Theo  Linh  Cảm  Phú,  hai  vị  Tăng  ở  Lô  Sơn,  một  vị  trì  chú  Vãng 

Sanh,  vị  kia  trì  chú  Đại  Bi  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Người  trì  Vãng  Sanh  mất 

trước,  đảnh  đầu  ấm.  Vị  trì  Đại  Bi  mất  sau,  thoạt  đầu  thân  lạnh,  bàn  chân 

nóng như lửa; hồi lâu sau, đảnh đầu bèn nóng, bàn chân lạnh như băng, ấy là 

điềm ứng nghiệm diệt nghiệp địa ngục, vãng sanh Tây Phương vậy. 

Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  đầu  đời  Tùy,  có  vị  Tăng  ở  Dương  Châu 

tụng  kinh  Niết  Bàn,  tự kiêu  hãnh  với  hạnh  tu  ấy.  Một  chú  Sa-di  ở  Kỳ  Sơn 

tụng Quán Âm Kinh. Hai người cùng chết đột ngột. Đến chỗ Diêm Vương, 

vua bèn mời chú Sa-di ngồi tòa vàng, hết sức kính trọng; mời vị Tăng tụng 

kinh Niết Bàn ngồi tòa bạc, kém phần cung kính hơn, vị Tăng cả thẹn. Khi 

cả hai đều sống lại, vị Tăng đến chỗ chú Sa-di ở Kỳ Sơn hỏi cặn kẽ nguyên 

do.  Sa-di  thưa:  “Mỗi  khi  con  tụng  kinh  đều  mặc  áo  sạch,  đốt  hương  thơm, 

chú  nguyện  rồi  mới  tụng”.  Ông  Tăng  nói:  “Tội  ta  sâu  lắm.  Khi  tụng  Niết 

Bàn, oai nghi không tề chỉnh, thân miệng chẳng sạch”. 

Lăng Nghiêm  Kinh:   “Nghiêm chỉnh oai nghi, túc cung  trai pháp”   (Oai 

nghi nghiêm chỉnh, cung kính vâng giữ trai pháp). 



(6) Theo Cảm Ứng Thiên Tăng Chú, đời Tống, Lý Quận Quân đã sẵn 

có đức hạnh tốt đẹp, thường trì chú Đại Bi. Do bị bệnh, họ Lý đi vào cõi âm, 

thấy  hai  người  quyền  cao  chức  trọng  ngồi  trên  tòa  cao  ngất  ngưởng,  liền 

thầm niệm chú Đại Bi, điện đường lay động, bên trái, bên phải đều muốn đổ 

nhào.  Người  quyền  quý  bảo:  “Đừng  tụng  nữa,  sẽ  thả  cho  ngươi  về.  Do  lúc 

còn sống từng nhặt được hạt châu đánh rơi, trả lại cho người ta, nên tăng thọ 

hai mươi năm”. Tỉnh dậy bèn lành bệnh. 

Theo  Hiện  Quả  Tùy  Lục,  trong  thời  Khang  Hy  nhà  Thanh,  Hiếu  Liêm 

Đới Ngô Duyệt ở Tô Châu hành vi rất phóng đãng, người bị hại rất nhiều, bị 

bộ Công bắt giữ, chết trong ngục. Đúng lúc ấy, trong thành có người tên X... 

bị chết bất ngờ, sống lại, kể: “Vua cõi âm sai bỏ họ Đới vào vạc dầu. Từ chỗ 

đất  bằng  bỗng  trồi  lên  một  vạc  dầu.  Quỷ  lấy  chĩa  xiên  họ  Đới  bỏ  vào  vạc. 

Ông  Đới  hô  lên:   ‘Nam mô hát ra đát na  đá ra dạ da’,  vạc dầu  vỡ  nát, trên 

mặt đất hoa sen trồi lên. Vua cõi âm phán: “Hắn đã có thể tụng chú cho nên 

không  phạt  được,  hãy  cho  hắn  đầu  thai  vào  nhà  xấu  ác”.  Bầy  tôi  tâu:  “Gã 

X... ở Gia Hưng làm ác, lập đàn cầu con”. Vua liền cho ông ta đầu thai vào 

nơi ấy. Sang Gia Hưng hỏi thăm, mọi chuyện đều chẳng sai! 



(7) Theo Kim Cang Cảm Ứng, trong niên hiệu Đại Trung đời Đường, 

Lý  Cư  nhiễm  bệnh;  cảm  thấy  gió  thổi  bay  đến  một  nơi,  nước  rộng  mênh 

mông  không bờ  mé, người  và súc  vật đứng trên bờ. Có người  mặc áo vàng 

hỏi đã làm điều thiện gì. Nếu không có thì sẽ làm lợn, dê trên mặt nước. Ông 

Cư nói đã từng tạo  một bức Tây Phương Công Đức ở chùa Tịnh Chúng, lại 

chép năm trăm quyển kinh trong Đại Tạng. Sứ giả dẫn vào một tòa đại điện, 

có vị Tăng bảo nhà vua rằng: “Người này chí tâm tạo phước, chẳng dối trá”. 

Vua sai đưa về. Ông Cư thấy công đức do chính mình đã tạo được khắc bia, 

ghi  chép  phân  minh  trong  điện,  liền  sống  lại.  Thấy  Quán  Âm  Bồ  Tát đứng 

cười, vợ con vây quanh khóc lóc, bảo ông đã chết bảy ngày rồi. 

Theo  Nhân  Quả  Thực  Lục,  trong  niên  hiệu  Gia  Khánh  đời  Thanh, 

Chương Khai Nguyên ở Nam Phong thấy sai nha cầm xiềng, vác côn đến lôi 

đi.  Phía  sau  chợt  có  người  nắm  lại  kêu:  “Người  này  trì  Quán  Âm  Kinh  rất 

kiền  thành.  Lại  còn  trích  những  điều  dễ  phạm  nhất  từ  Kính  Tín  Lục  để  in 

tặng. Nếu bị đoản thọ thì làm sao khuyên kẻ khác làm lành?” Sai nha không 

nghe,  người  kéo  lại  cũng  không  buông.  Sai  nha  bỏ  đi,  người  nắm  ông 

Chương  bảo:  “Bọn  chúng  bỏ  đi  nhưng  ắt  sẽ  trở  lại.  Hãy  mau  tới  Nam  Hải 

cầu Đại Sĩ”. Người ấy dặn ông Chương hãy chí tâm niệm Nam Mô A Di Đà 

Phật  và  Đại  Từ Đại  Bi  Cứu  Khổ  Cứu  Nạn  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát thì  sẽ  tự 

đến được. Còn nói thêm: “Nếu thấy điều gì đáng ưa, hãy cẩn thận đừng động 

lòng  đến  nỗi  đọa  ác  đạo”.  Ông  Chương  vâng  theo  lời  dạy,  liền  bay  lên 

không.  Không  lâu sau, thấy  những quán  rượu đẹp đẽ, tranh  nhau chèo kéo. 

Ông Chương nhớ kỹ lời dặn, không nhòm ngó tới thì không thấy nữa. Sóng 

bủa tận trời, biển cả đã hiện ra trước mặt. Trong biển có đảo, người qua lại 

đều mặc áo nhà tu. Ông Chương phục xuống đất, xưng Phật hiệu, thấy hai ba 

cụ  già  tóc  bạc,  dẫn  một  người  xuống  núi.  Người  đã  kéo  ông  Chương  [khi 


trước] bảo: “Đấy chính  là  hồn của  ngươi, hãy  mau  lễ  tạ  Bồ  Tát”. Ngài bèn 

dẫn đi thăm địa phủ, đi qua khắp hai đường thiện ác rồi mới tỉnh lại. 



(8) Theo Nhân Quả Thực Lục, Lâm Tự Lân bị [cõi âm] bắt lầm, sống 

lại, kể chuyện đã thấy vua cõi âm phán tội Thang X... ở Hoàng Mai như sau: 

“Trong quân  ngũ,  ngươi quen thói tàn  nhẫn, bắt  bớ con cái  người  khác, tội 

ác ngập đầu, giải lên núi đao”. Phán quan bẩm rằng: “Trong hôm phá thành 

Dương  Châu,  họ  Thang  bắt  được  hai  thiếu  phụ  giữ  kín  nhưng  không  xâm 

phạm,  đem  trả  lại  chồng  họ,  còn  không  nhận  lễ  tạ.  Hơn  nữa,  mồng  Một, 

ngày Rằm, hắn ăn chay, tụng Cao Vương Kinh”. Vua phán: “Có công đức ấy 

thì  rất đáng kính, cho  làm quan  văn thất phẩm, con cháu  hai đời  hiển  vinh, 

thọ bảy mươi chín tuổi, khi chết không bệnh tật gì”. 

Theo Nhất Hạnh Cư Tập, trong thời Càn Long nhà Thanh, con bà Hà Thị 

ở  Nam  Hào  bệnh  nhiệt,  thấy  người  chú  đã  mất  lõa  lồ,  xõa  tóc,  nói:  “Lúc 

sống tạo nhiều oan nghiệt, chết đi bị nhốt trong ngục Hắc Ám đã tám năm, 

hằng ngày bị ác quỷ đập bằng gậy sắt. Gần đây, Quán Âm Đại Sĩ giáng lâm, 

ta quỳ xin Ngài từ bi cứu vớt, chợt được ra khỏi chốn tối tăm. Đúng lúc ấy, 

đạo nhân Kính Trí từ Tây Phương đến, Ngài là thầy của vua cõi âm, có tình 

thân thiết cũ với nhà ta, xin [cho ta được] tạm thả về. Hãy gấp vì ta tu phước 

hòng được sanh vào loài người”. 



(9) Đời Minh, Hám Sơn đại sư có một đệ tử bị bệnh điên, tự nói đã bị 

đọa  hỏa  ngục,  cầu  Sư  cứu  vớt.  Sư  quán  tưởng  Quán  Âm,  hiện  ra  ao  nước 

trong mát. 



Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  2,  đời  Tùy,  ngài  Trí  Hưng  tụng  kinh,  trì 

luật.  Người  anh  đã  mất  của  vị  Tăng  cùng  chùa  là  Tam  Quả  báo  mộng  cho 

vợ:  “Ta  đọa  địa  ngục,  nhờ  sư  Trí  Hưng  chùa  Thiền  Định  gõ  chuông,  tiếng 

vang  chấn  động  địa  ngục,  những  người  chịu  khổ  bèn  cùng  lúc  được  giải 

thoát”.  Bà  ta  bèn  đem  mười  xấp  lụa  tạ  ơn  ngài  Trí  Hưng.  Ấy  là  vì  khi  gõ 

chuông,  sư  Trí  Hưng  luôn  chúc  nguyện  Như  Lai,  Đại  Sĩ  cùng  giáng  đạo 

tràng,  ngõ  hầu  hết  thảy  chúng  sanh  trong  các  đường  ác  nghe  tiếng  chuông 

đều lìa khổ. 

(10) Đời Minh, tại núi Thiên Thai có vị tăng tên Nhất Chỉ, tu Đại Bi Sám 

Pháp  mấy  chục  năm.  Chi  phu  nhân  ở  Côn  Sơn  cúng  dường  Sư  mười  mấy 

năm, chưa từng biết mặt. Bà Chi mất rồi, sư Nhất Chỉ mộng thấy bà ta đến 

xin sám hối. Sư Nhất Chỉ tu sám pháp suốt 21 ngày, đích thân thấy trên hư 

không có hai đồng tử cầm phan. Một đồng tử đứng giữa, cảm tạ: “Nhờ sức 

sám hối của Sư, con được sanh lên thiên giới”. 

Tạ  Thao  chôn  hai  con,  vợ  đau  buồn,  ngã  bệnh,  mộng  thấy  hai  đứa  đều 

đeo gông  xiềng bằng sắt, khuyên  mẹ  hãy tự rộng  lượng,  làm phước cứu  họ 

thoát tội.  Bà  mẹ  liền  giữ Quán  Âm  Trai,  lễ Quán  Âm  Sám, tụng Quán  Âm 

Kinh, lại mộng thấy con nói đã thác sanh vào cung vua hưởng phước. 

(11)  Theo  Phổ  Đà  Chí,  vào  đời  Minh,  Quận  Thừa  xứ Ninh  Ba  là  Long 

Đức Phù do xử án, đốt kinh Pháp Hoa, buộc Tăng dẫm lên. Ông Long chợt 

ngã  xuống  đất,  không  dậy  được.  Thấy  thần  Già  Lam  vâng  lệnh  Đại  Sĩ  đến 

luận tội: “Gã quan này phạm tội Ba La Di257, nhưng do còn yêu dân, chỉ phạt 

làm  trâu”.  Đức  Phù  đau  xót  cầu  xin,  ăn  chay  trường,  in  kinh,  trai  tăng  để 

chuộc tội. Lại được Đại Trí thiền sư sám hối mười lăm ngày. Ông Phù đích 

thân thấy hai ngọc nữ cầm phan dẫn đến trước Đại Sĩ, được tha tội. 

Theo Nam Hải Từ Hàng, con gái Trương Thị là Phật Nhi tụng Quán Âm 

Kinh, đột ngột chết đi, sống lại, nói bị hai tên sai dịch lôi đi. Trước hết, sai 

dịch dùng cái mền đen trùm hai người rồi bỏ vào nhà họ Trần; kế đến dùng 

cái mền hoa trùm lấy cô ta, bảo: “Ngươi thiếu hắn một ngàn năm trăm đồng, 

nay phải nên trả nợ!” Có người mặc áo xanh nói: “Cô gái này niệm kinh Bát 

Nhã, hãy thả ra”. Do vậy, sảy chân ngã xuống đất, bèn tỉnh lại. Thưa chuyện 

với cha, ông bố đi  hỏi  nhà  họ  Trần thì ra  đêm đó có ba con chó sanh trong 

nhà ấy, hai con đen, một con vá, con vá chết ngay. Do vậy, bèn đem tiền trả 

cho  ông  Trần.  Ông  Trần  không  lấy,  bảo  đem  quyên  tặng  để  giúp  làm  việc 

nghĩa. 

(12)  Theo Giác  Hổ  Tập, đời Tống,  Lý  Bá  Thời thích  vẽ  ngựa. Sư Pháp 

Tú khuyên nhủ: “Ông là đại phu mà cứ suốt đời hết kiếp hằng ngày nghĩ đến 

hình dáng ngựa. Khi nhắm mắt xuôi tay, sẽ lạc vào thai ngựa không ngờ gì 

nữa!”  Bá  Thời  bái  tạ:  “Làm  thế  nào  để  gột  lỗi?”  Sư dạy:  “Chỉ  nên  vẽ  hình 

Quán Thế Âm Bồ Tát”. Từ đấy, những bức vẽ Đại Sĩ của ông đẹp nhất thiên 

hạ. 

Đời Tống, thần rừng hộ sơn chùa Năng Nhân tại Phước Châu [trước kia] 

vốn  là  một  con  khỉ  bị  [dân  chúng]  bắt  sống,  trói  lại,  đắp  bùn  lên  [thành 

tượng thờ] gọi là Hầu Vương (vua khỉ). Lâu ngày nó tác quái, nhiều người bị 

hại. Trưởng lão Tông Diễn thương xót con khỉ oan nghiệt nặng nề bèn tụng 

chú  Đại  Bi  độ  nó.  Ban  đêm  mộng  thấy  có  người  đàn  bà  chân  khỉ  lấm  lem 

máu,  dẫn  con  khỉ  nhỏ  buộc  bằng  xích  sắt,  đến  bái  tạ  nói:  “Đệ  tử  là  Hầu 

Vương,  nay  nhờ pháp  lực  giải thoát sanh  lên trời. Xin  hãy cởi trói cho con 

khỉ  nhỏ”.  Đến  sáng  mở  khám  thờ  ra  xem,  thấy  xác  khỉ  bị  xiềng  ba  vòng, 

từng bị bọn đồng cốt bắn trúng nách trái, bèn phá sạch hết đi, những chuyện 

tà quái tuyệt tích. 

(13)  Vào  đời  Minh,  sư  Thích  Không  Tuyết  tu  sám  tại  am  Ban  Trúc  ở 

Tân Xương, đêm lễ Quán Âm. Mộng thấy hai sứ giả mặt xanh đến bắt. Bên 

cạnh  có  cụ  già  khuyên  hãy  ngừng  tay.  Một  cô  gái  áo  trắng  nói:  “Ông  ta  tu 

hành chân chánh, sao các ngươi lại bắt?” Hai người mặt xanh liền biến mất. 

Đời Minh, Ngô Dịch Đức bắt chước  người chú  là Chánh Côn, ăn chay, 

lễ  Phật,  càng  thêm  tin  tưởng  sâu  đậm.  Chép  kinh  Đại  Bi  năm  mươi  quyển, 

kinh  Kim  Cang  ba  mươi  quyển,  chợt  chết  đột  ngột,  tắt  hơi,  hồn  đi  vào  cõi 

âm. Do tội đời trước nên phải vào vạc dầu sôi; chợt Vi Đà Thiên (Hộ Pháp 

Vi Đà  Bồ Tát)  và Quan Đế đứng trên không trung. Vi Đà Thiên  nâng [kim 

cang] xử; trong vạc sanh ra hoa sen, ông Ngô bèn tỉnh lại. 

(14)  Theo  Kiến  Văn  Tùy  Bút,  Thái  Thú  Tông  Tương  Văn  cầu  cơ.  Cơ 

dạy: “Hãy gọi gã giúp việc án từ258 là Trầm Húc Đình đến đây”. Ông Trầm 

đến, cơ bút  vẽ  một con dao,  viết: “Sẽ giết  hắn để rửa sạch oán thù”. Nhóm 

ông  Tông  đều thay ông  Trầm  xin  giải oan, [oán quỷ  giáng cơ] nói: “Chẳng 

tham tiền tài, lụa là, chẳng cần trai sám, chỉ muốn đoạt mạng!” Họ bèn thỉnh 

thần Thổ Địa, hỏi đầu đuôi mối oán thù, và xin Thổ Địa đứng làm trung gian 

hòa  giải.  Thổ Địa  nói: “Quỷ  tên  là Tào  Thiên  Hỷ,  người  xứ Giới  Hưu. Đời 

trước, ông Trầm  làm  huyện  lệnh  nơi ấy, ăn  hối  lộ, vu oan, khiến  họ  Tào bị 

giam cầm, bị phạt trượng đến chết, nên nay đòi mạng. Ta đã bẩm với Thành 

Hoàng.  Thành  Hoàng tra thấy  họ Trầm đời  này  không có tội  gì, khuyên  họ 

Tào hãy để cho họ Trầm hằng ngày niệm Tâm Kinh năm mươi lần, lấy năm 

tháng làm hạn, kiền thành chép năm mươi quyển Tâm Kinh đốt đi để cởi gỡ 

oán thù”. Ông Trầm tuân lời dạy. Về sau, do bận bịu nên hơi lười nhác, Thổ 

Địa giáng đàn bảo: “Trước kia ta giấu đao của họ Tào, đứng giữa giàn xếp. 

Nay  ngươi  phụ  ước,  họ  Tào  lại  đòi  đao”.  Ông  Trầm  bái  tạ  sám  hối,  kiền 

thành tụng Tâm Kinh không dám lười nhác. 

Đời  Minh,  Hồ  Thiên  Trụ  chẳng  theo  Ngụy  Đang  [dấy  loạn],  bỏ  chức 

quan, xuống tóc, tách họ ra làm tên, đặt hiệu là Cổ Nguyệt259, bị vết ghẻ có 

hình mặt người, nói: “Ta là Lô Chiêu Dung đời Đường, ông giết chết ta, hơn 

sáu trăm năm vẫn còn làm quỷ. Hãy nên chép kinh để cứu vớt”. Cổ Nguyệt 

nhịn đau chép kinh, còn niệm thánh hiệu Quán Âm, vết ghẻ liền lành. 

Theo Minh Báo Lục, con gái Lăng Tụ Cát ở Hàng Châu bị bệnh, thốt lời 

trách  mắng.  Hỏi  tới  thì  xưng  là  oán  thù  đời  trước,  bảo:  “Ta  là  Nghê  Thụy 

Long, người Dương Châu có năm  mươi  mẫu đất, bị cường hào chiếm đoạt. 

Con gái ngươi đời trước chính là Lưu X... làm Sát Viện, nhận tiền của ta mà 

lại hại ta phải chết trong ngục, ngậm oan sáu mươi năm, nay đến đòi mạng”. 

Nói  xong,  kéo  [con  gái  ông  Lăng]  xuống  địa  phủ,  trong  miệng  rì  rầm  kể 

chuyện  cõi  âm:  “Thoạt  đầu  tối  như  mực,  mất  một  lúc  mới  nhận  được  mọi 

vật, Quỷ Môn Quan, Vọng Hương Đài, Nại Hà Kiều, đều đi qua hết. Người 

bị  xay,  xương  cốt  vỡ  nát  từng  miếng  kêu  đau  đớn,  chia  cho  trùng  kiến. 

Những chuyện khác đau đớn chẳng thể nói được!  Lại có  một chỗ đèn đuốc 

sáng  ngời,  áo  mũ  rỡ  ràng,  là  nơi  người  lành  ở.  Lại  đến  một  chỗ,  sáng  như 

ban ngày, sen nở đỏ, trắng, gió thơm lùa ngát mũi, nhà cửa đều bằng vàng, 

bằng  ngọc, chính  là chỗ ở của bậc chí  thiện”.  Tụ Cát bảo con  gái  hãy  kiền 

thành  niệm Quán  Âm,  mỗi  ngày ba  ngàn  biến để cầu  giải oan. Cô  gái  thấy 

quỷ sứ cho biết đã đến hạn thẩm tra, bèn mê đi. Họ Nghê tố cáo [trong đời 

trước]  cô  đã  ăn  hối  lộ,  khiến  ông  ta  bị  chết,  cô  gái  biện  bạch  ông  ta  chết 

không  phải  do  chính  mình  gây  ra.  Thần  phán  định:  “Ông  ta  chết  là  do  bị 

người nhà hạ độc! Tuy ngươi không biết nhưng ăn hối lộ một ngàn hai trăm 

lạng bạc, cũng không lẽ nào được sống sót!” Cô gái hoảng sợ, xin tha mạng. 

Vua nói: “Nghĩ ngươi đã sám hối, trì tụng Quán Âm, nên thả ngươi, nhưng 

phải tận lực làm lành để tăng thọ”, vua sai đưa về. Bèn mời Ẩn Nhai thiền sư 

làm  lễ  phóng  Diệm  Khẩu.  Con  rể  là  Giang  X...  tận  mắt  thấy  quỷ  có  hình 

dáng mặt đen, phun lửa, nói: “Pháp sư đạo lực sâu dầy, chúng con được ăn, 

sắp ra đi vĩnh viễn, xin ông Lưu hãy đưa tiễn”. Cô gái tự chồm dậy, đến chỗ 

lập đàn, bệnh trầm kha liền hết. 

Theo Tự Cầu Tập, ông  Thí ở Tô Châu khinh tài  trọng  nghĩa, đem  vàng 

tu bổ Đại Sĩ Điện ở Hổ Khâu, nghe có tiếng khóc, nhìn xem thì thấy bạn học 

là Quế X... nói mắc nợ muốn tự tử, ông bèn đem ba trăm lạng vàng trao cho. 

Ông Quế lạy trước Đại Sĩ, thề: “Nếu đời này chẳng thể trả được, đời sau sẽ 

làm chó ngựa báo đáp”. Ông Thí lại cho ông Quế ở trong vườn táo. Ông Quế 

có  một  gái,  ông  Thí  bèn  hứa  sẽ  cưới  cho  con  trai  của  mình  tên  là  Hoàn. 

Không lâu sau, họ Quế đào được hơn một ngàn lạng vàng dưới gốc cây táo, 

dần dần giàu lên. Trái lại, ông Thí đâm ra nghèo nàn, vợ chồng kế tiếp nhau 

mất  đi.  Ông  Quế  rắp  tâm  bội  hôn,  dời  sang  Cối  Kê.  Thí  Hoàn  nạp  sính  lễ, 

ông Quế không nhận. 

Về sau, ông Quế lên kinh đô bị lường gạt, tài sản hao hụt quá nửa. Ngủ 

trong quán  trọ, thấy có  một tòa  nhà to, bên cạnh có  lỗ chó,  liền  nép  xuống 

đất chui vào, thấy ông Thí bèn chắp tay chào. Ông Thí quát: “Súc sanh sủa 

bậy!” Chạy ra sau  vườn, thấy  vợ  và  hai con đều  mang  hình  dáng chó,  nhìn 

lại chính thân mình cũng là chó, kinh hãi hỏi: “Sao lại ra nông nỗi này?” Vợ 

đáp:  “Ông  chẳng  nhớ  lời  thề  trước  tượng  Đại  Sĩ  hay  sao?”  Kinh  hãi  tỉnh 

giấc,  vội  trở  về  thì  hai  con  đã  chết,  vợ  cũng  sắp  nguy,  trợn  mắt,  nói  giọng 

đứa con cả: “Vua cõi âm do thấy  nhà  ta phụ ơn ông  Thí  nên phạt chúng ta 

đều sanh làm chó [trong nhà ông ta]. Hai con đực là anh em con, còn con cái 

lưng có bướu  là  mẹ. Tới  mùa  Thu cha cũng sẽ sanh  vào đó. Chỉ có em  gái 

con là do có nhân duyên nên được miễn”. 

Ông Quế đang kinh hãi, đau đớn thì bị cháy nhà, chẳng còn một vật gì, 

bèn dắt con gái sang tìm con ông Thí. Đến nơi thì nhà cửa khang trang, Thí 

Hoàn đã thi đậu, đã cưới con gái quan Tham Chánh. Ông Quế hối hận, nhờ 

người bày tỏ lòng hối tiếc và ý muốn xin dâng con gái làm thiếp. Thí Hoàn 

không chấp nhận. Ông Quế bước vào nhà, ba con chó vây quanh sủa ai oán, 

một con quả thật có bướu, biết là vợ con mình, đau đớn cùng cực, hướng về 

phía  Thí  Hoàn  khóc  lóc,  lạy  lục,  kể  lại  giấc  mộng  và  lời  vợ  nói  lúc  lâm 

chung, van nài: “Xin ân nhân  mở  một mặt lưới, nhận con gái tôi làm tôi tớ, 

cho tôi làm nô bộc để tận lực làm lụng nhằm thay cho quả báo làm chó”. Thí 

Hoàn thương cảm nhận lời. Ông Quế đêm mộng thấy vợ con nói: “May mà 

ông đã  hối  tội, chúng tôi được thoát thân  nghiệp chướng”. Đến sáng, cả ba 

con chó đều chết, còn chính ông ta đến hết năm cũng không sao. 

(15) Đời Tống, một vị tăng ở Hổ Khâu là Pháp Đạo do bị bệnh liền biến 

hình thành ngạ quỷ, bụng to, họng nhỏ. Người ta cho ăn bèn kêu là viên sắt. 

Đạo  pháp  sư  tụng  chú  Đại  Bi,  đem  nước  đã  tụng  chú  rưới  lên,  [Pháp  Đạo] 

bèn đòi ăn cháo, dần dần khỏi bệnh. 

Đời Đường, Long Đức Minh mất, vào cõi âm. Diêm vương hỏi lúc sống 

làm điều lành nào? Thưa: “Tôi tụng Quán Âm Kinh”. Vua mời lên tòa, vừa 

mới đọc tựa đề kinh, sự khổ trong địa ngục đã dứt. 

(16)  Theo  Linh  Sơn  Thắng  Tích,  vào  đời  Tống,  mẹ  ông  Phạm  Trọng 

Yêm mất được ba tuần, báo mộng, khóc lóc nói: “Mẹ do nghiệp phải bị giam 

cầm  nơi  Thái  Sơn Phủ Quân, chịu phạt không kham  nổi. Xin con  hãy tụng 

kinh Kim Cang một tạng để cứu vớt, xin đừng chần chừ, nghi hoặc. Nếu mẹ 

lọt vào địa ngục sẽ vĩnh viễn chẳng thể siêu sanh”. Ông Phạm khóc lóc, tỉnh 

giấc, liền mời Tăng phúng tụng. Đến hôm thứ sáu, mộng thấy mẹ bảo: “Nhờ 

con  chí  thành,  cảm  Bạch  Y  Đại  Sĩ  giáng  phàm,  đọc  nửa  quyển  kinh,  mẹ 

được sanh lên trời, hãy nên đáp tạ Đại Sĩ trọng hậu”. Trong ngày tụng kinh 

viên mãn, ông Phạm bèn cảm tạ chúng tăng; nhân đó, hỏi ai là người đã tụng 

nửa quyển kinh. Chúng tăng thất sắc đáp: “Tụng kinh chẳng thiếu  một chữ, 

há lại có chuyện chỉ trì nửa quyển?” Có một vị Tăng ở bên cạnh nói: “Ngày 

hôm  qua  đại  chúng  tụng  kinh,  sơn  tăng  đứng  bên  cạnh  yên  lặng  nhìn,  đến 

nửa quyển thì Ngài đến dâng hương, liền trở về nhà bếp làm việc, nay Ngài 

hỏi  tới,  tôi  xin  đáp  thẳng”.  Ông  Phạm  sụp  xuống  lạy,  vị  Tăng  nói:  “Mạc, 

mạc” (đừng, đừng) rồi bay lên trời, chẳng thấy nữa! Do vậy, ông Phạm bèn 

dựng tòa Mạc Mạc Đường để kỷ niệm. 

Theo Nam Hải Từ Hàng, Phương Nham Tú ở Huy Châu, vợ chết vì sanh 

nở, mộng thấy vợ bảo với Nham: “Lúc còn sống, tội lỗi đã nhiều, chịu phạt 

chốn âm tào. Xin hãy tụng Quán Âm Kinh một ngàn biến, in tặng một ngàn 

quyển để  mong  được siêu sanh”. Ông Nham  làm theo. Về sau, bà vợ kế có 

mang,  chợt  thấy  người  vợ  trước  đi  vào  phòng.  Đứa  con  sanh  ra  đặt  tên  là 

Nguyên Hanh, lúc trưởng thành đậu Tiến Sĩ. 

(17) Theo Phổ Đà Chí, trong bài ký của Cao Sĩ Kỳ có kể:  “Vợ tôi là Phó 

 Thị, tin Phật, ăn chay, bị bệnh ngất đi rồi tỉnh lại, nói: ‘Nếu tu bổ đại điện 

 Phổ  Đà  thì  sẽ  tăng  thọ’.  Mấy  hôm  sau,  vợ  mất,  tôi  bèn  gom  góp  tiền  bạc 

 cùng các thứ trâm, bông tai của vợ để góp phần sửa chữa đại điện, mời tăng 

 tụng kinh, thầm nguyện  Đại  Sĩ cho vợ báo mộng. Tối hôm ấy, đứa con  lớn 

 mộng  thấy  có  vị  Tăng  nắm  tay  áo  dẫn  đến  Phổ  Đà,  thấy  điện  đường  nguy 

 nga, đề biển là Phổ Trang Nghiêm Điện. Chúng tăng tụng kinh, lại nói: ‘Do 

 công đức sửa chữa điện, vĩnh viễn chẳng đọa ba đường ác, sanh trong trời 

 người, hưởng diệu lạc thù thắng’. Lại thấy mẹ mặc áo vàng váy trắng, chắp 

 tay ở trước  điện, bảo: ‘Kim Cang  Bát Nhã lợi khắp các cõi nhiều như cát. 

 Ta  nương  theo  Phật  lực  ghi  nhớ  chẳng  quên,  phát  Bồ  Đề  tâm,  vĩnh  viễn 

 chẳng   thoái  chuyển.  Hãy  nhắn  với  cha  con  đừng  nhớ  nhung  mẹ  nữa’,  đứa 

 con  liền  tỉnh  giấc.  Đứa  con  tánh  tình  thật  thà260,  quyết  chẳng  phải  là  bịa 

 chuyện.  Do  vậy  bèn  ghi  lại.  Áo vàng,  váy  trắng  chính  là  những  thứ  đã  đốt 

 cho bà ta”. 

Theo Hồ Nhuyên Tạp Ký, vào đời Thanh, Kim Hoàn ở Thiệu Hưng tánh 

hiếu  thảo,  thương  yêu  anh  em.  Trong  niên  hiệu  Khang  Hy,  mộng  thấy  có 

người bảo: “Vào ngày này năm sau, ngươi sẽ bị sét đánh”. Hằng ngày Hoàn 

bèn  lễ Đại Sĩ sám  hối tội  nghiệp. Năm sau,  vào đúng  hôm ấy, trời tối sầm, 

Hoàn  sợ  không  tránh  khỏi  được,  kinh  động  đến  mẹ  già,  bèn  ra  ngoài  quỳ 

dưới  tháp  Phật,  sấm  sét  đánh  ầm  ầm  chung  quanh.  Đến  khi  tạnh  mưa  vẫn 

không  sao.  Hỏi  chuyện,  Hoàn  nói:  “Đúng  như trong  mộng,  tôi  thấy  Đại  Sĩ 

dùng cành dương rưới nước, lại cầm gương chiếu một cái rồi đi”. 

(18)  Theo Quái Viên, trong  niên  hiệu Vạn  Lịch đời Minh, Chương  Tảo 

bị bệnh nguy ngập, phát tâm chép kinh, thờ tượng, liền mộng thấy năm con 

quỷ vò đầu tóc rối bù, quần áo lam lũ, bắt đi, lột quần áo trao đổi rồi bỏ đi. 

Chợt thấy chủ tiệm bán tượng Phật bảo: “Trang phục của ông để ở đây”, đi 

tìm  quả  nhiên  tìm  được.  Thấy  giường  Thiền  cao  rộng,  một  vị  Phạm  tăng 

ngồi trên ấy, ông  Tảo  làm  lễ. Thị  đồng bảo: “Pháp  Hoa đại sư đấy!” Đi ra, 

thấy trong đình có  người  đàn bà  mặc áo trắng  xách  giỏ đứng đấy, ông Tảo 

vái chào, bà ta dùng cành dương gạt đầu tóc rối bù, liền tỉnh giấc, biết là Đại 

Sĩ cứu vớt. 

Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  đời  Đường,  Hứa  Nghiễm  sống  bằng  nghề 

bắt cá. Về sau mắc bệnh, thân đỏ như lửa, đau đớn hơn bị nung nướng, kêu: 

“Xe lửa đốt thân, tôm cá tranh nhau đến rỉa rói”. Có người khuyên hãy làm 

công  đức,  ông  ta  bèn  đốt  dụng  cụ  bắt  cá,  tạo  hai  bức  tượng  Đại  Sĩ,  cúng 

dường, sám hối. Cả nhà ăn chay, kiêng giết và thí Kim Cang Kinh, liền khỏi 

bệnh. 

(19)  Với  câu  trên,  xin  coi  lại  lời  chú  thích  cho  đoạn  thứ  ba,  tức  đoạn 

“nhập tam đồ” trong phần ca tụng chú Đại Bi. 

Trong bài kệ của Tỳ Bà Thi Phật có câu:  “Huyễn nhân tâm thức bổn lai 

 vô, tội phước giai không vô sở trụ”  (Tâm thức huyễn nhân vốn là không, tội 

phước đều không, chẳng hề trụ). Trong bài kệ của Câu Na Hàm Mâu Ni Phật 

có câu:  “Trí giả năng tri tội tánh không, thản nhiên bất bố ư sanh tử”  (Trí 

giả biết tội tánh vốn không, thản nhiên chẳng khiếp sợ sanh tử). 

Tô Đông  Pha  nói:  “Ta tạo  vô  thỉ  nghiệp,  vốn  từ  một  niệm  sanh.  Đã  từ 

 một niệm sanh, vẫn theo một niệm diệt”. 





 Than ôi! 

  

 1.  Sống  là  Phần  Đoạn,  ai  trốn  khỏi  cực  hình  ngũ  thống,  chết  bèn 

 trầm luân, lại thọ quả báo lục giao. 

  

 2.  Đau  đớn,  thảm  thiết,  xót  xa,  kệ  từ  mẫu  chẳng  gọi,  kiêu  căng, 

 phóng túng, hồ nghi, bỏ lương y chẳng đoái. 

  

 3. Tự chuốc buồn phiền, há chẳng ngu lắm ư? 



 4. Huống hồ, thuốc vốn là Vô Úy, không chỉ các nạn trọn tiêu, châu 

 quả thật Ma Ni, càng mừng sở cầu như nguyện. 

  5. Trần thuật phước báo, nhờ dục kéo lôi.  (Trên đây là tổng kết về sự 

 cứu khổ, tiếp theo là ca tụng sự ban vui). 



(1)  Lục  đạo  luân  hồi  đều  thuộc  về  Phần  Đoạn  Sanh  Tử.  Do  đời  này 

chẳng biết đến chuyện thuộc đời khác, nên bảo là Phần Đoạn. 

Vô  Lượng  Thọ  Kinh:   “Ngã  ư  thử  thế  gian  tác  Phật,  xử  ư  ngũ  ác,  ngũ 

 thống, ngũ thiêu chi trung, vi tối kịch khổ, giáo hóa quần sanh, linh xả ngũ 

 ác, linh khử ngũ thống, linh ly ngũ thiêu”  (Ta làm Phật trong thế gian này, ở 

trong đời có năm thứ ác, năm thứ đau đớn, năm thứ thiêu đốt khổ sở nhất, để 

giáo  hóa  quần  sanh  khiến  họ  bỏ  năm  thứ  ác,  trừ  năm  thứ đau  đớn,  lìa  năm 

thứ thiêu đốt). 

Lăng Nghiêm Kinh:  “Bỉ chư chúng sanh, tự nghiệp sở cảm, tạo thập tập 

 nhân,  thọ  lục  giao  báo”   (Các  chúng  sanh  ấy  do  nghiệp  của  chính  họ  cảm 

vời, tạo ra mười nhân tập khí, chịu quả báo của lục giao).  “Lục giao”  chính 

là  sự  “thấy,  nghe,  ngửi,  nếm,  đụng  chạm,  nghĩ  tưởng”  nơi  sáu  căn,  cùng 

hứng chịu ác báo vậy. 

(2) Sử Ký:  “Đau  đớn, thảm thiết, xót xa,  chưa từng không kêu cha gọi  

 mẹ”.   Cũng  theo  Sử  Ký,  có  sáu  loại  bệnh  chẳng  trị  được,  thứ  nhất  là  kiêu 

căng, phóng túng, thứ sáu là chẳng tin vào thầy thuốc. 

(4)  Theo  phẩm  Nhập  Pháp  Giới  kinh  Hoa  Nghiêm:  “Như  nhân  đắc  Vô 

 Úy dược, ly ngũ khủng bố, hỏa bất năng thiêu, độc bất năng trúng, đao bất 

 năng  thương,  thủy  bất  năng  phiêu,  yên  bất  năng  huân” (Như  người  được 

món thuốc Vô Úy, lìa năm sự sợ hãi: Lửa chẳng thể đốt, chẳng bị trúng độc, 

đao  chẳng  thể  gây  tổn  thương,  nước  chẳng  thể  cuốn  trôi,  khói  chẳng  thể 

hun). 

Trong  phần  giảng  về  Thập  Địa,  kinh  lại  có  đoạn  viết:   “Như  đại  Ma  Ni 

 châu, năng tùy vương ý, vũ chúng bảo vật, như chúng sanh tâm, sung mãn 

 kỳ nguyện”  (Giống như châu đại Ma Ni có thể thuận theo ý vua, tuôn ra các 

vật báu vừa lòng chúng sanh, thỏa mãn ý nguyện của họ). 

Như  Ý  Luân  Chú  Kinh  cũng  viết:   “Đẳng  Ma  Ni  châu,  năng  mãn  hữu 

 tình nhất thiết thắng nguyện”  (Giống  như châu Ma Ni có thể thỏa  mãn  hết 

thảy nguyện thù thắng của hữu tình). 

(5)  Duy  Ma  Kinh:   “Tiên  dĩ  dục  câu  khiên,  hậu  linh  nhập  Phật  trí”  

(Trước hết dùng dục để lôi kéo, rồi làm cho họ nhập Phật trí). 



---o0o--- 



2.2.3. Ban vui 







Trong phần này chia thành bốn đoạn. Trước hết là ban cho được mùa, 

hai là giáng phước, ba là tăng thọ, bốn là sanh con. 



---o0o--- 



2.2.3.1. Ban cho được mùa 

 

 

 1. Bèn có đao đặt trên chậu, thỏa lòng Lương đế nguyện cầu, bình 

 tưới lên trời, gỡ mối lo của Đường thất. 

  

 2.  Kim  thân  hiện  tướng,  thật  hợp  lòng  Vương  Cổ  mong  cầu.  Dấu 

 thiêng tùy duyên, sự truyền trong bài ký Lưu Canh. 

  

 3.  Động  Triều  Âm,  cầu  khẩn thiết tha,  hoan  hỷ  đến  đón.  Chốn  Tứ 

 Châu vẳng nghe tiếng hát, Đông Tây trúng mùa. 

  

 4. Tưới nhuần Chiết thủy, há vì hương mộc mới thiêng? Phước đẫm 

 Ngô Sơn, kim thân linh dị chẳng trật! 

  

 5. Thiên Hán trọn nhờ tưới đẫm, Quảng Phong cũng nhớ ân sâu. 

  

 6.  Nổi  sấm  chớp  trừ  nạn  châu  chấu,  ngăn  dòng  sông  để  dứt  nước 

 tràn. 

  

 7.  Cảm  bi  nguyện  của  Đạo  Châu,  mưa  tuyết  đúng  kỳ;  chép  thần 

 thông ngài Vô Úy, hiện tướng thái dương. 

  

 8. Nhị Lâm tụng chú, gom thơ, ký, thành tập Quán Hà. Mạnh Túc 

 trì  kinh, lời ca tụng vang dội Cao Uyển. 

  

 9.  Gỡ  rối,  họ  Trình  dốc  lòng  nơi  pháp,  thân  chẳng  chấp  chặt  hẹp 

 hòi. Báo mộng cảnh tỉnh Trung Ý Vương, tượng Phật ắt cầu thanh tịnh. 

  

 10.  Như  Bích  Chi  thọ thực,  khắp  xứ  Ca  Bạt  ấm  no.  Pháp  Âm  làm 

 vua, trọn cõi Diêm Phù hưởng phước. Đấy chính là sự ban vui thứ nhất 

 của Đại Sĩ vậy. 

  

  

(1)  Theo Cao  Tăng  Truyện, tập 1,  mùa Đông  năm  Thiên Giám thứ 5 

(506)  đời  Lương  bị  hạn  hán,  ngài  Chí  Công  sai  giảng  kinh  Thắng  Man  để 

cầu  mưa.  Pháp  vừa  giảng  xong,  trời  đổ  tuyết  lớn.  Chí  Công  bảo  đem  đặt 

thanh đao trên chậu nước, mưa to trút xuống. 

Theo Cao  Tăng Truyện, tập 3, Đường  Trung  Tông đón đại sĩ  Tăng Già 

vào  cung  để  cúng  dường.  Một  hôm,  vua  nói:  “Chốn  kinh  kỳ  mấy  tháng 

không mưa, xin hãy từ bi giải nỗi lo cho trẫm”. Sư hắt bình nước lên không 

trung,  mưa  ngọt  ào  ào  trút  xuống.  Xét  ra,  hai  vị  này  đều  là  do  Đại  Sĩ  ứng 

hóa, xem chú thích trong phần sau. 



(2)  Đời  Tống,  Vương  Cổ  cầu  mưa  trên  núi  Mộc  Bình,  Đại  Sĩ  hiện 

tướng. Xin coi chuyện này trong lời chú thích thứ hai cho phần “hiện tướng 

ở nơi khác” [trong quyển 1], mưa to ngập đến chân. 

Theo Phổ Đà Chí, học sĩ đời Nguyên là Lưu Canh chép:  “Bảo Đà được 

 sáng lập từ thời Nguyên Phong; khi ấy, trong những sự tích linh thiêng tùy 

 duyên  thị  hiện  thì  sự  cảm  ứng  đối  với  hạn,  lụt,  gió,  sóng  là  nhanh  chóng 

 nhất”.   



(3)  Theo Phổ  Đà Chí, trong  niên  hiệu Thuần  Hựu đời  Tống,  hạn  hán 

dữ dội mấy năm liền. Người đứng đầu vùng Chiết Giang là Nhan Di Trọng 

đến động Triều Âm cầu đảo, thấy Đại Sĩ hiện tướng hoan hỷ, mưa ngọt lập 

tức trút xuống. 

Theo Cao Tăng Truyện, tập 3, Tăng Già đại sư đời Đường có tháp thờ ở 

Tứ Châu, hiển hiện các thứ thần dị. Trong niên hiệu Trường Khánh, có lời ca 

rằng:   “Hoài  Nam,  Hoài  Bắc  hưởng  phước  từ  đây,  từ  Đông  sang  Tây  thảy 

 trúng mùa”. Cả vùng ấy liền trúng mùa to. 



(4) Theo Thiên Trúc Chí, năm Hàm Bình nguyên niên (998) đời Tống, 

Trương Khứ Hoa làm quận thú đất Hàng. Trời hạn hán to, cầu đảo khắp nơi 

vô hiệu, bèn rước tượng Đại Sĩ sang chùa Phạm Thiên để lễ bái, cầu nguyện. 

Trời liền mưa to, bốn phía nước ngập đến chân. 

Lại nữa, vào năm Cảnh Thái thứ 6 (1455) đời Minh, vùng Lưỡng Chiết 

khổ sở vì hạn, Trấn Thủ là ông Tôn bèn trai giới, tắm gội, đi chân không đến 

chùa  Thiên  Trúc, đón tượng  về cầu  mưa. Ngay  hôm ấy,  mây kéo dầy,  mưa 

liên tiếp ba ngày, những thứ khô khao đều hồi sinh. 

Lại  nữa,  vào  đời  Thanh,  trong  lời  tựa  cho  bộ  Cảm  Ứng  Tụng  của  Kim 

Đình Tử có viết:  “Năm Gia Khánh 24 (1819), hạn hán dữ dội, xác chết khô 

 đầy đồng, cầu đảo khắp nơi vô hiệu, bèn truyền bọn huyện lệnh không được 

 ngồi xe, mặc áo trắng, đi chân không sang chùa Thiên Trúc, đón Đại Sĩ, các 

 vị  Tăng  như  Huệ  Lâm  v.v...  tụng  kinh.  Trước  hết,  họ  dùng  bình  sạch  đựng 

 nước  cho  rỉ  ra  để  xét  nghiệm  xem  có  mưa  hay  không.  Sau  một  ngày,  nước 

 trong bình hơi trào ra, nhỏ tí tách  như từng hạt châu, quả nhiên được mưa 

 lay phay. Ngày hôm sau, nước tuôn ra ào ạt, liền mưa lớn. Do vậy, soạn bài 

 tụng để nêu rõ sự ứng nghiệm thần kỳ”.   

Theo  Hồ Nhuyên  Tạp  Ký, tượng Đại Sĩ cũ ở chùa Thiên  Trúc bị  người 

Kim là Ngột Thuật261 chở lên phía Bắc. Tăng chúng trong chùa dùng loại gỗ 

khác khắc lại tượng mới, nhưng nước lụt, hạn hán, cầu đảo không gì chẳng 

ứng nghiệm. Tin chắc Ngài do lòng đại từ, tùy duyên cư trụ, há có phải xá-

lợi mới hiện oai thần, gỗ lạ mới bày sự dị thường ư? Câu kế tiếp xin coi lời 

chú thích 12 trong phần Hiện Thần Biến. 



(5)  Theo  Cảnh  Tâm  Lục,  tại  Tứ  Xuyên,  nơi  giáp  ranh  giữa  Thiên 

Bành và Hán Phồn có suối Quán Âm, từ Đạo Bàng chảy ra. Mùa Hạ gặp trời 

hạn, nước suối ấy tưới tắm mấy ngàn mẫu, cả hai ấp được nhờ. 

Theo Hải Nam Nhất Chước, ngoài cửa Bắc thành Quảng Phong ở Giang 

Tây, có suối Quán Âm, gặp năm khô khan, suối vẫn chẳng cạn, tưới tắm rất 

rộng. 



(6)  Theo  Thiên  Trúc  Chí,  năm  Tường  Phù  thứ  9  (1016)  đời  Tống, 

châu  chấu  bay  kín  trời,  vua  sai  sứ  cầu  đảo  Đại  Sĩ.  Trời  đang  nắng  chang 

chang, chợt  nổi sấm,  nháng chớp,  mưa đá sầm sập trút  xuống  như bắn tên, 

quăng đá, châu chấu hết sạch. 

Lại  nữa,  năm  Khai  Bảo  thứ 5  (972) đời  Tống,  mưa  to,  nước  sông  chảy 

xiết.  Vua  cầu  đảo  thiên  địa  quỷ  thần,  mưa  càng  lớn  hơn,  bèn  sai  sứ  sang 

chùa Thiên Trúc kiền thành cầu đảo. Mấy hôm sau, trời tạnh ráo, nước sông 

không  dâng  lên  nữa.  Sứ  giả  trở  về,  hỏi  ra,  thì  quả  thật  [trời  ngưng  mưa] 

nhằm đúng hôm sứ giả vừa đến Hàng Châu cầu đảo. Từ đó, hễ nước lụt, hạn 

hán, tật dịch đều cầu đảo ở đấy. 



(7) Theo Cao Tăng Truyện, tập 3, đời Thạch Tấn262, Thích Đạo Châu 

vào  núi  Hạ  Lan,  trích  huyết  vẽ  tượng  Đại  Bi  Thiên  Thủ  Thiên  Nhãn,  tuyệt 

thực  cầu  mưa,  được  cảm  ứng.  Ngài  lại  chặt  tay  trái,  đem  đốt  cúng  dường 

tượng Đại Sĩ, nguyện xã tắc Trung Nguyên sớm dứt đao binh. Nói xong, trời 

nổi sấm, gió dậy, mưa to trút xuống. Lại nữa, Sư từng cắt tai trái để cầu mưa 

cho dân, nhịn ăn cầu trời đổ tuyết, đều được như nguyện. 

Hơn nữa, đời Đường, ngài Thiện Vô Úy263 cầu mưa ở Trung Thiên Trúc, 

thấy  Quán  Âm  [hiện  thân]  trong  vầng  mặt  trời,  cầm  tịnh  bình  xối  nước 

xuống đất, đại chúng đều vui mừng cảm động. 



(8) Theo Quán  Hà Tập,  năm  Ất Tỵ (1785) đời Càn  Long  nhà Thanh, 

Tô Châu  hạn  hán, cư sĩ  Bành Nhị  Lâm (Bành  Tế Thanh) kết  giới  hai  mươi 

mốt ngày tụng tâm chú Đại Bi, trì thêm thánh hiệu của Tây Phương Phật (A 

Di  Đà  Phật),  bỏ  ăn  trưa.  Mãn  kỳ  hạn,  mưa  ngập  nửa  thước.  Có  thơ  rằng: 

 “Hung niên bất đáo liên hoa quốc, từ tế trường hoài tử trúc lâm, phần đắc 

 tư nhân cơ bán nhật, chi đầu điểm trích  dã thành lâm”  (Cõi hoa sen chẳng 

bị  mất  mùa,  rừng  trúc  biếc  lòng  Từ  sẵn  giúp,  kẻ  mọn  nhịn  ăn  chừng  nửa 

buổi, giọt sương ngọn trúc hóa mưa dầm). 

Theo Cư Sĩ Truyện, đời Minh, Vương Mạnh Túc tên là Tại Công, là đệ 

tử  ngài  Vân  Thê  (tổ  Liên  Trì),  đồng  thời  là  tri  huyện  Cao  Uyển.  Lúc  làm 

quan, ông Vương lễ Phổ Môn Đại Sĩ, tụng kinh Di Đà. Trời hạn hán to, cầu 

đảo ngoài đất trống, trời liền đổ mưa. 



(9) Theo Lãng Tích Tục Đàm, tại Phước Châu có một năm mùa Hè bị 

hạn hán, quan Tư Đạo bèn yết kiến quan Đốc Bộ Trình Tân Đình, xin quan 

tối  nay cùng  lên Cổ Sơn, đón  tượng Quán Âm Đại Sĩ - tượng  này  tự  nhiên 

sanh ra trong lò gốm - [về thành] để cầu mưa. Họ Trình mỉm cười nói: “Đại 

Sĩ tại Tây Thiên, chẳng ở Cổ Sơn, các ông tự làm là được rồi”. Đến khi đã 

rước  tượng  vào  thành,  mời  ông  Trình  dâng  hương,  ông  Trình  lại  ngửa  mặt 

lên trời nói: “Hôm nay, chính mắt thấy trời không mưa rồi, ngày mai chẳng 

mưa  thì  lại  như  thế  nào  đây?  Ta  chẳng  thể  sấp  ngửa  chạy  đôn  chạy  đáo 

được!” Đêm ấy, trời mưa to lai láng suốt đêm đến tận sáng. Ông Trình bèn 

lên núi dâng hương, giữ tượng Đại Sĩ lại, một mình tụng kinh cả ngày. Ấy là 

vì [linh ứng] đến mức như vậy thì chẳng thể nào không hồi tâm quy hướng 

được! 

Theo Thiên Trúc Chí, Tiền Trung Ý Vương264 dốc sức trang hoàng điện 

đường  chùa  Thượng  Thiên  Trúc.  Trời  đại  hạn,  vương  cầu  mưa,  mộng  thấy 

Đại Sĩ bảo: “Mặt ta chẳng sạch, chẳng thể thấy ngoài ngàn dặm được!” Ấy 

là vì [chất sơn để tô] mặt tượng có hòa lòng trắng trứng gà. Sửa đổi, trời liền 

đổ mưa. 



(10) Theo Bồ Tát Bổn Hạnh Kinh, có vị Bích Chi Phật thấy nhân dân 

Diêm Phù Đề đói kém, bèn tới chỗ quốc vương là Ca Na Ca Bạt khất thực. 

Vua bảo: “Ta chỉ có ngần này thức ăn, nhưng dù có chết cũng sẽ dâng cơm 

lên  Ngài  là  bậc  thần  nhân”.  Bích  Chi  Phật  thọ  thực  xong,  hỏi  nhà  vua  ước 

nguyện điều gì? Vua nói: “Dân trong nước đói kém, mạng chỉ còn trong sớm 

tối.  Mong  trừ  sự  khốn  khổ”.  Ngay  lập  tức  gió  nổi  lên,  thổi  sạch  ô  uế,  mưa 

xuống món ăn trăm vị, y phục, trân bảo, thảo mộc xum xuê, nhân dân no đủ. 

Trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  đồng  nữ  Bảo  Quang  Minh  ca  tụng  Pháp  Âm 

Viên Mãn Vương như sau:  “Trì thủy ký doanh mãn, lưu diễn nhất thiết xứ, 

 phổ  cập  Diêm  Phù  địa,  mị  bất  giai  triêm  hợp”   (Ao  đã  đầy  tràn  nước,  tràn 

chảy khắp mọi nơi, trọn khắp đất Diêm Phù, không đâu chẳng thấm đẫm). 





Ghi thêm: Theo Thiên Trúc Chí, vào đời Tống, Trần Hiên là quận thú 

Tiền  Đường,  soạn  bài  văn  bia  Linh  Cảm  Quán  Âm  có  đoạn:   “Giữa  Hạ  và 

 Thu, mưa dầm mấy tháng không tạnh, thần dẫn  quyến thuộc xông mưa  lên 

 núi. Khi trở về, trời đất tạnh ráo, trời chẳng kéo mây. Đem xe rước Ngài vào 

 thành làm  Phật sự xong  thì mưa tạnh đúng lúc, nhà nông chẳng cáo bệnh, 

 quả thật là Đại Sĩ gia hộ đất này!”   

Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  4,  đời  Minh,  ngài  Thiện  Học  hiệu  là  Cổ 

Đình, trụ tại chùa Đại Từ, có tượng Quán Âm rất linh thiêng. Trời hạn, Quận 

Thủ bèn cầu ngài Thiện Học làm lễ cúng dường, mưa dầm liền trút xuống. 



Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Quyển 2 

Phần 2 hết 



---o0o--- 

 Phần 3 

Bành Trạch Bồ Tát Giới đệ tử Hứa Chỉ Tịnh soạn 

Ấn Quang Đại Sư giám định 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Minh Tiến và Huệ Trang 



---o0o--- 



 2.2.3.2. Ban phước 

  

  

 1.  Bèn  có  Sơn  Đông  gấm  vóc,  ban  cho  Văn  Mục  an  ninh.  Ngăn 

 ranh giới bằng dây lụa, cho Trung Ý Vương quy thuận. 

  

 2.  Như  Hoàng  gặp  nạn  gấp,  có  sức  thần  phù  trợ;  Nguyên  Cát  tự 

 trầm mình, ngầm được trời nâng đỡ. 

  

 3. Xe rực rỡ giáng hạ, giúp Văn Giản trổ tài văn chương. Trút bọc 

 ban châu báu, khiến Pháp Trình y thuật kỳ tài. 

  

 4.  Trao  món  ăn  chay,  Hầu  gia  có  tướng  quân  khải  hoàn.    Đảnh  lễ 

 liên đài, họ Trương mừng chàng rể vinh quy. 

  

 5.  Trương  Cảnh  tiêu  tai,  hưởng  phước;  Nguyên  Tướng  khéo  bán, 

 giàu to. 

  

 6. Lưu Cảnh mừng huynh đệ trùng phùng; Đạo Hiển được vợ con 

 sum họp. 

  

 7. Đứa tiểu tỳ nhà ông Từ, rốt cuộc được Đại Sĩ làm mai. Lý huyện 

 lệnh kết tình với ma, cuối cùng thỏa nguyện bình sinh. 

  

 8.  Mạng  do  ta  tạo,  báo  tin  đậu,  mộng  bói  rành  rành.  Khéo  chẳng 

 bằng vụng, bảy đề thi Phật thưởng đáng gờm. 

  

 9.  Thành  Thức  nhờ  vợ  giúp,  Đoan  Phương  giúp  đỡ  bạn  (gồm  hai 

 đoạn). 

  

  



(1)  Theo  Thiên  Trúc Chí, Ngô  Việt Vương Nguyên Quán265 sợ Châu 

Toàn  Trung  hung  tàn,  bèn  trai  giới  120  ngày,  lạy  cầu  Đại  Sĩ  ứng  mộng; 

mộng  thấy  núi  rừng  khắp  cõi  đều  bọc  trong  gấm  vóc,  sáng  ngời  như  ban 

ngày.  Nguyên  Quán  vui  vẻ  nói:  “Ta  có  thể  kê  gối  ngủ  yên  rồi”.  Nguyên 

Quán có thụy hiệu là Văn Mục. 

Lại nữa, năm đầu triều đại Tống Thái Tổ, Ngô Việt Vương Tiền Thục266 

chưa  biết  quyết  định  hành  động  như  thế  nào,  bèn  khẩn  cầu  Đại  Sĩ  đến  chỉ 

dạy. Mộng thấy thần cầm sợi dây  lụa  màu, chăng dây  ngăn ranh  giới từ bờ 

Bắc sông Dương Tử thẳng đến vùng Dự, Chương, Mân Việt mới ngừng, bảo 

Tiền Thục rằng: “Đây là vật cũ của ngươi!” Lại trao cho áo bào, hốt267, mão, 

mũ  miện không kể xiết. Tỉnh giấc, Tiền Thục bèn vui vẻ nói: “Ta không sợ 

hãi  gì”,  bèn  chọn  ngày  dâng  biểu  chúc  mừng  vua  Tống.  Vua  Tống  vui  vẻ, 

bảo sứ giả rằng: “Hãy về báo với chủ ngươi: Trẫm nhờ ông ta làm phên giậu, 

giúp  đỡ  mà  đạt  đến  bình  trị  thì  sẽ  chẳng  phụ  công  huân  khi  trước”.  Tiền 

Thục có thụy hiệu là Trung Ý. 



(2)  Theo  Nam  Hải  Từ  Hàng,  Ôn  Như  Hoàng  làm  nghề  buôn  giấy  ở 

Nhiêu Châu, kính phụng Đại Sĩ, in Quán Âm Kinh, mỗi năm thí hơn ba trăm 

quyển.  Từ  đấy  về  sau,  buôn  bán  ngày  càng  phát  đạt.  Mỗi  lúc  nguy  cấp, 

dường như có thần giúp đỡ. 



Theo  Linh  Nghiệm  Ký,  Hứa  Nguyên  Cát  ở  Huy  Châu  nghèo  khổ 

muốn tự trầm. Một cụ già ngăn lại bảo hãy kiền thành tụng chú Bạch Y của 

Đại Sĩ thì trời sẽ giáng phước. Ông ta liền tụng chú không ngừng, bèn được 

giàu to, ấn tống càng rộng. Dời nhà sang Dương Châu, con cháu hiển vinh, 

thịnh vượng. 



(3)  Theo  Kỳ Cựu Tục  Văn, Trình Văn Giản  mỗi  ngày  vào canh  năm 

niệm  danh  hiệu  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  mấy  trăm  câu,  đến  già  chẳng  lười 

nhác.  Khi  đi  thi,  mộng  thấy  Đại  Sĩ  từ trên  trời  cưỡi  cỗ  xe  rực  rỡ  giáng  hạ. 

Tỉnh  giấc,  bèn  ghi  chép  tỉ  mỉ  những  chuyện  cờ  quạt,  xe  cộ  thành  một  tập 

sách cho khỏi  quên. Vào thi, thấy đề thi  là  “đức xa kết tinh phú”  (hãy  làm 

bài phú về chuyện đức xa kết cờ tinh)268 bèn viết văn vun vút. 

Theo  bộ  Y  Khuyến  của  Đường  Nghi  Chi,  vị  Tăng  đời  Minh  là  Pháp 

Trình, mù từ bé, ngày đêm niệm danh hiệu Đại Sĩ tổng cộng mười lăm năm, 

mộng thấy Bồ Tát gọi “hãy bước lại” thì dường như có vật gì buộc vào chân. 

Đại  Sĩ  than:  “Đời  trước  ngươi  làm  thầy  châm  cứu,  lỡ  tay  làm  người  ta  mù 

mắt,  nay  phải  chịu  quả  báo  này.  Ta  thương  ngươi  thành  tâm,  sẽ  làm  cho 

ngươi  cơm  áo  no  đủ”,  rồi  Ngài  thò  tay  vào  bọc,  bốc  châu  báu  đầy  tay  ban 

cho. Tỉnh giấc, Pháp Minh y thuật giỏi giang, kẻ theo học rất đông. 



(4) Theo Địch Phàm Tùy Bút, Hiệp Trấn Hầu Biên tỉnh Chiết Giang, 

do bọn giáo phỉ269 quấy rối, phải cầm quân phòng ngự ở Túc Tùng. Phu nhân 

hằng  ngày  rất  lo  sợ,  nhiều  lần  mộng  thấy  bà  lão  trao  cho  món  ăn  chay,  lại 

mộng được dẫn đến một chỗ, thấy ông Biên đang ở trong doanh trại yên ổn. 

Kể  lại  giấc  mộng  với  người  khác,  họ  đều  nói:  “Bà  cụ  ấy  chính  là  Đại  Sĩ, 

không gì chẳng nhằm khuyên phu nhân hãy ăn chay để cầu cho tướng quân 

sớm  được  quay  về  hay  sao?”  Do  vậy,  bà  cầu  đảo  Đại  Sĩ,  mồng  Một,  ngày 

Rằm ăn chay. Không đầy nửa năm, ông Biên trở về. 

Theo  Kính  Tín  Lục,  đời  Thanh,  Lã  Kế  Am  nhận  chức  Phủ  Thừa  xứ 

Phong Tường (tỉnh Thiểm Tây). Trong niên hiệu Gia Khánh, bọn giặc cướp 

từ Tứ Xuyên kéo sang Thiểm Tây, ông Lã phải lo lương thực, nhu yếu phẩm 

cho quân đội, xông pha vào nơi nguy hiểm. Bà vợ họ Trương kiền thành lễ 

Đại Sĩ, khắc Cao Vương Kinh biếu tặng rộng rãi, lại còn sớm tối quỳ tụng. 

Về sau, do có công, ông Lã được cất nhắc lên làm quan ở châu Trực Lệ, cả 

nhà đều tin tưởng tụng kinh. 



(5)  Trong  Cao  Vương  Kinh  Cận  Trưng,  Trương  Cảnh  nói:  “Tôi nửa 

 đời  bừa  bãi,  nhiều  lần  mắc  phải  nguy  hiểm,  thề  nguyện  tụng  Cao  Vương 

 Kinh,  tai  nạn  tiêu  ngay,  được  hưởng  phước  quá  phận.  Hơn  nữa,  những 

 chuyện sức người chẳng thể vãn hồi, mỗi  mỗi đều  giải quyết trọn vẹn, mới 

 tin kinh có sức rộng lớn. Do vậy, kiền thành chép thêm vào đây” . 

Theo  Cao  Vương  Linh  Nghiệm,  Trương  Nguyên  Tướng  là  người  đất 

Chiết Giang  quá  nghèo,  gột  lòng  hướng thiện, trì Cao Vương  Kinh  hơn  hai 

năm, có khách bỏ vốn cho ông ta buôn bán. Tính toán không điều gì chẳng 

được toại ý, trở thành giàu to. 



(6)  Đời  Thanh,  [anh  em]  Lưu  Cảnh  và  Lưu  Trí  do  chiến  tranh  bị  lạc 

mất nhau, nhờ tụng chú Bạch Y, anh em trùng phùng. 

Vào  đời  Thanh,  Trương  Đạo  Hiển  vợ  là  Lý  Thị,  con  là  Kế  Phiên,  gặp 

nạn  lạc  nhau,  bèn  kiền  thành  tụng  chú  Bạch  Y  suốt  hai  năm,  vợ  con  trùng 

phùng. 

Lại  theo  Hàng  Trung  Phàm,  vào  thời  Gia  Tĩnh  nhà  Minh,  Hoàng  Ngạn 

Sĩ và vợ là Nhan Thị tỵ nạn “giặc lùn” (hải tặc Nhật Bản) lạc nhau, bà Nhan 

xin vào ở trong ni am. Ông Ngạn tìm suốt ba năm không thấy tăm hơi. Ngẫu 

nhiên trên đường đi, vào nhà xí, thấy trong kẽ cây dương chết khô có vật gì 

đó,  moi  ra  thì  tìm  được  vàng  và  một  cuốn  sổ  màu  xanh,  tự  nhủ:  “Chớ  bảo 

nhặt được vàng đánh rơi thì lấy dùng, phải nghĩ là do Tam Bảo mà có”. Do 

vậy, đợi ở đó. Hai ngày sau, có vị lão ni khóc: “Phát nguyện tạc tượng Đại 

Sĩ, quyên mộ được ba chục lạng vàng, do tránh giặc giã nên giấu trong bộng 

cây, nay đã mất sạch rồi! Ta chết mất thôi”. Ông Hoàng vội trả lại. Ni sư lạy 

tạ,  mời  tới  am,  bảo:  “Sẽ  đối  trước  Đại  Sĩ  bày  tỏ  đức  đẹp  của  ngài”.  Ông 

Hoàng theo về am, gõ cửa thì thấy có người thưa rồi ra mở cửa, ấy chính là 

Nhan Thị, đang cầm nước mắt. Lái buôn muối là X... nghe chuyện, mời ông 

Hoàng  về  làm  quản  lý  trong  tiệm.  Về  sau,  theo  lệ,  ông  Hoàng  được  tuyển 

giữ  chức  Huyện  Thừa,  rồi  chuyển  làm  Phủ  Phán,  sanh  được  hai  con,  vợ 

chồng cùng thượng thọ. 



(7) Trong bộ Tân Tề Hài, Quán Sát Từ Hạo làm bạn với một con hồ ly 

già. Hồ ly nhìn thấy đứa tiểu tỳ tên Thái Vân bèn nói: “Đứa con gái này có 

túc  căn.  Tương  lai,  nó  sẽ  được  Đại  Sĩ  làm  mai,  gả  cho  Động  Đình  Quân”. 

Hỏi  ra,  biết  ông  nội  nó  làm  quan  Hàn  Lâm,  ông  Từ  bèn  nhận  nó  làm  cháu 

nội thứ ba. Về sau, có một vị quan chức lớn, tặng bức trục270 vẽ Đại Sĩ và tờ 

thư  xin  gả  cô  nương  thứ  ba  cho  con  trai  của  Thân  Đại  Niên  là  người  đất 

Sở271. Do vậy, hôn lễ bèn thành tựu. 

Theo  Dị  Vật  Chí,  vào  đời  Đường,  Lý Nguyên  Bình,  thấy  một  cô  gái  ở 

chùa Đông Dương dường như đã biết từ trước. Cô gái nói: “Em chẳng phải 

là người. Em từng sanh vào nhà quan Thứ Sử Giang Châu, còn chàng khi ấy 

làm  môn  lại272, thần thái rạng  ngời,  lay động lòng  người. Em  vì  không  nén 

được  tình  cảm,  bèn  thường  trì  chú  Thiên  Nhãn  Quán  Âm,  phát  nguyện  đời 

đời sanh vào nhà phú quý, để được vầy duyên vợ chồng với chàng. Nay sắp 

thác sanh vào nhà quan Thứ Sử X... Mười sáu năm nữa, chàng sẽ là Huyện 

Lệnh. Nếu rộng lòng chấp nhận, xin đừng kết hôn; nhưng chỉ hồng đã buộc, 

dẫu muốn dứt mối tơ vương, cũng chẳng được đâu!” Về sau, quả nhiên đúng 

như lời đã nói. 



(8)  Theo  Bạch  Y  Chú  Trưng  Sự,  Vương  Hành  Thiện  ở  phủ  Thuận 

Thiên,  nhiều  lượt đi  thi  không  đậu,  cầu  đảo  Đại  Sĩ,  mộng  thấy  Đại  Sĩ  bảo: 

“Túc  căn  của  ngươi  quá  mỏng  cạn,  đường  công  danh  chẳng  có  phần.  Nếu 

kiền  thành  tụng  chú  Bạch  Y  không  lười  nhác,  có  thể  hy  vọng  đậu  khoa  thi 

năm nay”. Tỉnh giấc, ông Vương bèn in tặng một ngàn hai trăm quyển, liền 

thi đỗ. Vân Cốc thiền sư nói:  “Mạng do ta tạo, phước do ta cầu”.   

Theo Cảm Ứng Thiên Chuế Ngôn, xưa kia có hai người học trò cùng lên 

tỉnh  thi.  Một  người  ngu,  một  người  sáng  dạ.  Kẻ  ngu  ngày  đêm  lễ  bái,  cầu 

nguyện trước tòa Quán Âm, cầu Ngài cho biết đề thi. Kẻ sáng dạ bèn lén viết 

bảy đề thi, dùng hương đốt thành vết chữ, để kẻ ngu tưởng là Phật ban cho 

rồi  ngầm  giấu  trong  lư  hương.  Kẻ  ngu  tìm  được  hết  sức  mừng  rỡ,  dốc  sức 

giồi mài nơi bảy đề mục ấy. Vào trường thi, trúng ngay một đề bèn thi đậu. 

Kẻ sáng dạ bị dầu thắp đèn cháy  lan sang quyển  thi,  nên thi trượt!  Lão  Tử 

nói:  “Xảo giả, chuyết chi nô”  (Kẻ khéo là đầy tớ của kẻ vụng). 



(9)  Theo  Bạch  Y  Kinh  Cận  Trưng,  vào  đời  Thanh,  Vương  Thành 

Thức  ở  Vũ  Tấn,  trong  niên  hiệu  Gia  Khánh  đi  thi  ở  Thuận  Thiên.  Bà  vợ 

nghe  nói  chú  Bạch  Y  linh  nghiệm  bèn  vì  chồng  kiền  thành  tụng  hết  một 

tạng, ông Thức liền thi đỗ. 

Theo Nam Hải Từ Hàng, Từ Đoan Phương nhiều lượt dự thi nhằm được 

tuyển vào một chức quan ở bộ Lễ, nhưng chẳng đậu, trì Quán Âm Kinh một 

tạng, đậu Tiến Sĩ. Ông bèn dạy cho bạn là Mã Thiệu Nguyên, ông này tụng 

hơn ba ngàn quyển liền đỗ trong khóa thi mùa Thu. 





 1. Lại còn tích đức, chứa nhân, mới biết như tiếng vang dội lại. 

  

 2. Giữ lại tên Thiên Tích, càng phục Tư Mã phong thái cao vời. Sắc 

 phong cho Lâm Ông, nữ tỳ tán dương phẩm đức Đề Khống. 

  

 3. Tri Khả đỗ giữa Trần, Lâu, y thuật công đức thật nhiều. Tín Chi 

 lõa lồ nào ngại, lòng thành dễ gì có được! 



 4.  Bảo  toàn  phẩm  tiết  phụ  nữ,  Bệ  Cẩm  thành  đạt  công  danh.  Do 

 khéo thấu hiểu lòng trời, Như Tân vâng theo lời dạy. 



 5.  Ông  Phùng  nhân  từ  chữa  bệnh,  nhờ  bí  phương  trở  thành  giàu 

 sụ. Họ Sầm vốn sẵn thiện duyên, nên địa vị tột cùng vinh hiển. 

  

 6. Đọc bài bạt của  Giản Nam, linh ứng chẳng hề dối gạt. Xem bài 

 ký của Thành Tú, công danh có thể mong cầu. 

  

 7. Dẫu thời thế đổi dời, quốc gia bãi bỏ chế độ thi cử, nhưng cầu gì 

 được nấy, chẳng hề thấy Bồ Tát bỏ lỡ điều nào. Đấy là sự ban vui thứ hai 

 của Đại Sĩ vậy (đoạn này kiêm ca tụng tu đức được phước) 

  



(2)  Theo  Âm  Chất  Văn  Tân  Biên,  trong  đời  Khang  Hy  nhà  Thanh, 

Lâm X... chết rồi sống lại, nói: Ở trong cõi âm thấy đưa ra bảng trời. Đến tên 

của đứa cháu con người chị là Lục Thiên Tích, do mẹ nó phạm lỗi lắm điều, 

nên [thiên đình] muốn gạch tên đi. Chợt Quán Âm Đại Sĩ đến bảo: “Tuy Lục 

Lâm Thị273 lắm điều, nhưng thờ Phật rất kiền thành. Thiên Tích lại thay bạn 

nộp tiền thuế còn thiếu, bù đắp cho chú nó làm huyện lệnh bị thiếu hụt ngân 

sách,  lại  còn  cự  tuyệt  hạng  gái  lả  lơi!”  Diêm  vương  bảo  ông  Lâm:  “Cháu 

ngươi do có ba điều lành nên được giữ tên lại, hãy nên gắng tinh tấn, đừng 

phụ lòng Đại Sĩ”. Về sau, quả nhiên Thiên Tích thi đỗ. 

Theo  Hàm  Sử,  Tư  Mã  Đán  châu  cấp  cho  người  gặp  cảnh  ngặt,  có  ai 

nghèo  túng  chẳng  thể  tự  sống  được  bèn  chia  lương  tháng  ra  để  giúp  đỡ. 

Người  ấy  không  có  gì  để  báo  đáp,  bèn  đem  con  gái  dâng  cho  ông  để  làm 

thiếp.  Ông  Đán  kinh  hãi,  từ  chối,  lấy  đồ  trang  sức  của  vợ  để  [làm  của  hồi 

môn] gả cô gái ấy [vào chỗ đàng hoàng]. 

Theo Khuyến Giới Loại Sao, vào đời Minh, Lâm Ông là nha lại thuộc bộ 

Hình, thương xót, giúp đỡ những người bị tù oan. Ngẫu nhiên có một người 

bị  hạ  ngục  oan  ức,  ông  Lâm  liền  sáng  chiều  cầu  nguyện  Đại  Sĩ,  mong  chỉ 

dạy phương cách cứu vớt. Mộng thấy Đại Sĩ dạy: “Hãy dựa vào những chỗ 

luận tội đáng nghi nhất trong án từ, dựa vào những chỗ phán quan thẩm định 

chi  tiết  chưa  đích  xác  để  biện  bác”.  Ông  Lâm  liền  thay  người  ấy  kêu  oan, 

quả  nhiên  được tha. Người ấy biết do ông Lâm  khiếu  nại, bèn đem con  gái 

đền ơn, ông  Lâm không chấp nhận. Người ấy bèn chuốc rượu cho ông say, 

bảo con gái ép ông phải lấy. Ông Lâm ba lượt bảo “không được” (bất khả), 

lánh  xa,  không  đi  qua  cửa  người  ấy  nữa.  Năm  ông  50  tuổi,  sanh  ra  Đại 

Khâm.  Về  sau,  Đại  Khâm  đậu  khoa  thi  Hương,  lên  kinh  đô.  Chủ  quán  trọ 

mộng  thấy  Đại  Sĩ  bảo:  “Ngày  mai  có  con  của  ông  Lâm  Tam  Bất  Khả  đến 

trọ, là tân trạng nguyên đấy”. Lúc yết bảng, quả đúng như vậy. Đại Khâm về 

hỏi mẹ, mới biết đức hạnh ẩn kín của cha. 

Theo Bại Sử, viên nha lại ở Thái Thương là Cố X... thấy có ông Giang bị 

kẻ cắp vu cáo, phải vào tù, bèn kêu oan cho ông Giang được tha. Ông Giang 

cảm đức, đem con gái tới, xin dâng làm người thiếp hầu hạ. Ông Cố khước 

từ hai lần. Mấy năm sau, ông Cố chuyển lên kinh đô, làm người hầu lo việc 

cho  quan  Thị  Lang  họ  Hàn.  Khi  phu  nhân  bước  ra,  ông  toan  tránh  đi,  phu 

nhân trông thấy kinh ngạc bảo: “Ông chẳng phải là viên Đề Khống274 họ Cố 

đấy  ư?  Tôi  là  con  gái  ông  Giang,  chút  mảy  may  nào  cũng  đều  do  ông  ban 

cho”.  Bà  kể  lại  với  quan  Thị  Lang,  quan  bèn  tâu  lên  vua.  Hiếu  Tông  khen 

ngợi, phong cho ông Cố làm Chủ Sự275 bộ Lễ. 



(3)  Đời  Tống,  Hứa  Tri  Khả  thi  rớt,  trở  về,  trong  thuyền  mộng  thấy 

một người mặc áo trắng bảo: “Ngươi không có âm đức nên chẳng đậu. Nếu 

học  nghề  thuốc sẽ  giúp cho  ngươi có trí  huệ”. Ông  Hứa nghe theo, đạt đến 

chỗ hay khéo của Lô Biển276. Về sau, vào trường thi mùa Xuân,  mộng thấy 

người  mặc  áo  trắng  bảo:  “Thí  thuốc  công  đức  to  lớn,  trong  khoảng  Trần 

Lâu”. Về sau thi đỗ, thứ hạng nằm giữa hai người họ Trần và Lâu. 

Theo Tiên Tâm Lục, trong niên hiệu Vạn Lịch nhà Minh, Bao Tín Chi trì 

Quán Âm Kinh, ngẫu nhiên thấy một tòa Phật điện đổ nát, tượng Quán Âm 

bị phơi ra cho  mưa dầm  bèn dâng cúng  tiền bạc, vải  vóc. Hiềm rằng chẳng 

đủ,  mới đem bảy bộ áo vừa  mới  may cúng luôn. Đầy tớ xin giữ áo lại, ông 

nói: “Chỉ cốt sao thánh tượng được yên ổn, ta tuy lõa lồ cũng nào có thương 

tổn gì?” Vị Tăng ứa nước mắt nói: “Bỏ tiền bạc, quần áo v.v... vẫn chưa phải 

là  chuyện  khó,  chỉ  có  một  điểm  thành  tâm  ấy  dễ  gì  có  được?”  Về  sau,  Tín 

Chi  nằm  mộng  thấy  thần  Già  Lam  bảo:  “Bồ  Tát  ban  cho  ông  con  cháu 

hưởng  phước  lộc  thế  gian”.  Sau  này,  con  ông  ta  là  Biện,  cháu  là  Sanh 

Phương đều làm quan to. 



(4)  Theo  Khuyến Giới  Loại Sao,  vào đời  Thanh,  Thí  Bệ Cẩm ở Ngô 

Môn lúc còn là “chư sanh”277 ngẫu nhiên dính dấp vào chuyện tà niệm. Thấy 

một  phụ  nữ  mắt  hằn  ngấn  lệ  bèn  gạn  hỏi.  Cô  ta  nói  quá  nghèo,  chẳng  cam 

lòng làm chuyện chôn vùi liêm sỉ ấy. Ông Thí bèn gọi người chồng ra, bảo 

dẫn  vợ  về,  lấy  mười  lạng  vàng  trao  cho,  tuyệt  không  lui  tới  nhà  phụ  nữ ấy 

nữa, nhưng chồng cô ta cảm ân đức, thường lui tới thăm viếng, người ngoài 

bèn xầm xì ông Thí dan díu với cô ta. Cô ta nghe được, bèn kiền thành khấn 

nguyện  cùng  Đại  Sĩ:  “Con  lập  chí  không  đoan  chánh,  bị  gièm  báng  chẳng 

oan uổng gì, nhưng chàng Thí bị vu cáo, nguyện đỗ Giải Nguyên để rửa sạch 

nỗi oan ấy”. Năm Canh Tý (1720) đời Khang Hy, rốt cuộc ông Thí đỗ Giải 

Nguyên. 



Theo  Linh  Nghiệm  Ký,  Bao  Như  Tân  nhiều  lần  đi  thi  không  đậu, 

mộng thấy một bà cụ bảo: “Ngươi muốn được trời cho thỏa chí thì phải khéo 

hiểu  lòng  trời”.  Ông  Bao  tỉnh  giấc,  bèn  nói:  “Đấy  chẳng  phải  là  Cứu  Khổ 

Đại  Sĩ  ư?”  bèn  in  Quán  Âm  Kinh  một  ngàn  quyển  và  thật  lòng  rộng  hành 

chuyện lợi người giúp vật liền đỗ Giải Nguyên ở phủ Thuận Thiên. 



(5)  Theo  Khuyến  Giới  Loại  Sao,  Phùng  Sanh  ở  Gia  Định  nghèo 

nhưng ưa làm lành, hằng ngày tìm kiếm những toa thuốc hay, hiệu nghiệm, 

sao  ra,  đem  dán  trên  những  đường  phố  lớn.  Một  hôm,  đến  dâng  hương  tại 

Nam  Hải,  gió  thổi  lật  thuyền;  đột  nhiên  thấy  một  người  mặc  giáp  dẫn  đến 

trước  mặt  Long  Vương.  Vua  khuyên  nhủ:  “Ông  chép  toa  thuốc  cứu  người, 

thiện  niệm  thấu đến thủy phủ, cho  nên ta cứu ông”. Vua trao cho toa thuốc 

bí  mật,  bảo  nhờ  đó  có  thể  làm  giàu.  Ông  Phùng  thưa:  “Tôi  tuy  nghèo,  đâu 

đám mong giàu có!” Vua phán: “Giàu nghèo vốn do số mạng, nhưng người 

có lòng lành thì số mạng cũng chẳng thể chi phối được! Như mạng ông gặp 

phải thủy nạn, nhưng do tâm lành nên không bị hại”. Vua trao cho toa thuốc, 

sai đưa về. Trong chớp mắt đã lên tới bờ, lòng biết là Đại Sĩ đã âm thầm sắp 

đặt, che chở, bèn theo đúng bài thuốc ấy mà cứu người, trở thành giàu có. 

Theo  Pháp  Hoa  Cảm  Thông,  Sầm  Văn  Bổn  tụng  phẩm  Phổ  Môn,  thoát 

khỏi  thủy  nạn. Một  hôm cúng dường trai tăng, có  một  vị  Tăng bảo: “Thiên 

hạ nhiễu nhương, ông do thiện duyên nên may mắn chẳng gặp nạn, rốt cuộc 

sẽ hưởng thái bình, trở thành  phú quý”. Nói  xong, chẳng  thấy  nữa. Về sau, 

ông Bổn trở thành Trung Thư Lệnh278. 



(6) Trong lời bạt cho cuốn Quán Âm Kinh, cư sĩ Giản Nam sống vào 

đời  Thanh  cho  biết:   “Trong  niên  hiệu  Càn  Long,  tôi  ở  cùng  chỗ  với  Hiếu 

 Liêm Trương Cấn Sơn. Cứ hừng đông là  ông Trương  tụng kinh. Hỏi ra thì 

 ông bảo là tụng bài Tâm Kinh này và chú Bạch Y, kinh Cao Vương. ‘Cả ba 

 đời nhà tôi tin tưởng trì tụng, nhiều lần được linh nghiệm’. Tôi nghe rồi bèn 

 kiền thành trì tụng. Mùa Thu năm nay, anh tôi đậu khoa thi Hương, tôi được 

 nhận vào học tại trường quận, lũ cháu được vào trường huyện. Càng thêm 

 kinh sợ sự linh ứng của Đại Sĩ, Cấn Sơn chẳng lừa tôi!”   

Theo  Cảm  Ứng  Thiên  Đồ  Thuyết,  vào  đời  Thanh,  Tào  Thành  Tú  gặp 

một  vị  Tăng  bảo:  “Nếu  ngươi  có  thể  kiêng  thịt  bò,  thịt chó,  sẽ  có  thể  hiển 

đạt”.  Ông  Tú  nói:  “Tôi  là  hạng  bắn  cung,  cỡi  ngựa  tầm  thường,  sao  dám 

mong cầu công danh?” Vị Tăng bảo: “Nếu có thể sáng tối tụng chú Đại Bi, 

lo gì chẳng đạt được phước báo ấy?” Thành Tú bèn giữ giới, tụng chú không 

gián đoạn. Vào chốn quan trường, dường như có thần giúp, không đầy mấy 

năm,  làm  quan  đến  chức  Thiên  Tổng279.  Tự  ghi  vào  năm  Càn  Long  12 

(1747). 



(7)  Tả  Truyện:  “Cải  bộ,  cải  ngọc”280;  sách  ấy  còn  viết:  “Dư  thủ  dư 

 cầu, bất nhĩ tì hà dã” (Tôi nhận lấy những gì tôi mong cầu, ông chẳng có lỗi 

lầm chi cả). 





---o0o--- 



2.2.3.3. Trường thọ 

  

  

 1. Bèn có: Tượng vẽ cứu Nhân Thiến thoát vong hữu tiến cử. Chú 

 [Đại Bi] che chở Tâm Dư khỏi làm vua cõi âm. 

 2.  Rộng thí tặng kinh sách, Gia Do thọ hơn bốn mươi mốt tuổi. Năm 

 lượt nói lời lành, Hoằng Nho thoát đại hạn tiết Trùng Dương. 

  

 3. Người bạn khuyên dạy Như Huyễn, nghi dung nhanh chóng đổi 

 thay. Mẹ cầu thọ cho Vô Minh, cam lòng suốt đời phục dịch. 

  

 4.  Cho  Lã  công  tăng  thọ  hai  kỷ,  báo  ứng  chẳng  sai,  răn  họ  Uông 

 hãy tận lực hành, tuổi già an hưởng. 

  

 5. Ngầm hành trì kinh, tựa như thánh nhân không có tướng. Phóng 

 sanh tăng thọ, chỉ cõi âm mới biết luật này. 



6 . Cháu côi cút được thành danh, Thiệu Đình quyết đạt thượng thọ. 

 Con hiếu đón về phụng dưỡng, Sĩ Ngọc càng cao tuổi trời. (tổng cộng ba 

 đoạn). 

  



(1)  Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  vào  đời  Đường,  Lục  Nhân  Thiến  bị 

bệnh nguy ngập, biết là vì người làng là Triệu X... đã tiến cử mình làm quan 

dưới cõi âm. Công văn đã ban xuống, sắp chết. Nhân Thiến vẽ tượng Quán 

Âm trên vách chùa, bèn thoát nạn. 

Theo Tân Tề  Hài, Tưởng Tâm Dư lúc làm quan Trung  Hàn,  mộng thấy 

lính lệ cầm thiếp đến mời, bèn theo đến một tòa miếu, cỡi ngựa đất bay lên 

không trung.  Không  lâu sau, ngựa  hạ  vó dưới thềm  một  nơi trông rộng  lớn 

như chỗ  vua  ngự.  Tấm  biển  bên  trái  ngôi  điện  ghi  là  “Thiên  Đường”,  từng 

gian  sáng  ngời.  Tấm  biển  bên  phải  ngôi  điện  đề  “Địa  Ngục”,  sâu  tối  khó 

lường. Địa  ngục có  giếng,  người  ta tự  nhảy  xuống đó. Vua truyền  mời ông 

Tưởng  vào  điện,  bảo:  “Ta  hết  nhiệm  kỳ  sẽ  ra  đi,  ông  hãy  thay  ta”.  Ông 

Tưởng  thưa:  “Tôi  còn  mẹ  già  con  thơ,  việc  chưa  xong  làm  sao  có  thể  đến 

[nhậm  chức]  được?”  Vua  nói:  “Ông  có  tài  đức,  tiếng  tăm,  sao  lại  chẳng 

thông đạt đến mức ấy? Chuyện trên đời muốn xong bèn xong. Ta đã tâu lên 

Thượng  Đế,  không  thể  nào  vãn  hồi  được  đâu!”  Ông  Tưởng  uất  quá,  tỉnh 

giấc, mồ hôi thấm ướt mền. Ngồi dậy, lại mộng thấy vào cõi âm. Trên điện 

bày  năm  cái  tòa,  án  từ chất  như  núi.  Nha  lại  chỉ  tòa  thứ  năm  bảo:  “Đây  là 

chỗ của ngài”. Ông Tưởng trông thấy thầy dạy là Phùng Tĩnh Sơn, bèn trình 

bày tình cảnh mẹ già, con thơ. Ông Phùng buồn bã nói: “Tôi vợ dại, con thơ, 

cũng  là  kẻ  không  thể  đến  [nhậm  chức].  Việc  đã  đến  mức  này,  đừng  nói 

nhiều nữa! Hãy mau lo liệu hậu sự mà thôi!” Tỉnh giấc, ông bèn qua nhà vị 

quan đứng đầu địa phương là Vương Hưng Ngô chào vĩnh biệt. Ông Vương 

kinh  hãi  bảo:  “Mặt  ông  xám  như trét than,  quỷ  khí  đầy  người”.  Ông  kể  lại 

giấc mộng, họ Vương khuyên nên tụng chú Đại Bi. Cả nhà bèn trai giới tụng 

niệm. Đến nửa đêm, ông Tưởng thấy một chiếc kiệu từ trên không trung hạ 

xuống, có  mấy  người khiêng kiệu, rõ ràng là kẻ đến đón, bèn tụng chú  gấp 

hơn, họ liền như sương khói tan mất. Ba năm sau, được thăng chức Từ Lâm. 



(2) Theo Khuyến Giới Loại Sao, Trình Gia Do ở Thái Cốc khắc Quán 

Âm Kinh, Kim Cang Kinh, và Cảm Ứng Thiên v.v... nhưng chưa biếu tặng. 

Chợt  bị  bệnh,  không  ăn  uống  được,  mộng  thấy  Đại  Sĩ  khuyên:  “Ngươi  chỉ 

thọ bốn mươi  mốt tuổi, do khắc các kinh nên thả ngươi về, hãy nên ấn loát 

lưu truyền ngay”. Ông Trình tỉnh giấc bèn vâng theo lời dạy, bệnh liền khỏi. 



Theo  Giác  Thế  Kinh  Hội  Toản,  vào  đời  Minh,  vợ  ông  Hàn  Hoằng 

Nho  mộng  thấy  người  cô  đã  mất  nói:  “Vào  ngày  Trùng  Cửu281  năm  sau, 

chồng  ngươi  sẽ  bị  đại  hạn”.  Bà  vợ  kiền  thành  cầu  đảo  Đại  Sĩ,  cầu  chồng 

được tăng tuổi thọ. Ông  Hàn  ra quán,  vợ  dặn  hãy  lưu  ý  làm  những chuyện 

thuận tiện cho người khác, ông Hàn bằng lòng. Ông khuyên chủ quán hãy gả 

chồng cho mấy đứa tớ gái đã trưởng thành, thấy con cháu một vị quan dùng 

bạc non cân282 bèn tận lực khuyên họ đừng làm chuyện tổn người lợi mình. 

Lại thấy đầy tớ của  một  người có  thế  lực  vu cáo  người khác,  liền thay cho 

người  ấy  kêu  oan.  Lại  khuyên  người  khác  đừng  cậy  thế,  hãy  giữ  trọn  vẹn 

tình nghĩa thân tộc. Có mấy môn sinh thi đậu đến yết kiến, ông liền khuyên 

họ đừng lấy vợ lẽ, đừng lơ là người quen biết cũ, đừng thuê nhiều người hầu, 

đừng  xa  xỉ  phí  phạm.  Đêm  ấy,  bà  vợ  mộng  thấy  Đại  Sĩ  dạy:  “Số  chồng 

ngươi sẽ mất vào tháng Chín, nhưng do năm lượt nói lời tốt lành, tạo phước 

rộng lớn, nên được thọ thêm hai kỷ (24 năm) nữa”. Ông Hàn về sau đỗ Minh 

Kinh283, là một vị Ấp Lệnh hiền từ. 



(3)  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  4,  vào  đời  Minh,  sư  Như  Huyễn  có 

người bạn là Hạ Trị Thời, thông suốt nội điển. Một hôm, ông Hạ nói với sư 

Như Huyễn: “Ông môi hớt, răng lộ, chẳng phải là tướng người sống lâu, hãy 

nên  cầu  nguyện  Quán  Âm  Đại  Sĩ,  niệm  danh  hiệu  Ngài  để  cầu  thọ”.  Như 

Huyễn nghe theo, trì danh ba năm, dung mạo biến đổi. 

Lại nữa, vào đời Nguyên, Thích Nguyên Trưởng tự là Vô Minh, bị bệnh 

rất  nguy  ngập.  Bà  mẹ  cầu  khẩn  Đại  Sĩ:  “Nếu  đứa  con  không  chết,  con  sẽ 

suốt  đời  làm  người  quét  tước,  dọn  dẹp”.  Khấn  xong,  [Nguyên  Trưởng]  đổ 

mồ hôi, lành bệnh. 



(4) Theo Nam Hải Từ Hàng, trong thời Khang Hy nhà Thanh, Lã công 

ở Giang Ninh phẩm hạnh trong sạch, thuần hậu, mỗi sáng tụng kinh chú của 

Đại Sĩ một trăm biến. Năm 52 tuổi bị bệnh nguy cấp, mộng thấy Đại Sĩ nói: 

“Mạng ngươi sắp chấm dứt, nghĩ ngươi ưa làm lành, tụng kinh, tăng thọ hai 

kỷ  nữa”. Tỉnh  giấc, bệnh đã  lành, thọ bảy  mươi sáu tuổi, không bệnh tật  gì 

mà mất. 

Theo  Phụ  Trì  Nghiệm  Ký,  trong  thời  Đạo  Quang  nhà  Thanh,  Lưu  Dực 

Đình ở Kim Lăng tự nói:  “Tôi mỗi sáng thức dậy ắt đối trước tượng Đại Sĩ 

 tụng bảy biến chú Đại Bi, suốt hai mươi năm không lười nhác. Một bữa trời 

 xẩm  tối,  có  một  bà  cụ  bước vào, bảo: ‘Đến  ngày  nọ  sẽ  bị  tai nạn,  nên  cẩn 

 thận’ rồi đi ra. Gọi người nhà dâng trà thì ai nấy kinh ngạc, chẳng thấy bà 

 cụ  đâu  nữa!  Tới  hôm  ấy,  đêm  ngủ,  thức  dậy  đi  tiểu,  ngã  lăn  ra  đất,  chân 

 phải mắc vào  trong ghế, đau không  thể chịu nổi,  thầm  trì chú Đại Bi,  mấy 

 ngày  mới  lành.  Ấy  là  vì  thờ  Đại  Sĩ  đã  lâu,  nên  được  Ngài  linh  thiêng  che 

 chở.  Nay  tuổi đã  sáu  mươi  tám,  quắc  thước  dị  thường,  đều  là  nhờ  sức  của 

 Đại Sĩ” . 

Theo Cao Vương Kinh Linh Ứng, Uông Đức Thành thuở nhỏ mộng thấy 

một vị lão tăng nói: “Ngươi chỉ thọ được mười tám tuổi”. Sáng dậy thưa với 

cha,  cha  cho  là  mộng  huyễn  chẳng  đáng  tin.  Đến  khi  bệnh  sắp  chết,  cha 

mộng thấy lão tăng nói: “Đại hạn của con ngươi đã tới, nếu chẳng có sự lành 

lớn lao sẽ chẳng thể vãn hồi được đâu. Hãy nên làm gấp đi!” Ngày hôm sau, 

cha liền đối trước Đại Sĩ, lập nguyện cứu giúp rộng rãi, khắc kinh in tặng, thí 

quan  tài,  châu  cấp  [cho  người  nghèo  khó],  hăng  hái  lập  hạnh.  Sau  đấy,  lại 

mộng thấy vị lão tăng nói: “Con ngươi chẳng những không chết yểu mà còn 

có  thể  mong  được  vui  hưởng  tuổi  già”.  Quả  nhiên,  [Uông  Đức  Thành]  thọ 

ngoài chín mươi. 

(5)  Theo Cao Tăng  Truyện, tập 3, đời  Tống, sư Thích  Tông Uyên thuở 

bé  gặp  một  thầy  tướng  giỏi,  bảo:  “Uyên  tuổi  thọ  ngắn  ngủi,  hãy  gắng  trì 

phẩm Phổ Môn”, liền kính cẩn vâng lời trì tụng, tu tập trong cõi tục chẳng ai 

sánh bằng. Trong niên hiệu Thái Bình Hưng Quốc, Sư đoán trước ngày mất, 

thọ tám mươi ba tuổi. 

Trong lời bạt của Văn Trung Lâm Tắc Từ đời Thanh có viết:  “Thái Thú 

 Đồ  Tiềm  Viên  bị  bệnh  nguy  ngập,  mộng  thấy  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát  bảo: 

 ‘Theo  luật  cõi  âm,  hễ  cứu  mạng  thì  sẽ  tăng  tuổi  thọ,  thêm  phước  lộc,  ông 

 hãy gắng làm đi’. Tỉnh giấc, cả nhà bèn kiêng giết, mua loài vật đem phóng 

 sanh. Mùa Đông năm ấy, [ông Đồ] liên tiếp được bổ làm quan ở Viên Châu 

 rồi  đến  Cửu  Giang,  gia  cảnh  bèn  khá  lên,  bệnh  cũng  chóng  lành.  Do  vậy,  

 ông Đồ bèn viết một thiên cuối cho cuốn Phóng Sanh Lục để khuyên đời”. 



(6)  Theo  Cao  Vương  Kinh  Chứng  Nghiệm,  ông  Lý  Thiệu  Đình  ở 

Đồng Sơn đã bảy  mươi, không con cái, nuôi đứa cháu côi cút mới tròn bốn 

tuổi  thì  nó  bị  bệnh  nguy  ngập.  Ông  Đình  sáng  chiều  tụng  kinh  và  khắc  in 

kinh  biếu tặng. Đứa cháu được  lành. Ông  sanh được  một con trai, đến  năm 

mười sáu tuổi,  nó cùng  với  đứa cháu đều  vào  học trường  huyện. Ông Đình 

thọ đến 99 tuổi. 



Theo  Tứ Hương  Thảo  Đường  Bút  Ký,  Mao  Sĩ  Ngọc  ở  Trường  Châu 

do buôn bán vải thua lỗ, lại trúng sương gió, bị ho rất nặng, bèn phát nguyện 

tụng  chú  Đại  Bi,  liền  lành  bệnh.  Về  sau,  con  là  Đỉnh  Hanh  đón  về  phụng 

dưỡng tại kinh đô, thọ tám mươi tư tuổi, không bệnh tật mà mất. 





 1. Bèn có Thường Cô xẻo đùi, cha thêm tuổi thọ. Kim Thị cắt tay, bố 

 chồng tăng kỷ. 

  

 2.  Sơn  Anh  cầu  mẹ  hết  bệnh,  được  tặng  chén  nước  tràn  đầy.  Vân 

 Cô đáp tạ thần ân, khớp mộng ban cho hoàn thuốc. 

  

 3.  Tràng  phan  cùng  lay  động,  ngầm  bảo  vệ  thương  thế  ông  Bành. 

 Hoàn thuốc bôi vết thương, thở dài thương Lưu nhi khổ sở. 

  

 4. Chim ngậm quả son, linh dị  hợp mộng trao ngọc phượng.  Tụng 

 chú Bạch Y, hồn thoát khỏi Kim Kê triệu vời. 

  

 5. Văn Ngọc cảm ân, xưng tụng Phật pháp vô biên. Cảnh Hiền vâng 

 pháp, tin tưởng linh phù bậc nhất. 

  

 6. Chấn Hỗn, Học Tảo, mẹ đều tuổi hạc tăng cao. Lưu Tễ, Truyền 

 Anh, mẹ cũng thọ thêm mấy tháng. 

  

 7. Ấy là vì: Yêu vật, thương dân, trước hết phải có lòng  hiếu kính. 

 Thỉnh an, hầu bữa, có gì ngoài biết tuổi thung huyên. 

  

 8. Vì thế, phàm hiếu tử cầu thọ cho cha mẹ, quyết sẽ được thần linh 

 ngấm ngầm gia hộ  (Đoạn này ca tụng sự tăng thọ cho cha mẹ). 

  



(1)  Theo  Khải  Trinh  Dã  Thừa,  vào  đời  Minh,  con  gái  ông  Thường 

Mang ở Ích Phiên đức tánh chí hiếu, đã hứa gả cho con trai nhà họ Vương, 

nhưng chàng Vương đã chết sớm. Cô Thường về nhà họ Vương thủ tiết, mặc 

áo  vải  thô  mộc284,  ăn  chay,  thêu  tượng  Đại  Sĩ.  Sáng  dậy  tụng  phẩm  Phổ 

Môn,  chú  Đại  Bi,  tối  tụng  kinh  Di  Đà,  chú  Vãng  Sanh.  Cha  bị  bệnh  nguy 

ngập, bèn cắt thịt đùi dâng lên. Cha mộng thấy Đại Sĩ bảo: “Do con gái ông 

hiếu thảo nên được tăng thọ”. 

Theo  Tự  Cầu  Tập,  bà  Tôn  Kim  Thị  ở  Vũ  Tiến  tánh  tình  hiếu  thảo.  Bố 

chồng  ưa  làm  lành,  bà  Kim  bán  nữ  trang,  ruộng  nương  để  cung  cấp.  Bố 

chồng bệnh ngặt nghèo, muốn ăn bánh ít trần285. Bà Kim cắt thịt trên bắp tay 

để nấu súp và bún. Bố chồng ăn xong, ngủ yên. Thức dậy, bảo vợ: “Tôi vừa 

thấy Đại Sĩ đến, nói con dâu ông lòng hiếu chân thành thấu trời, nên cho ông 

thọ thêm một kỷ”. Cụ lành bệnh, quả nhiên mười hai năm sau cụ mới mất. 



(2)  Trong  Tín  Tâm  Lục,  Lưu  Sơn  Anh  nói:   “Tôi  phát  tâm  quỳ  tụng 

 các kinh chú Quán Âm, Chuẩn Đề để cầu cho mẹ được lành bệnh. Thoạt đầu 

 vì thân thể yếu đuối, gối đau không thể chịu đựng nổi, lén nghĩ mẹ bệnh đàm 

 hỏa286 đã lâu, chưa chắc tụng kinh sẽ lành ngay, hơi manh nha ý niệm thoái 

 thất.  Kế  đó,  nghĩ  tới  Khổng  Tử  đã  nói: “Vô  hằng  vô  khả  tác  vu  y”  (Người 

 không  có  ý  chí  thường  hằng  sẽ  không  thể  làm  đồng  cốt  hay  thầy  thuốc 

 được),  bèn  gắng  sức  làm.  Đối  với  chuyện  giúp  người  lợi  vật  đều  hoan  hỷ 

 phụng hành. Hơn một tháng, trọn chẳng còn [cảm thấy] đau khổ gì, nhưng 

 bệnh mẹ chợt nguy kịch, bảo tôi: ‘Mẹ bệnh mấy chục năm, có lúc phát bệnh 

 liền lành ngay. Nay con quỳ tụng kinh văn, đâm ra bệnh nặng hơn; chắc là 

 mẹ phước bạc chẳng thể nhận lãnh đấy chăng? Hãy ngừng, đừng tụng kinh 

 nữa’.  Tôi  khóc  thưa:  ‘Đây  là  do  con  chưa  đủ  lòng  thành,  chưa  trừ  được 

 vọng niệm’. Liền thắp hương, hướng lên trời, dập đầu đến chảy máu, thề trừ 

 vọng niệm ngõ hầu mẹ được khỏi hẳn. Đến đêm, mộng thấy Đại Sĩ kéo  mẹ 

 cùng ngồi, trao  cho một chén nước màu xanh bảo uống. Ngày hôm sau, bệnh 

 mẹ  giảm  hẳn  một  nửa,  rồi  lành.  Bệnh  dây  dưa  suốt  ba  mươi  năm,  từ  nay 

 vĩnh viễn khỏi hẳn”.   

Theo  Mộng  Viên  Tùng  Thuyết,  Văn  Tịnh  Hàm  Liêm  Phỏng  khi  làm 

huyện  lệnh  Nam  Xương,  do  mệt  nhọc  chồng  chất  thành  bệnh,  tình  thế  dần 

dần  suy  sụp.  Con  gái  đầu  lòng  là  Vân  Cô  kiền  thành  cầu  đảo  Đại  Sĩ,  hứa 

tụng  Cao  Vương  Kinh  một  vạn  biến.  Tụng  sắp  đủ  số,  Liêm  Phỏng  mộng 

thấy Đại Sĩ trao cho ba hoàn thuốc, ép nuốt, bệnh liền giảm. Buổi chiều, ông 

vào  nhà  trong,  thấy  con  gái  dâng  hương  hoa,  quỳ  trước  tượng  Phật.  Hỏi  ra 

thì  mọi  người  nói  là  tụng  kinh  đã  đủ  số  nên  dâng  hương  hoa  cúng  dường. 

Ông thuật lại giấc mộng, càng tin Đại Sĩ linh ứng. Về sau, ông làm đến chức 

Án Sát đất Lỗ (tỉnh Sơn Đông), thọ bảy mươi hai tuổi. 



(3) Theo Khải Trinh Dã Thừa, vào đời Minh, Bành Hữu Nguyên ở Ích 

Dương kiền thành tụng Quán Âm Kinh. Cha bị bệnh, ông Nguyên cắt tay để 

chữa  chạy.  Mẹ  bị  bệnh  nguy  ngập,  ông  Nguyên  khóc  lóc  cầu  đảo  Đại  Sĩ, 

nguyện  cắt  gan  cứu  mẹ.  Trong  đêm,  chợt  thấy  phan,  tràng  dẫn  đường  cho 

Đại  Sĩ,  ông  Nguyên  bèn  đốt  hương,  đảnh  lễ,  cầm  dao  tự  mổ.  Rạch  sáu  lần 

mà tim cứ vọt lên, phải mò tìm gan để cắt, đau đớn ngất đi. Tỉnh lại, bảo vợ 

đem  nấu dâng  mẹ, bệnh  liền  lành  ngay. Phổi của ông Nguyên thò ra  ngoài, 

vết thương không khép miệng được. Mọi người xót xa khẩn cầu Đại Sĩ; đến 

đêm,  mộng thấy Ngài dạy: “Phổi rút vào chẳng khó khăn gì. Ta muốn để ở 

ngoài suốt một trăm ngày để người đời nhìn vào, nhằm dạy họ hiếu thảo”. 

Theo  Dị  Đàm  Khả  Tín  Lục,  vào  đời  Thanh,  Lưu  Thị  ở  Vân  Huyện, 

phụng dưỡng mẹ chồng rất hiếu thảo. Mẹ chồng bị bệnh nghẹn hơi, liền cắt 

thịt đùi mình nấu cháo dâng lên, mẹ liền lành bệnh, nhưng bệnh lại phát ra, 

lại  cắt  thịt.  Thế  nhưng  cứ  cách  tuần,  lại  lên  cơn.  Lưu  Thị  cầu  đảo  Đại  Sĩ, 

nguyện bị bệnh thay. Thầy lang X... bảo xằng là gan người có thể trừ được 

gốc bệnh. Lưu Thị tin theo, dùng dao bén chọc dưới sườn, lôi gan ra cắt, ngã 

lăn ra, ngất đi. Chợt thấy Đại Sĩ  vỗ  về, bảo: “Con khổ quá!” rồi dùng  hoàn 

thuốc bôi lên vết thương khiến Lưu Thị tỉnh lại, đem nấu miếng gan ấy dâng 

lên  mẹ  chồng,  bệnh  trọn  chẳng  còn  phát  ra  nữa.  Về  sau,  mẹ  chồng  biết 

chuyện, hết sức đau lòng nói: “Con dâu [hiếu thảo] đến  mức như thế, ta nỡ 

lòng  nào”  bèn  bẩm  với  quan  xin  ban  thưởng  cờ  quạt.  Đấy  là  chuyện  trong 

tháng Sáu năm Kỷ Hợi (1779) đời Càn Long. 



(4) Theo Củ Trai Tạp Ký, vào đời Minh, Lý Mộng Khang mộng thấy 

Đại Sĩ trao cho con phượng bằng ngọc bèn sanh ra con gái. Con gái tròn bốn 

tuổi thì  mẹ  mất,  hết sức đau buồn! Thờ  mẹ kế hiếu thảo, cha nghèo, cô dệt 

vải cho cha bán. Có người dòng dõi nhà quan  mến mộ, xin kết hôn. Cô nói 

với  [cha  mẹ]:  “Bỏ  cha  mẹ  mình  để  phụng  dưỡng  cha  mẹ  người  khác,  con 

không muốn, nguyện suốt đời phụng dưỡng cha”. Cha bệnh, cô xả thân cầu 

đảo.  Sắc  thuốc  trong  sân,  có  con  chim  xanh  ngậm  một  quả  đỏ  chót  bỏ  vào 

siêu thuốc. Cha uống vào liền lành bệnh. Năm Sùng Trinh thứ 2 (1629), cô 

mất  năm  bốn  mươi  bảy  tuổi,  đau  lòng  không  được  thỏa  ý  nguyện  phụng 

dưỡng  cha  mẹ  suốt  đời.  Hoàng  Đạo  Châu  đề  trên  mộ  cô  ta  như  sau:   “Gia 

 Hòa hiếu trinh Lý thị nữ” (Cô gái hiếu trinh họ Lý ở Gia Hòa). 

Theo Nhất Hạnh Cư Tập, vào đời Thanh, Bách Vạn An ở Thường Châu 

thích làm lành không mệt mỏi. Vào thời Càn Long, mẹ ông ta bị bệnh. Ông 

An  từ  Tô  Châu  vội  trở  về.  Mẹ  đã  tắt  hơi,  mọi  người  sắp  đặt  quan  tài,  vải 

liệm.  Ông  An  buồn  thương,  xót  xa,  cầu  đảo  Đại  Sĩ,  tụng  chú  Bạch  Y  một 

vạn  hai  ngàn  lần,  nguyện  giảm  tuổi  thọ  của  chính  mình  để  tăng  thêm  thọ 

mạng  cho  mẹ,  rốt  cuộc  mẹ  tỉnh  lại.  Cụ  bệnh  mấy  ngày  rồi  ngồi  dậy  nói: 

“Thoạt đầu, ta bị  hai  viên  nha  lại  [cõi âm] dẫn đi, qua chỗ Thổ Địa, Thành 

Hoàng rồi mới đến Đông Nhạc. Vua Đông Nhạc nói: - Con của ngươi thành 

tâm cầu đảo, nhờ Đại Sĩ cứu khỏi chết, nên bèn tha về”. Ông An bèn khuyên 

mẹ tu Tịnh nghiệp. Về sau cụ được vãng sanh Tây Phương. 

Theo Bác Vật Chí, [thần núi] Thái Sơn (tức Đông Nhạc Đại Đế) chuyên 

triệu hồn người ta. Trịnh Huyền lại chú thích:  “Kim kê (gà vàng) là tinh linh 

 của Thái Sơn”.   



(5)  Theo  Thánh  Kinh  Hội  Toản,  Vạn  Văn  Ngọc  ở  Kinh  Sơn  tự  nói: 

 “Tôi trì Đại Bi Chú, Tâm Kinh, linh dị khôn ngăn thuật trọn. Gặp hung hóa 

 cát, khởi tử hồi sanh, quả thật chính thân tôi đã từng chứng nghiệm. Nhớ khi 

 mẹ tôi bị bệnh nguy ngập sắp mất, tôi đau lòng khóc lóc chảy cả máu, quỳ 

 trước  tượng  Đại  Sĩ,  tụng  một  biến  chú  Đại  Bi,  mẹ  liền  cảm  thấy  có  người 

 dẫn trở lại dương gian, dần dần thở thong thả, nói năng, cử động được, mấy 

 hôm sau là khỏe hẳn. Phật pháp vô biên, quả chẳng phải là lời nói dối” . 

Theo  Cầu  Phước  Chỉ  Nam,  vào  đời  Thanh,  Trữ  Cảnh  Hiền  ở  Cao  An, 

trong niên hiệu Đạo Quang, họng mẹ bị liệt, hơn mười ngày không thể uống 

thứ  gì  được,  máu  tươi  ngập  họng,  hơi  thở  như sợi  tơ.  Ông  Hiền  hứa  sẽ  thí 

tặng bộ Nam Hải Từ Hàng đang khắc và sách Cầu Phước Chỉ Nam mỗi thứ 

một  trăm  quyển,  kiền  thành  tụng  Tâm  Kinh  và  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm. 

Mẹ ói ra từng khối huyết to như trứng gà rồi bèn uống thuốc được, mấy ngày 

sau khỏi bệnh. Căn bệnh này giống như gia nghiêm (cha) bị thoát chứng287, 

đều cùng gặp nguy được an, càng thêm tin tưởng, trì tụng, lưu truyền thánh 

kinh (kinh Quán Âm, tức phẩm Phổ Môn và Tâm Kinh), quả thật là linh phù 

(bùa thiêng) bậc nhất để kéo dài mạng sống vậy. 



(6) Theo Quán Âm Kinh Cận Trưng, vào đời Thanh, Hồ Chấn Hỗn ở 

Hoài  Ninh  chuyên  tụng  Quán  Âm  kinh  chú.  Trong  niên  hiệu  Gia  Khánh, 

sống  nơi đất khách tại  Lĩnh Nam,  nhận được thư nhà, nghe  nói  mẹ đang bị 

bệnh nguy ngập, liền chí tâm sáng tối cầu đảo Đại Sĩ và thí kinh để cầu thọ, 

mẹ liền khỏi bệnh. 

Đời Thanh,  mẹ của Trương  Học Tảo ở  Lâm Xuyên  là  La  Thị, dốc lòng 

kính  tín  Đại  Sĩ.  Năm  Kỷ  Hợi  (1839)  đời  Đạo  Quang,  cụ  đã  bảy  mươi  hai 

tuổi,  chợt  đầu  váng,  bụng  đau.  Ông  Tảo  quỳ  tụng  Quán  Âm  kinh  chú  một 

ngàn biến, liền lành. 

Theo truyện Lưu Tễ trong bộ Lương Thư288, mẹ ông Tễ bị bệnh, ông Tễ 

tụng  Quán  Âm  Kinh  đến  một  vạn  biến.  Đêm  mộng  thấy  một  vị  Tăng  bảo: 

“Phu nhân đã tận số, nhưng do ông tinh thành chuyên dốc đến cùng cực, sẽ 

thọ được mấy chục ngày nữa”. Sáu mươi mấy ngày sau, cụ mất. Ông Tễ cất 

chòi bên mộ, có một cặp hạc trắng lượn quanh chòi. 

Theo lời tựa của bộ Nam Hải Từ Hàng, Đặng Truyền Anh ở Cao An nói: 

 “Anh tôi là Nguyên Đống đem hàm Tứ Phẩm do chính mình đã quyên được 

 xin  vua  chuyển  sang  phong  cho  ông  bà  nội,  nhưng  bà  nội  đột  nhiên  trúng 

 phong  không  nói  được.  Tôi  liền  kiền  thành  tụng  Cao  Vương  Kinh,  cầu  cụ 

 sống thêm một thời gian nữa để chờ cáo phong. Ngay hôm ấy, bà nội khỏe 

 dần. Mấy tháng sau, bằng sắc gởi tới thì mấy hôm sau đấy, bà nội mỉm cười 

 qua đời”. 



(7) Sách Mạnh Tử có câu:  “Thân thân nhi nhân dân, nhân dân nhi ái 

 vật” (Có  yêu  thương  người  thân  thì  mới  có  lòng  nhân  với  người  khác,  có 

lòng nhân với người khác thì mới có thể yêu thương muôn loài). Sách Lễ Ký 

viết:  “Hiếu tử hữu vấn an, thị thiện chi nghĩa”  (Người con hiếu thì có những 

hành  vi  hợp  đạo  nghĩa  như  hỏi  thăm  sức  khỏe,  hầu  cơm  [cha  mẹ]).  Luận 

Ngữ  có  câu:   “Phụ  mẫu  chi  niên,  bất  khả  bất  tri  dã”   (Con  cái  chẳng  thể 

không biết tuổi của cha mẹ). 



(8)  Theo  Quán  Âm  Kinh  Cận  Trưng,  mẹ  ông  Hoàng  Vân  Tú  ở  Tân 

Kiến  bệnh  nguy  ngập.  Ông  Hoàng  sáng  tối  kiền  thành  cầu  đảo  Đại  Sĩ, 

nguyện in tặng Cao Vương Kinh, mẹ được lành bệnh. 

Lại  nữa,  mẹ  của  Lý Nhất  Minh  ở  Đồng  Hương  tuổi  đã  bảy  mươi,  mắc 

bệnh  nặng.  Do  đi  mời  thầy  thuốc,  ông  Lý  đi  qua  ngôi  chùa  cổ,  trông  thấy 

trên  bàn  thờ  Đại  Sĩ  có  cuốn  Cao  Vương  Kinh,  thầm  nguyện  mẹ  được  lành 

bệnh sẽ in tặng một ngàn hai trăm quyển. Ngay đêm ấy, bệnh mẹ giảm quá 

nửa, liền khắc in ngay trong đêm, chưa đầy nửa tháng bệnh mẹ đã khỏi hẳn. 

Theo Bạch Y Kinh Cận Trưng, con gái nhà họ Lý ở Đại Hưng, theo cha 

đến chỗ làm quan. Cha bệnh nguy ngập, cô ngày đêm cầu khẩn Đại Sĩ, mộng 

thấy được Bồ Tát khẩu truyền Bạch Y Kinh. Cô niệm đến một vạn hai ngàn 

biến, cha khỏi bệnh, thọ tám mươi mốt tuổi. 

Lại có cô gái họ Dương, cha bị nổi nhọt đinh ở chân, thuốc men vô hiệu. 

Cô hằng ngày lạy Đại Sĩ, quỳ tụng Bạch Y Kinh và thề nguyện khắc in biếu 

tặng, chỉ mấy hôm, nhọt đinh đã lành. 

Lại còn có Châu Khởi Phụng ở Ngô Huyện, mộng thấy thần bảo mẹ sắp 

hết  tuổi  thọ,  ông  Châu  liền  kiền  thành  tụng  chú  Bạch  Y  một  vạn  hai  ngàn 

biến, in tặng một ngàn hai trăm quyển, mẹ thọ tới tám mươi mấy tuổi. 

Theo  Nam  Hải  Ký,  trong  niên  hiệu  Gia  Khánh  đời  Thanh,  Túc  Khải  ở 

Quế  Lâm  kể:   “Ông  nội  tôi  hai  đùi  lở  loét,  gân  da  rữa  nát.  Cha  tôi  hoảng 

 hốt,  hằng  ngày  tụng  Quán  Âm  Chú  mấy  ngàn  biến,  in  tặng  một  ngàn  hai 

 trăm quyển, bệnh của ông nội không thuốc mà lành. Về sau, cha bị bệnh khí 

 thống, Khải thầm cầu nguyện Đại Sĩ, hứa in tặng Nam Hải Ký, lại còn tụng 

 chú không ngớt, chẳng đầy mấy ngày cha khỏi bệnh”. 

Theo  Linh  Nghiệm  Ký,  Hoa  Đình  Tướng  là  người  đời  Thanh  nói: 

 “Trong niên hiệu Càn Long, tôi bị bệnh, tứ chi chẳng thể cử động, ăn uống 

 không nuốt xuống được, khắp thân đau đớn, ngứa ngáy, đầu tóc rụng sạch. 

 Thầy  thuốc  nói:  “Sống  chẳng  quá  ba  ngày  nữa!”  Mấy  đứa  con  bèn  kiền 

 thành tụng Cao Vương Kinh một tạng, in năm ngàn quyển, hứa mỗi năm tận 

 hết  sức  mua  loài  vật  phóng  sanh.  Ngay  trong  hôm  ấy  tôi  có  thể  cử  động 

 được, ngứa đau giảm dần, chẳng mấy hôm đã lành bệnh” . 





 1.  Bèn  có:  Phóng  sanh,  kiêng  giết,  Ngưng  Cô  thoát  sản  nạn.  Kêu 

 cầu, cứu khổ, Đổng Mẫu hối thiện căn. 

  

 2.  Triệu  Canh  soạn  Minh  Du  Xác  Ký,  Linh  Hóa  nghe  Tâm  Địa 

 Quán Kinh. 

  

 3. Tri Kiệm xem sổ ghi tương lai, Soái Thị được tính thêm nửa kỷ. 

  

 4.  Tự  tu,  răn  người,  Khai  Nguyên  được  thả.  Giữ  phận  sống  yên, 

 Dương Lượng hoàn sanh. 

  

 5. Ông Cố làm lễ, được ngắm thân quảng đại. Họ  Tào trì  trai, bèn 

 uống nước thanh lương. 

  

 6.  Đấy  đều  là  tên  ghi  trong  sổ  quỷ,  rốt  cuộc  cùng  Tần  điệp289  hồi 

 sanh.  Dẫu  chưa  soạn  Chiêu  Hồn  Phú,  vẫn  kể  chuyện  trong  cung  nhà 

 Hán. 

  

 7. Cành liễu phe phẩy, biến thành tục mạng thang290. Ban bùn Mâu 

 Ni,  chính  là  phản  hồn  dược.  Đây  chính  là  sự  ban  vui  thứ  ba  của  Đại  Sĩ 

 vậy  (đoạn này ca tụng việc đã chết rồi sống lại) 

  



(1)  Theo  Ngọc  Lịch  Cận  Báo,  Viên  Ngưng  Cô  ở  Dậu  Dương  bị  sản 

nạn, hồn đến địa phủ. Diêm Vương tra sổ, bảo: “Người đàn bà này phạm lỗi 

quá nhiều”, sai quỷ giải sang Nhị Điện chịu tội. Một viên quan trình sổ lên, 

thưa: “Viên thị nhà họ Tiền291 khuyên bố mẹ chồng đừng đốt trùng kiến ba 

lần. Lại khuyên chồng in năm ngàn tờ Giới Sát Văn, góp tiền in tặng ba ngàn 

trương Ngư Lam Quán Âm Phóng Sanh Kinh, Ngọc Đế phê chuẩn cho bà ta 

thọ  thêm  ba  mươi  năm  nữa”.  Vua  đứng  dậy  chắp  tay,  khen:  “Lành  thay! 

Lành thay!” sai đưa về cõi dương, liền tỉnh lại. 

Theo  Pháp  Hoa  Cảm  Thông,  trong  niên  hiệu  Thuần  Hy  đời  Tống,  mẹ 

ông Đổng là Lý Thị ở Nhiêu Châu mắc bệnh đã chết rồi sống lại, thuật rằng: 

 “Thoạt  đầu  vào  âm  phủ,  đi  trong  đồng  hoang  mấy  dặm.  Đến  thành,  nghe 

 tiếng người ầm ĩ, nhưng tối đen như mực, tự nghĩ: ‘Ta tụng phẩm Phổ Môn 

 ba mươi mấy năm, nay lọt sổ quỷ, há Bồ Tát chẳng cứu giúp hay sao?’ Ngay 

 lúc ấy, ta hô to: ‘Cứu Khổ Quán Thế Âm Bồ Tát’ khoảng trăm lần, chợt có 

 người  nắm  cánh  tay  trái  ta  dẫn  đi,  dần  dần  cảm  thấy  sáng  sủa  như  ban 

 ngày,  thấy  Đại  Sĩ  hiện  tướng  phụ  nữ,  anh  lạc  khắp  thân,  chiếu  ngời  lóng 

 lánh, mùi hương lạ sực nức, tướng hảo đoan nghiêm. Do vậy, bèn xin Ngài 

 cứu mạng. Đại Sĩ dạy: ‘Số ngươi đã tận, nhờ từ trước đã có thiện căn, nên 

 ta đến cứu giúp. Hãy nên gấp trở về, sáu năm sau sẽ lại gặp gỡ’. Ta lễ tạ thì 

 Ngài  cất  bước  vọt  lên  cao,  tha  thướt  bay về  Tây  Phương.  Liếc  trông  phan, 

 lọng   dẫn  đường,  vàng  ngọc  sáng  ngời,  rộn  lòng,  chóa  mắt,  đột  nhiên  tỉnh 

 lại”.  5 năm sau, cụ không bệnh mà mất. 



(2)  Theo  Minh  Du  Xác  Ký,  vào  đời  Thanh,  Châu  Triệu  Canh  ở 

Trường Châu, vợ là Trình Thị, vào năm Đạo Quang 12 (1832), bệnh gan bộc 

phát, liền nói giọng quỷ, khẩn cầu Triệu Canh hãy tụng chú Đại Bi để giúp 

siêu  độ.  Do  vậy,  hỏi  quỷ  có  oán  thù  đời  trước  với  người  bệnh  hay  không? 

Đáp: “Không có!” Hỏi: “Bệnh không sao ư?” Đáp: “Chí tâm niệm Phật ắt sẽ 

được lành”. Tháng Tám năm sau, bệnh lại phát ra, hai mươi mấy ngày chẳng 

ăn  uống  gì  được,  bèn  niệm  Phật  không  ngớt.  Sau  đó,  bà  vợ  hôn  mê  chẳng 

biết gì, hồn đi vào cõi âm, thấy Diêm Vương thẩm tra tù nhân, thiện ác đều 

rất  rõ  rệt.  Do  Trình  Thị  ăn  chay  niệm  Phật,  niệm  Kim  Cang  Kinh,  Đại  Bi 

Chú, nên vua bèn thả về. Bà ta bèn kể tỉ mỉ những điều đã thấy, Triệu Canh 

ghi lại [thành bộ Minh Du Xác Ký] để khuyên đời. 

Trong  lời chú thích của Quán  Âm  Linh  Cảm Tụng có  ghi: Vị Tăng tên 

Linh Hóa khi chưa xuất gia, chết vì bệnh dịch, nghe vị cai quản cõi âm giảng 

Tâm  Địa  Quán  Kinh292.  Nghe  xong,  Quán  Âm  dẫn  đường,  tỉnh  lại,  về  sau 

xuất gia trong tông Thiên Thai. 



(3) Theo Triều Dã Thiêm Tải, đời Đường, Mạnh Tri Kiệm lúc nhỏ bị 

bệnh  chết,  hồn  vào  cõi  âm,  gặp  người  quen  làm  nha  lại  ở  đó  bảo:  “Ngươi 

vốn không có phước quả, khó thể trở về được”. Kiệm thưa: “Cháu tụng Tâm 

Kinh, Cao Vương  Kinh,  ước chừng ba bốn  vạn biến”. Nha  lại kiểm sổ, tâu 

lên vua, vua phán thả về. Lại còn cầm sổ chỉ cho biết chuyện tương lai, bèn 

tỉnh lại. Về sau, mọi chuyện đều ứng nghiệm. 

Theo  Hải  Nam  Nhất  Chước,  vào  đời  Thanh,  vợ  của  quan  Tỷ  Bộ  Kim 

Quang Đẩu xứ Phụng Tân là Soái Thị thờ Đại Sĩ, lúc sáu mươi mấy tuổi bị 

bệnh mất, ba ngày sau sống lại, [kể chuyện] vào cõi âm, thấy Đại Sĩ bảo với 

Diêm  vương:  “Bà  này  kiền  thành  tụng  Quán  Âm  Kinh,  lại  có  công  đức  in 

tặng  rất  nhiều,  hãy  nên  cho  thọ  thêm  nửa  kỷ”.  Vua  cho  bà  Soái  sống  lại, 

được  đi  khắp  địa  phủ,  tận  mắt  thấy  người  thọ  khổ  đông  đúc.  Có  bầy  chim 

khoét  mắt,  máu tuôn khắp thân,  nói đó  là quả báo do  giết sanh  mạng chim. 

Lại vỏ ốc chất thành núi, lũ quỷ khoét thịt người dồn vào đó, bảo là quả báo 

do ăn thịt các loại ốc. 



(4) Về chuyện hoàn hồn của Chương Khai Nguyên xin xem trong lời 

chú thích thứ bảy trong phần cứu khỏi đọa lạc. Ông ta khi đi khắp địa ngục 

xong, người cứu nói: “Ông trở về hãy nên tự tu, răn người, đừng lơi lỏng chí 

ấy” rồi sống lại. 

Theo  Chuyển  Nhân  Lục,  cuối  niên  hiệu  Thuần  Hy  nhà  Tống,  Dương 

Lượng  bị bệnh chết đi,  vào cõi âm. Diêm  Vương  hỏi có công đức  gì, thưa: 

“Con  niệm  Quán  Thế  Âm  Kinh”.  Vua  hỏi:  “Làm  chuyện  lành  nào?”  Thưa: 

“Chẳng có điều  lành  nào để kể, chỉ  giữ phận sống  yên  mà thôi!” Vua kiểm 

sổ, thấy đúng như lời nói, bèn cho sống lại. 



(5)  Vào  đời  Minh,  Cố  Vỹ  ở  Thường  Thục  tánh  tình  cẩn  thận,  trung 

hậu, chết trong niên hiệu Vạn Lịch. Ba ngày sau sống lại, kể:  “Lúc mới chết 

 đích thân thấy hình dáng thật sự của Đại Sĩ, giống như tượng Ngài đang đi 

 được thờ tại chùa Hổ Khâu, nhưng thân to lớn hơn, từ trên không trung hạ 

 xuống.  Vỹ  đầu  mặt  đảnh  lễ.  Trong  khoảnh  khắc,  Bồ  Tát  ẩn  hình,  coi  khắp 

 địa ngục rồi tỉnh lại” . 

Tào Học Cứu ở Thái Thương chết vì bệnh dịch, thấy bà cụ mặc áo trắng 

bảo: “Ngươi trì trai, ta cứu  ngươi”. Thưa:  “Bồ Tát cứu con, con  nguyện trì 

trai”. Bà cụ bảo uống nước, tâm cốt thanh lương bèn sống lại; thì ra đã chết 

một ngày đêm rồi. Bèn suốt đời ăn chay, thờ phụng Quán Âm. 



(6)  Theo  Tả  Truyện,  người  nước  Tấn  bắt  được  gián  điệp  của  nước 

Tần, đem giết ở Giáng Thị. Sáu ngày sau, gã gián điệp ấy sống lại. 

Thời  Chiến  Quốc,  Tống  Ngọc  soạn  bài  Chiêu  Hồn  Phú.  Theo  Bác  Vật 

Chí, cuối đời Hán đại loạn, có kẻ quật mồ chôn cung nữ thời Tiền Hán, các 

cung nữ vẫn còn sống, đều đi ra, bình phục như cũ. Quách Hậu293 nhà Ngụy 

nhận  họ  làm tay chân,  hỏi chuyện  trong cung thời  Hán,  họ đều trả  lời  rành 

rọt. 



(7)  Với  câu  trước,  xin  hãy  xem  lời  chú  thích  thứ  18  trong  phần  cứu 

đọa lạc. 

Theo  Kiến  Văn  Lục,  vào  đời  Thanh,  Thang  Sính  ở  Phiêu  Thủy  nhà 

nghèo, nuôi mẹ có hiếu. Chợt bị bệnh mất đi, hồn đến Đông Nhạc. Ông Sính 

xót xa xin [Đông Nhạc Đại Đế] hãy thương mẹ ông ta không người hầu hạ, 

phụng dưỡng. Vua sai đưa sang chỗ Khổng Thánh định đoạt. Trở về gặp Phổ 

Môn Đại Sĩ, bèn xót xa khẩn cầu cho sống lại. Đại Sĩ bảo: “Đấy là lòng hiếu 

thảo. Lại từng cự tuyệt gái lả lơi, tương lai sẽ cao xa, hãy nên cho hoàn hồn 

gấp”. Quỷ thưa: “Xác đã mục thì làm thế nào?” Đại Sĩ sai Thiện Tài lấy bùn 

Mâu  Ni,  sắc  như  Chiên  Đàn,  dùng  bùn  bọc  thây  ba  lớp,  những  chỗ  hư  nát 

trông  hoàn  hảo  như thường. Hồn từ  miệng chui  vào [xác], bèn sống  lại. Về 

sau, Thang Sính đỗ Tiến Sĩ thời Thuận Trị, suốt đời trai giới. 

Theo Thập Di Ký, trong năm Đình Hòa nguyên niên (92) đời Hán, nước 

Nhục  Chi  tiến  cống  Phản  Hồn  Hương.  Về  sau  bị  dịch  lớn,  vua  đốt  lên, 

những ai chết chưa quá ba ngày đều sống lại. 

 

---o0o--- 



2.2.3.4. Được con 

 

 

 1. Bèn có: Bảy ngày thân thể biến hóa,  kể mãi chuyện đẹp Tự Cô. 

 Khoảnh khắc đổi hình, ai nấy gọi tên Phật Tứ. 

  

 2.  Cúng  ngàn  vàng  dựng  gác,  sanh  liên  tiếp  anh  em.  Hứa  kỳ  hạn 

 sáu ngày, Tín, Trung cùng già cả. 

 

 3.  Mây  màu  vờn  quanh,  thơm  ngát  tranh  Lý  Thanh  ẵm  trẻ,  trăng 

 tròn, hoa trổ, Phan Chiếu ngâm vịnh nhà thêm người. 

  

 4.  Hương  vòng  in  chữ,  ấm  lòng  Chương  Tảo  lúc  tàn  niên;  dương 

 liễu làm con, ứng Tân Trai thiết tha bái vọng. 

  

 5. Họ Cát truyền kinh, quan dân được lợi. Thí chủ Phan công, tăng 

 sĩ sanh đôi. 

  

 6.  Chú  cháu  họ  Phó,  nối  gót  quy  y.  Anh  em  họ  Lý,  chen  vai  tin 

 tưởng. 

 7. Văn Sản sanh được con trai, cháu vốn giống cậu. Tử Thúy có người 

 nối dõi, cháu phải hầu cô. 

  

 8.  Tươi  cười  ban  tặng,  đền  bù  họ  Trâu  sửa  lỗi  .  Khớp  với  điềm 

 mừng, ông Hùng trừ sạch đa nghi. 

  

 9.  Lương  Văn  xây  dựng  Bạch  Hoa  Am,  Long  Tướng  mộng  được 

 trao con đỏ. 

  

 10.  Chí  Thuần  khắc  ván,  khen  ngợi  “như  vang  ứng  tiếng”,  Đạo 

 Đức mộng lan, may đã cải tà quy chánh. 

  

 11.  Mừng  được  hậu  duệ  dằng  dặc,  ca  tụng  trọn  khắp  đất  Kinh, 

 Hành.  Vịnh  câu  “con  cháu  đông  đầy”,  tiếng  ngâm  rền  miền  Huy,  Vụ 

 (tổng cộng hai đoạn). 

  



(1) Theo Thuật Dị Ký, cụ Hoàng ở Kinh Châu đã già và góa vợ, dốc 

lòng ham làm lành. Có một gái tên là Tự Cô, tuổi vừa mười bốn, học chữ với 

cha,  thông  minh,  hiền  hậu,  thêu  tượng  Bạch  Y  Đại  Sĩ,  lễ  bái  hết  sức  kiền 

thành. Một đêm, Tự Cô mộng thấy Đại Sĩ nói: “Cha ngươi hiếu nghĩa, chẳng 

nên  không  có  ai  nối  dòng.  Hiềm  rằng  tuổi  đã  già  [không  thể  có  con  được 

nữa], ta biến ngươi thành con trai”. Bảo cô ta nuốt viên thuốc màu hồng, cô 

ta  cảm  thấy  một  luồng  hơi  nóng  xông  thẳng  xuống  dưới,  ngủ  mê  mệt  suốt 

bảy ngày, tỉnh dậy thì đã thành thân trai. Nhà chàng rể kinh ngạc cho là dối 

trá,  kiện  lên  quan  để  kiểm  nghiệm  thật  hư,  người  tới  xem  đông  nghịt.  Tôn 

Nguyên Phương đề thơ rằng:  “Trong mơ biến hóa sao kỳ lạ, má hồng bỗng 

 chốc biến mày râu” . 

Theo  Kỷ  Cầu  Thư,  vào  đời  Minh,  Dương  Hoàng  ở  Đương  Đồ  tận  lực 

học Nho. Gặp lúc quân binh vây làng, chẳng nỡ lìa phần mộ tổ tiên, giấu thê 

thiếp và con trai trong rừng sâu, một mình canh mộ. Quân lính kéo đến, bắt 

được ông, vội đem dìm chết. Đứa con trai lên  mười, từ trong rừng thấy cha 

bị chết đuối, cũng  gào khóc chạy ra, gieo  mình  xuống  nước chết. Khi ấy  là 

ngày  Mười  Sáu  tháng  Ba  năm  Bính  Tuất  (1646)  đời  Thuận  Trị.  Đến  sáng, 

hai cái xác ôm nhau nổi lên, ai trông thấy cũng ứa lệ. Vợ ông ta là Lục Thị 

thôi ăn  mặn, thờ tượng Đại Sĩ trong  nhà, sáng tối  niệm Phật, vừa  niệm  vừa 

tuôn  nước  mắt.  Mộng  thấy  một  bà  lão  dẫn  một  đứa  nhỏ,  bảo  “tặng  cho 

ngươi”.  Tỉnh  dậy,  bèn  cầu:  “Nguyện  người  thiếp  là  Trương  Thị  đang  có 

mang sẽ sanh được con trai thì là do Bồ Tát ban cho”. Cuối năm, người thiếp 

sanh con gái, bà Lục khóc lóc: “Nay đã hết rồi!” Đến mùa Xuân, bà mời các 

vị  bề  trên  trong  họ  đến  nói:  “Chồng  tôi  không  có  con,  tài  sản  đơn  bạc  nên 

chia  cho  các  cháu  trai.  Tôi  xin  thâu  tô  để  có  cái  lo  toan  cơm  áo  nuôi  con 

gái”. Nói chưa  xong đã  đau đớn khóc ròng. Mọi  người bất  nhẫn,  nói: “Đợi 

tới giáp năm ông Hoàng, sau khi làm Phật sự xong sẽ bàn định”. Đến kỳ, hội 

họp  thân  tộc,  ngày  hoàn  tất  trai  đàn  nhằm  đúng  hôm  Mười  Sáu  tháng  Ba, 

đứa bé gái khóc oa oa không ngớt, Trương Thị ôm nó đặt lên gối, chợt như 

bị bóng đè chẳng tỉnh. Bé gái khóc càng dữ. Bà Lục phải kêu ầm lên thì bà 

Trương  mới  tỉnh,  bồng  con  lên  thì  nó  đã  biến  thành  thân  nam,  nhìn  nhau 

kinh hãi, ngạc nhiên. Họ hàng xúm lại thấy mặt mũi nó vẫn như cũ, nhưng ở 

chỗ kín còn vằn vện dấu máu, mới biết Bồ Tát báo mộng chẳng sai, rồi đem 

nó lễ trình trước bàn Phật, đổi tên là Phật Tứ (Phật ban cho). Trương huyện 

lệnh  sai  xét  nghiệm,  tra  hỏi  tông  tộc,  phê  rằng:  “Nếu  sự  biến  hóa  của  đứa 

con  không  thật,  lũ  cháu  trai  há  chẳng  muốn  chia  điền  sản  ư?”  Hạc  Động 

Tử294 nói:  “Linh cảm đến mức ấy, đá nứt vỡ, trời rúng động vậy”. 



(2)  Theo  Hiện  Báo  Tùy  Lục,  đầu  đời  Thanh,  Đàm  Hiến  Khanh  nhà 

giàu  có  nhưng  không  có  con  trai,  người  trong  họ  ngắm  nghé  phân  chia  tài 

sản.  Ông  Hiến  giận,  dùng  năm  ngàn  lạng  vàng  tổ  chức  đàn  tràng  Đại  Bi 

Sám,  lễ  sám  suốt  bốn  mươi  chín  ngày,  người  thiếp  bèn  sanh  con  trai,  bọc 

thai trắng tinh. Người vợ cả bèn phát tâm quyên tặng một ngàn lạng vàng để 

dựng  Bạch Y Các; không  lâu sau  lại sanh  con trai, bọc thai cũng trắng  như 

lần trước. Anh và em đều vào học trường huyện. 

Theo  Trần  Hoài  Tích  Bút  Ký,  Uông  Mậu  Huy  ở  Kỳ  Môn  không  có 

người  nối  dõi,  bèn  niệm  và  tặng  Cao  Vương  Kinh,  rộng  làm  các  thiện  sự, 

mộng  thấy  Đại  Sĩ  ẵm  một  đứa  trẻ  bảo:  “Ngươi  hãy  khéo  đỡ  lấy.  Sáu  ngày 

sau sẽ đến ẵm đi, sẽ lại ẵm đến một đứa trẻ nữa”. Thế rồi ông sanh liên tiếp 

hai  đứa  con  trai,  trưởng  là  Nhân  Trung,  thứ  là  Nhân  Tín.  Sau  này,  Nhân 

Trung mất năm sáu mươi tuổi, [lúc ấy, người nhà ông Uông] mới hiểu được 

ẩn ngữ trong giấc mộng. 



(3)  Theo  Trì  Nghiệm  Ký,  vào  đời  Minh,  Hình  Khoa295  Lý  Thanh  có 

một con trai chết vì bệnh đậu, mẹ nó bèn kiền thành tụng Cao Vương Kinh. 

Ông  Thanh  mộng  thấy  Đại  Sĩ  ẵm  một  đứa  trẻ  đến,  bảo:   “Như  vân,  như 

 nguyệt” .  Sáng  dậy,  ông  X...  tặng  cho  ông  Lý bức  tranh  thêu  Quán  Âm  ẵm 

đứa  bé  giống  hệt  như  trong  giấc  mộng.  Trên  bức  tranh  ấy  có  bài  thơ,  [mở 

đầu bằng câu]:  “Thái vân hương nhiễu hải thiên triều”  (Mây màu vờn biển 

thơm trời thẳm). Câu cuối bài thơ là:  “Hoàn lai đan quế nguyệt trung phiêu”  

(Trở về, quế thắm nhẹ lay trăng), phù hợp với hai chữ “vân” và “nguyệt”. Về 

sau, quả nhiên sanh con trai. 

Theo Linh Ứng Ký, Phan Chiếu ở Ngô Giang đốt sớ cầu con trước tượng 

Đại  Sĩ. Năm sau, giữa Xuân, sanh được  một trai.  Làm thơ kỷ  niệm có câu: 

“U Yên lão khứ tuyết doanh điên, hỷ kiến hoa sanh nguyệt hựu viên”  (U Yên 

già khọm, tuyết đầy non, mừng thấy hoa đơm, nguyệt lại tròn). 



(4)  Theo  Quái  Viên,  Chương  Tảo  tuổi  gần  bảy  mươi,  không  có  con 

trai, lễ Đại Sĩ, mộng thấy trước tòa của Đại Sĩ, chuỗi hương vòng in một chữ 

Tử (con), rồi người thiếp sanh được một trai. 

Dương  Tâm  Trai  ở  Nhạc  Châu,  triều  bái  Phổ  Đà,  mộng  thấy  Đại  Sĩ  bẻ 

cành  liễu  trong  tịnh  bình  ban  cho,  bảo:  “Cho  nó  làm  con  ngươi”.  Đứa  con 

trai sanh ra được đặt tên là Tự Liễu. 



(5)  Theo  Cao  Vương  Cảm  Ứng  Ký,  đời  Đường,  Cát  Trường  Niên  ở 

Hành  Dương  không  người  nối  dõi.  Vị  lão  tăng  khuyên  ông  Cát  tụng  Cao 

Vương  Kinh, bảo: “Sanh con sẽ có điềm  lạ là bọc thai  kép  màu trắng”. Vợ 

chồng bèn tụng kinh đủ một tạng; về sau, sanh được ba con trai, đều có bọc 

thai  kép  màu  trắng.  Quan  Thái  Thú  chính  mắt  thấy  sự  linh  nghiệm  ấy,  bèn 

cho  khắc  ván  ấn  tống.  Vợ  chồng  Giang  Tể  ở  Vũ  Dương  thọ  trì  kinh  cũng 

được quả báo tốt đẹp. 

Theo Khoáng Viên, Phan Hải Tân ở Thuận Thiên không con, nỗ lực làm 

lành,  cúng  dường  chùa  Tăng.  Có  hai  vị  lão  tăng  cảm  kích,  thề  trước  tượng 

Đại Sĩ,  nguyện  làm con ông bà  để báo đáp. Một  hôm, ông  Phan đang  ngồi 

trong  gian  giữa, chợt thấy  hai  vị Tăng đi  vào  nhà,  vợ bèn sanh đôi  hai con 

trai. Cho  người sang chùa  hỏi thăm  hai  vị  lão tăng thì  họ đã  viên tịch cùng 

một lúc. 



(6) Theo Ứng Nghiệm Ký, Phó Quốc Trấn ở Tân Kiến không con, chú 

là Quảng Nghiêu đông con trai; do vậy, khuyên: “Chú tụng Quán Âm Kinh 

nhiều năm, sao cháu không bắt chước?” Ông Trấn bèn kiền thành tụng, năm 

sau  sanh  con.  Thí  kinh  hai  ngàn  quyển  lại  có  thêm  con,  cùng  thi  đậu  làm 

quan. 

Theo Bạch Y Linh Nghiệm, Lý Tá Nghiêu ở Hành Sơn không con, anh 

là  Thọ  Nghiêu  có  được  quyển  kinh  Bạch  Y  bèn  cùng  nhau  mở  trai  đường, 

thờ tượng Đại Sĩ, tụng kinh, thí tặng, mỗi người đều có một con trai. 



(7)  Theo  Cảm  Ứng  Ký,  Thái  Thú  Tùng  Giang  là  Phí  Vĩnh  Niên  in 

tặng  Cao  Vương  Kinh,  sanh  được  một  con.  Truyền  cách  này  cho  cháu  là 

Giang Văn Sản, anh ta cũng sanh được một con trai, năm mười tám tuổi, nó 

đậu khoa thi Hương. 

Theo Nam Hải Từ Hàng, vào đời Minh, Long Tử Huy ở Lô Lăng không 

người nối dõi, em gái ông ta có được quyển kinh Bạch Y, đọc những chuyện 

linh  ứng  do  cầu  con,  bèn  khuyên  chị  dâu  trì  tụng.  Chị  dâu  phát  nguyện  ăn 

chay, tụng kinh. Năm sau, sanh được một trai, khôi ngô khác thường. 

Theo Tấn Thư, Hà Vô Kỵ296 tàn ác giống như cậu hắn. Sách Tả Truyện 

có câu:  “Điệt tùng kỳ cô”  (Cháu làm bầy tôi cho cô)297. 



(8)  Theo Nam  Hải  Từ  Hàng,  vào đời Thanh,  Trâu  Lỗ ở  Lâm  Xuyên, 

trong  thời  Ung  Chánh  kiền  thành  tụng  Quán  Âm  Kinh,  sanh  được  hai  con. 

Tự nhủ: “Chưa chắc đã là sức của Bồ Tát”, tâm liền bê trễ. Hai đứa con chợt 

chết yểu, bèn kiền thành cầu đảo Đại Sĩ, thệ nguyện thí kinh. Vợ mộng thấy 

Bạch Y Đại Sĩ tươi cười, đáng mến, ẵm một đứa bé đặt lên chõng, hôm sau 

liền  sanh  con.  Hơn  một  năm  sau,  lại  mộng  thấy  giống  như  trước,  lại  sanh 

một con. 

Lại  nữa,  Hùng  Thiên  Ích  ở  Ích  Dương,  sáu  mươi  tuổi,  không  con,  thấy 

Quán  Âm  kinh  chú  linh  nghiệm,  bèn  ăn  chay  tụng  niệm,  ấn  tống.  Vợ  nằm 

mộng  thấy  gấu298,  vui  vẻ  kể  với  chồng,  ông  vẫn  cho  là  huyễn  mộng.  Mùa 

Xuân năm sau, quả nhiên sanh con trai phù hợp giấc mộng. 



(9)  Theo  Phổ  Đà  Chí,  vào  đời  Minh,  Đô  Ty299  huyện  Định  Hải  là 

Lương Văn do cầu con được cảm ứng, bèn bỏ tiền cậy vị Tăng trong chùa là 

Dục Quang dựng Bạch Hoa Am. 

Theo  Từ  Lâm  Tập,  chư  sanh  Hà  Long  Tướng  ở  Quảng  Châu  đã  năm 

mươi  tuổi  nhưng  không  có  người  nối  dõi,  bèn  thờ  tượng  Thiên  Thủ  Thiên 

Nhãn, sáng tối kiền thành lễ tụng. Mộng thấy Đại Sĩ trao đứa bé đỏ hỏn, bèn 

sanh liên tiếp ba con trai. 



(10)  Theo  lời  bạt  của  Cao  Vương  Kinh  thì  Hồ  Chí  Thuần  ở  Phù 

Lương  cùng  với  vợ  họ  Uông  tụng  Cao  Vương  Kinh.  Bà  Uông  mộng  thấy 

nhiều người đến xin kinh, bèn hứa in ra biếu tặng. Độ một tháng sau có thai, 

sanh con nhằm đúng ngày khởi công khắc bản in. Trong lời bạt, ông Thuần 

viết:  “Bồ Tát như vang ứng theo tiếng, chẳng thể nghĩ bàn” . 

Theo Minh Tường Ký, thời Lưu Tống, Tôn Đạo Đức theo Đạo giáo, làm 

quan  Tế  Tửu300,  tuổi  đã  năm  mươi  mà  không  con.  Một  vị  sa-môn  khuyên 

ông  Tôn  hãy  chí  tâm  lễ  tụng  Quán  Âm  Kinh.  Ông  liền  bỏ  không  theo  Đạo 

giáo nữa, dốc lòng thành tụng Quán Âm, liền có giấc mộng lạ, vợ sanh được 

con trai. 

Theo Tả Truyện, người thiếp của Trịnh Văn Công là Yến Cật mộng thấy 

thiên  sứ  trao  cho  cành  lan,  bảo:  “Cho  nó  làm  con  nhà  ngươi”,  liền  sanh  ra 

[Trịnh] Mục Công, nên đặt tên là Lan. 



(11) Theo Linh Ứng Ký, Giang Liên ở Miện Dương phát nguyện tụng 

Bạch Y  Kinh để cầu con. Mộng thấy Đại  Sĩ trao cho đứa bé bảo: “Thưởng 

cho ngươi dốc lòng thành tụng kinh”. Qua năm sau bèn sanh con trai. 

Theo  Cảm  Ứng  Ký,  Kha  Thắng  Xuân  ở  Vũ  Xương  tuổi  đã  năm  mươi, 

không con, vợ chồng ngày Rằm, mồng Một ăn chay, tụng Cao Vương Kinh 

trọn đủ tám tạng. Trong ba năm, liên tiếp sanh hai trai, một gái. 

Theo Quán Âm Kinh Cận Nghiệm, Tông Duy Viên ở Kinh Quận, vợ họ 

Trương  nhiều  lần  bị  sản  nạn,  bèn  trai  giới  tụng  Bạch  Y  Kinh,  sanh  con  có 

bọc thai kép màu trắng, đặt tên là Đại Sĩ Bảo (Đại Sĩ che chở), thông minh, 

tuấn tú bất phàm. 

Đời  Thanh,  Tả  Phiên301  xứ  Hồ  Quảng  là  Lưu  Nguyên  Bá  tu  sám  hai 

mươi tám ngày để cầu con. Năm sau sanh con trai cực thông minh. 

Quách Vũ Bá ở Hành Sơn đã sáu mươi mà không con, nghe nói Bạch Y 

Kinh linh nghiệm, bèn phụng trì, không lâu sau sanh con. 

Trần  Tảo  Xán  ở  Miện  Dương  sanh  con  nhưng  không  nuôi  được,  vợ 

chồng trì tụng Bạch Y Kinh, sanh con nuôi đến trưởng thành. 

Hồ Lương Hoảng ở Tân Đề thỉnh kinh, ăn chay tụng niệm, năm sau sanh 

được con trai. 

Bành  Tuấn  ở  Kinh  Môn,  đã  năm  mươi  tuổi  vẫn  không  có  con,  tin  kinh 

linh  nghiệm, kiền thành tụng  niệm  bèn có con, đặt tên là Nghiệm Bảo  (bảo 

đảm ứng nghiệm). Năm mười sáu tuổi, nó được vào học trường huyện. 

Chương  Tuấn  ở  Miện  Dương,  nghe  chuyện  của  Bành  Tuấn  bèn  cũng 

tụng kinh, cũng có con. 

Trình Học Tuân ở Huy Châu không con, vợ chồng kiền thành tụng Bạch 

Y Kinh, lại còn in tặng, năm sau sanh con. 

Chiêm  Hữu Cao ở Vụ Nguyên,  vợ đã  ngoài ba  mươi  mà chưa sanh  nở, 

tụng Bạch Y Kinh, bèn sanh con. 

Theo Cao Vương Linh Ứng, Trịnh Thuần Lãnh ở Vụ Châu đã bốn mươi 

vẫn chưa có con, hứa thí kinh một tạng, bèn có con. 

Trong niên hiệu Khang Hy đời Thanh, Dư Lân Văn ở Vụ Nguyên không 

người  nối  dõi,  vợ  là  Đới  Thị  trì  Quán  Âm  Kinh  và  hứa  thí  ba  ngàn  quyển, 

liền sanh ba con trai. Anh ông ta là Lân Nhân thấy em trai được ứng nghiệm 

bèn  cùng  vợ  kiền  thành  trì  tụng,  in  tặng  và  thỉnh  Tăng  trì  kinh  một  ngàn 

biến,  liền sanh con. Người cùng ấp  là Dư Tư  Lai  trì Cao Vương  Kinh,  vào 

thời Khang Hy sanh được hai con trai, đặt tên là Phật Thành và Phật Chánh. 

Uông  Trân  ở  An  Huy  khắc  năm  trăm  quyển  kinh,  bèn  sanh  được  con 

trai. 

Trịnh  Mỹ  Ngọc  ở  Vụ  Châu  bốn  mươi  tuổi  vẫn  không  con,  in  kinh  một 

tạng,  liền sanh con  trai. Năm sau  lại sanh  con  gái. Người cùng ấp  là Giang 

Ứng Lâm cùng với vợ tụng kinh, tặng kinh rộng rãi, sanh được một trai. 

Hoàng Liên Thị ở Hấp Huyện, lưu truyền rộng rãi kinh này, sanh đôi hai 

trai, đặt tên là Phật Trụ, Khánh Nhi. 

Mễ Nhuận Cô ở Huy Châu, hứa biếu tặng một ngàn quyển kinh, năm sau 

sanh con trai. 

Vào đời Minh,  Thư Uông Thị ở Y  Huyện  đã bốn  mươi  vẫn  không con, 

trong niên hiệu Hoằng Trị, tới lễ ở Đông Sơn Am, thỉnh được kinh đem về. 

Trì hơn một năm, sanh con trai. 

Trong niên hiệu Sùng Trinh đời Minh, Đổng Khoa ở Vụ Nguyên, vợ là 

Chúc  Thị,  kiền  thành  phụng  trì  kinh  này,  hứa  in  một  ngàn  quyển,  người 

thiếp  sanh  được  hai  trai.  Người  cùng  huyện  là  Dư  Mục  Trai  thí  kinh  một 

ngàn quyển, một năm sau sanh con trai. 

Phương Nham ở  Hấp  Huyện,  vợ  là  Hoàng Thị, cũng thí kinh  một  ngàn 

quyển, sanh con trai. 





 1. Lại thêm: Ham thiện, hành từ, ắt sẽ được trước là rạng rỡ, sau là 

 dư dật. 

  

 2.  Vì  thế,  chép  kinh,  vẽ  tượng,  Vương  Văn  Túc  trâm  anh lừng  lẫy 

 thế gian; lợi vật, giúp nghèo, Từ Văn Kính tể tướng suốt cả hai triều. 

  

 3.  Thưởng  âm  đức  cho  ông  Trương,  cháu  đủ  sáu  rồng.  Tặng  họ 

 Phùng đứa bé còm, con đeo ba ấn. 

  

 4. Tú Tài tuyệt hảo, sanh trung thần nơi  xứ Gia Định. Thượng Đế 

 tưởng thưởng, Thiên Phi giáng hạ cõi Bồ Điền. 

  

 5. Cụ Trầm trải vàng, cháu chắt đông đầy, hưng vượng. Châu  Thị 

 chuộng lành, phước thọ dằng dặc dài lâu. 

  

 6. Thương vị tăng nghèo đốt ngón tay, con làm quan tới chức Hàn 

 Lâm.  Cự  nhũ  mẫu  giở  trò  hoa  nguyệt,  dòng  họ  thật  đông  đầy,  thịnh 

 vượng. 

  

 7. Thông thạo Phạm âm, vọng bái Vương Thượng Thư đời Tấn, bia 

 khắc Lang Sơn, ghi sự thù thắng nơi điện đình. 

  

 8.  Bền  lòng  nhân  hiếu,  kẻ  không  con  rốt  cuộc  có  cháu  hiền.  Nuôi 

 người tàn phế, hợp lòng trời, hậu đại ắt hưng long. 

  

 9.  Vẫn  mong  uống  nước  nhớ  nguồn,  nguyền  hậu  duệ  đời  đời  tin 

 Phật. Nếu trót trước siêng, sau nhác, hãy dũng mãnh sửa mình đổi mới. 

 Đấy chính là sự ban vui thứ tư của Đại Sĩ vậy  (đoạn này ca tụng cả chuyện 

 sanh ra quý tử) 





(1) Theo Hải Nam Nhất Chước, sự linh ứng do trì kinh Quán Âm khó 

thể  nào  thuật  trọn,  nhưng  ắt  cần  phải  hướng  thiện,  sửa  lỗi,  kiêng  giết  hại 

sanh  mạng  loài  vật  thì  mới  được  linh  ứng  như  tiếng  vang  vọng  theo  âm 

thanh, [mà quả báo] cũng chẳng phải chỉ  là hưởng  niềm  vui trông thấy con 

cháu đầy đàn! 



(2)  Theo  Hiện  Quả  Tùy  Lục,  vào  đời  Minh,  Vương  Tích  Tước,  tên 

thụy là Văn Túc, làm tể tướng thời Minh Thần Tông, sai thợ dùng  mực hòa 

vàng  bạc  để  vẽ  tượng  Đại  Sĩ,  đích  thân  viết  Tâm  Kinh  lên  trên,  tặng  cho 

người  khác  thờ  phụng  chẳng  thể  tính  được  số.  Con  [trưởng]  là  Hành  đậu 

Bảng Nhãn, cháu là Thời Mẫn tin thờ Phật pháp, phát chẩn cho dân đói. Có 

người  nằm  mộng  thấy  sáu  thạch  đậu,  một  vị  Tăng  bảo:  “Đây  là  để  ghi  số 

những việc thiện do Thời Mẫn đã tích tập vậy”. Con trai là Quỹ thi đậu, con 

trai [thứ] là Viêm, cháu là Nguyên và Kỳ đều đậu Tiến Sĩ. 

Theo Ngọc Lịch Truyền Sao, thái phu nhân của ông Từ Văn Kính hằng 

ngày niệm thánh hiệu Đại Sĩ một ngàn câu, thích nói chuyện nhân quả, khắc 

Ngọc Lịch Truyền Sao để khuyên người làm lành. Văn Kính cũng khắc Kính 

Tín Lục, giúp đỡ trọn khắp thân tộc, nhưng không cậy mình có đức. Con ông 

là  Bổn,  làm quan đến Đại  Học  Sĩ302, [một  người con khác  là]  Kỷ  làm quan 

Tuần Vũ, cháu là Dĩ Huyễn làm quan Thị Lang303, Cảnh Đào làm quan Đạo 

Doãn304. Lũ cháu chắt đều liên tiếp đỗ đạt. 



(3)  Trong  câu  trên,  đối  với  chuyện  bị  chết  vì  bệnh  dịch  rồi  sống  lại 

của  Viên  Thị  vợ  ông  Trương  Khánh  vào  đời  Tống  xin  coi  lại  lời  chú  thích 

thứ  tám  trong  đoạn  thứ  hai  của  phần  lành  bệnh.  Đại  Sĩ  bảo:  “Chồng  ngươi 

nhiều  âm  đức,  con  cháu  ắt  sẽ  hưng  vượng”.  Về  sau,  sanh  con  là  Tử  Hanh. 

Hanh có sáu con trai đều làm quan vinh hiển. 

Theo Tấn Thư, sáu anh em Biện Khổn đều lần lượt làm quan tới bậc Tể 

Phụ, người đời gọi là  “Biện Thị Lục Long” (sáu con rồng nhà họ Biện). 

Theo Khuyến Giới Loại Sao, họ Phùng ở Đồng Hương đời đời tích đức. 

Phùng  Cẩm  làm  quan  ở  Sơn  Hữu,  không  có  con,  vợ  trì  chú  Đại  Bi  hết  sức 

kiền thành. Vợ người hàng xóm mộng thấy một bà lão bế hai đứa bé một gầy 

một béo đến, đỡ lấy đứa béo thì nó rớt xuống đất chết, lại đỡ lấy đứa gầy thì 

bà lão bảo: “Đứa này sẽ trao cho nhà họ Phùng”. Vợ người hàng xóm sanh 

con  không  nuôi  được;  còn  Phùng  phu  nhân  sanh  ra  Hạo,  thuở  bé  gầy  còm, 

yếu  đuối.  Đến  lớn,  Hạo  dần  dần  trở  thành  khôi  ngô,  cao  lớn,  từ  chức  quan 

Hàn Lâm chuyển lên Ngự Sử, không chuyện tốt lành nào chẳng tận lực thực 

hiện. Nay đã bảy mươi lăm tuổi, hai vợ chồng hạnh phúc, khỏe mạnh, có ba 

con trai đều đỗ đạt làm quan. 

Theo  Hán  Thư,  Dương  Bộc  đeo  ba  quả  ấn  để  khoe  khoang  với  xóm 

làng305. 



(4) Theo Hiện Báo Tùy Lục, vào đời Minh, cha của Hoàng Uẩn Sanh 

ở Gia Định, do hiếm hoi bèn tụng Bạch Y Kinh, tận lực làm lành, mộng thấy 

Đại Sĩ bế một đứa bé trao cho, bảo: “Nghĩ ngươi siêng khổ, tụng kinh, làm 

lành,  ta  tìm  được  một  tú  tài  tuyệt  hảo  trao  cho  ngươi”,  liền  sanh  ra  Uẩn 

Sanh. Uẩn Sanh tài văn chương lừng lẫy trong nước, đậu Tiến Sĩ thời Sùng 

Trinh. Do thời thế biến loạn, cùng với em là Vĩ Cung thắt cổ nơi điện Phật 

ngoài Bắc Môn. 

Theo  Thiên  Hậu  Chí,  Thiên  Phi  là  con  gái  họ  Lâm  ở  Bồ  Điền.  Cha  là 

người một niềm chân thành, làm quan Đô Tuần306 đời Tống, làm lành, thích 

bố  thí,  lễ  Đại  Sĩ  cầu  con  trai.  Về  sau,  mẹ  mộng  thấy  Đại  Sĩ  bảo:  “Nhà  bà 

nhiều  đời  gắng  công  làm  lành,  Thượng  Đế  ban  thưởng”,  lấy  ra  hoàn  thuốc 

bảo: “Uống thuốc này sẽ được ban tặng đứa con từ bi, thích cứu giúp”. Mẹ 

liền  mang  thai.  Lúc  sanh  ra,  ánh  sáng  có  màu  sắc  như  ráng  trời  chiếu  vào 

nhà, chói  lòa chóa  mắt,  mùi  hương  lạ  ngào ngạt, suốt cả tháng không  khóc 

nên đặt tên là Mặc. Từ mười tuổi trở đi, tụng kinh, lễ Phật không lười nhác 

chút  nào.  Về  sau  nhìn  xuống  giếng  tìm  được  bùa,  bèn  linh  thông  biến  hóa, 

cưỡi mây vượt biển cả. Mọi người gọi là Thông Hiền Linh Nữ. Năm Ung Hy 

thứ 4 (987) đời  Tống,  nhằm tiết  Trùng Cửu, cô bay  lên trời  giữa ban  ngày. 



(5) Theo Tiên Tâm Lục, vào đời Minh, ông nội của Trầm Kiến Tuyền 

đi chơi, qua ngôi chùa đổ nát, thấy tượng Quán Âm đầu đội nón cật tre, than 

thở: “Bồ Tát từ bi, ban cho con người trí huệ, tôi nguyện trùng tu chùa này, 

cầu cho con cháu có đứa đọc sách”. Không lâu sau, điện đường, pháp tướng, 

sáng ngời như mới xây. Cháu nội là Nghiêu Trung, chắt là Mộng Đẩu kế tiếp 

nhau đỗ đạt. 

Theo Bạch Y Đồ, Triệu Thế Trân ở Tiền Đường vợ là Châu Thị, không 

con, đến điện Bạch Y cầu khẩn, tụng chú, in tặng, và thật tâm làm lành. Về 

sau, sanh được  hai trai, đứa  lớn đỗ Tiến Sĩ. Bà  vợ sống đến chín  mươi tám 

tuổi, chính mắt thấy năm đời sống cùng nhà (ngũ đại đồng đường). 



(6)  Theo  Hy  Triều  Tân  Ngữ,  Cấp  Sự  Trung  Tôn  Nhương  không  có 

người  nối dõi,  ngẫu  nhiên thấy  một  vị  Tăng đốt  ngón  tay, nói: “Nguyện có 

được  một  cái  am  tranh  thờ  tượng  Đại  Sĩ  để  ngồi  bên  cạnh  tụng  kinh,  khỏi 

phải khổ sở khất thực”. Ông nói: “Tôi sẽ vì Sư thỏa nguyện này”. Ông dựng 

am tranh, Sư sống ở đó ba năm. [Một hôm] chợt thấy vị Tăng rảo bước vào 

buồng trong, liền chạy theo hỏi thì vợ đã sanh một trai. Còn đang kinh ngạc 

thì từ  am  báo  tin  vị  Tăng  ấy  đã  viên  tịch,  nhìn  vào  tay  con  thì  vết  đốt  vẫn 

còn rành rành, bèn đặt tên là Trác, [về sau] đậu Bảng Nhãn. 

Theo  Thanh  Long Yển Nguyệt Đao, Minh Thiện đời Nguyên  không có 

con, thờ Đại Sĩ nghiêm cẩn, sanh con liên tiếp. Ông rước nhũ mẫu đến chăm 

nom. Có Bạch Thị là người xinh đẹp, ve vãn ông Thiện. Ông cự tuyệt, đuổi 

đi. Về sau, các con trưởng thành đều đông con, trở thành dòng họ lớn. 



(7) Theo Biện Chánh  Luận,  vào đời Tấn, Vương Mân không con,  vợ 

khẩn  cầu  Quán  Âm  cầu  có  người  nối  dõi.  Về  sau,  ông  Mân  đi  đường  gặp 

một  vị  Tăng  người  Tây  Vực,  rất  vui  vẻ.  Vị  Tăng  nói:  “Ta  chết  sẽ  làm  con 

ông”.  Không  lâu sau, vị  Tăng ấy  mất,  vợ ông Mân có thai. Sanh ra, con đã 

biết  nói,  thông  hiểu  Phạn  âm  của  mười  sáu  nước  tại  Tây  Vực,  thuật  những 

chuyện  trong  đời  trước  rành  rẽ  chánh  xác.  Đấy  chính  Thượng  Thư  Vương 

Hồng Minh đời Tấn vậy. 

Trong đời Thanh,  Trương Quý Trực đã bốn  mươi  mà chưa có con, phu 

nhân  họ  Từ  cầu  khẩn  nơi  Quán  Âm  Nham  tại  Lang  Sơn.  Một  năm  sau,  bà 

sanh con trai. Đêm hôm trước [ngày sanh con], bà Từ mộng thấy một bà cụ 

ẵm đứa bé trao cho, bảo: “Đã xin thì ta cho ngươi vui lòng”. Quý Trực chép 

kinh Quán Âm tặng cho chùa, lại tạo tượng trên đỉnh núi, dựng đình bằng sắt 


để che, lại còn cho khắc bia để ghi lại chuyện này nhằm nêu rõ lòng Từ của 

Phật. 



(8)  Theo  Nam  Hải  Từ  Hàng,  Tô  Tấn  ở  Chiết  Giang  do  mẹ  bị  bệnh, 

kiền  thành  tụng  Cao  Vương  Kinh,  ăn  chay  ba  năm.  Mộng  thấy  thần  bảo: 

“Ngươi thật là hiếu tử! Ta vâng lệnh Thượng Đế, tăng thọ cho mẹ ngươi một 

kỷ. Nhưng tổ đức của ngươi mỏng mảnh, lẽ ra không con. Hiện thời tuy sanh 

được  ba  đứa  con,  nhưng  chúng  đều  chẳng  thọ.  Hãy  nên  thí  một  tạng  Quán 

Âm  Kinh.  Hãy  gấp cưới  vợ cho đứa con cả, ta sẽ thỉnh cho  ngươi  một đứa 

cháu hiền”. Tỉnh giấc, bèn cưới vợ [cho con], năm sau ẵm cháu, các con đều 

chẳng thọ. 

Lại có một nhà giàu nọ ở Sơn Hữu, đã già mà chỉ có một con, một dâu. 

Dâu  chết,  con  bệnh  lao,  cha  cưới  vợ  lẽ  cho  con.  Mẹ  kinh  hãi  bảo:  “Chẳng 

phải  là ông  làm cho  nó chóng chết  ư?” Ông bảo: “Ta thường cầu có  người 

nối  dõi  ở  chùa  Linh  Ẩn,  mộng  thấy  Đại  Sĩ  dạy:  ‘Mạng  ngươi  không  có 

người nối dõi, nhưng vì đã tặng tiền giúp phát chẩn cứu sống cả ngàn người, 

nên ban cho ngươi một đứa cháu. Vì thế, phải cưới vợ lẽ cho con gấp”. Chưa 

đầy ba tháng sau, đứa con chết, người thiếp đã có mang, sanh ra con trai, nối 

dòng hương hỏa. 

Theo Cảm Ứng Thiên Tăng Chú, vào đời Minh, Nghiêm Đạo Triệt tuổi 

đã ba mươi nhưng chưa có con, cưới thêm hai người thiếp đều chất phác, thô 

lậu,  vẫn  không  sanh  được  con.  Về  sau,  sang  nhà  họ  hàng,  thấy  một  đứa  tớ 

gái  bị  câm,  bèn  cưới  làm  thiếp.  Cha  là  Văn  Tĩnh  Công  bảo:  “Con  làm 

chuyện hợp đạo trời, ắt sẽ có người nối dõi”. Ông Triệt trước đó đã tụng chú 

Bạch Y, giữ vững giới không sát sanh. Về sau, ba người thiếp đều sanh con, 

có  điềm  lạ  là  bọc  thai  kép.  Cháu  chắt  đông  đúc,  nối  nhau  dạo  bước  thanh 

vân. 



(9) Theo Tây Quy Trực Chỉ, đời Tống, Lã Mông Chánh thụy hiệu Văn 

Chánh,  mỗi sáng thức dậy, khi  lễ  Phật, ắt  nguyện rằng: “Kẻ chẳng tin  Phật 

đừng sanh vào nhà tôi. Nguyện con cháu tôi là những kẻ ăn lộc trời, ắt sẽ hộ 

trì Tam  Bảo”. Sau  này, cháu  là Di Giản  và con của Giản  là Công  Trước cả 

hai đều làm Tướng Quốc307. [Hậu duệ là] quan Tả Thừa Lã Hảo Vấn và con 

ông Vấn là Dụng Trung đều tin Phật. 

Theo  Nam  Hải  Từ  Hàng,  vào  đời  Thanh,  Tra  Bang  Việt  ở  Vụ  Nguyên 

không con, cháu ông ta khuyên hãy tụng Quán Âm Kinh, lại còn dốc sức in 

tặng  sẽ  được  ứng  nghiệm.  Trong  năm  Tân  Dậu  (1681)  đời  Khang  Hy,  vợ 

chồng  bèn  cùng  tụng,  sanh  được  hai  trai,  nhưng  không  nuôi  được.  Tự  hối 

chưa in tặng, phát nguyện tặng ba ngàn quyển. Sanh con trai đặt tên là Phật 

Tứ, bèn in kinh đúng như lời nguyện, con được trưởng thành. 

Theo  Trì  Nghiệm  Ký,  trong  thời  Tuyên  Đức  nhà  Minh,  Trương  Quý 

không người nối dõi, phát tâm thí Bạch Y Kinh để cầu con. Sanh được con 

nhưng  không  hoàn  nguyện  in  kinh,  con  chết  yểu  năm  mười  hai  tuổi.  Đau 

xót, sám hối, kiền thành cầu đảo, thí kinh năm ngàn quyển. Về sau, sanh con 

bình yên. 

Theo  Cao  Vương  Ứng  Nghiệm,  trong  thời  Khang  Hy  nhà  Thanh,  Dư 

Chấn Trạc ở Vụ Nguyên không có con, thệ nguyện in tặng Cao Vương Kinh, 

mồng Một,  ngày Rằm trì tụng. Sanh con rồi cũng không  hoàn  nguyện, con 

chết yểu, bèn in tặng bốn trăm quyển, lại sanh con trai. 

Theo  Bạch  Y  Cận  Nghiệm,  vào  thời  Gia  Khánh  nhà  Thanh,  con  ông 

Dương A Trần lắm bệnh, ông nhớ lại lúc chưa sanh được con, đã thầm hứa 

khắc  kinh  bốn  trăm  quyển  mà  chưa  hoàn  nguyện  bèn  sám  hối  trước  tượng 

Đại Sĩ. Ngay hôm ấy khắc ván để thí tặng, bệnh con liền khỏi ngay. 





Ghi  thêm:  Theo  Minh  Tường  Ký,  vào  đời  Tống,  Biện  Duyệt  Chi 

không có con, phát  nguyện tụng Quán  Âm Kinh  một  ngàn biến,  gần đủ số, 

người thiếp có thai sanh con trai. 

Theo Bạch Y Kinh Kỷ Nghiệm, vào đời Nguyên, Lưu Ngọc ở Nam Kinh 

không người nối dõi, tụng Bạch Y Kinh suốt hai năm. Mẹ vợ ông là bà Lưu 

mộng thấy Bạch Y Đại Sĩ đội mão vàng, dẫn một đứa trẻ, bảo: “Đưa Thánh 

Nô  đến”.  Ngày  hôm  sau,  [vợ  ông  Lưu]  liền  sanh  con  trai,  do  có  điềm  lạ  là 

bọc thai trắng, bèn đặt tên là Thánh Nô, thí kinh năm trăm quyển. 

Theo  Linh Ứng  Ký,  mẹ ông Ngô ở Gia  Hưng bệnh tật không con, tụng 

chú Bạch Y không thiếu sót, in tặng không tính xuể, khỏi bệnh, sanh con trai 

làm quan tới chức Thiếu Tư Nông308. 

Vợ ông Hoa Đôn Tam suốt  mười chín năm chẳng sanh nở, cầu đảo Đại 

Sĩ sụt sùi, nức nở. Mộng thấy Đại Sĩ ẵm một trai, một gái đến, bảo: “Thương 

ngươi kiền thành nên trao cho ngươi”. Năm sau sanh trai, năm sau nữa sanh 

gái. Sau đấy, không còn sanh nở nữa. 

Theo  Cảm  Ứng  Ký,  Tiến  Sĩ  Tiền  Phước  ở  Thuận  Thiên  không  có  con, 

được một vị lão tăng truyền cho Cao Vương Kinh. Vợ chồng trì tụng, khắc 

thí một tạng, sanh ba con trai, đều vào học trường huyện. 

Từ Cửu Đức ở Cừu Châu tạo tượng Đại Sĩ, lễ bái cầu con, tặng một ngàn 

quyển kinh, sanh con trai. 

Đinh  Thái  ở  Hàng  Châu,  năm  mươi  tuổi  vẫn  không  con,  nghe  nói  Cao 

Vương  Kinh  hễ cầu ắt ứng,  liền  ngày đêm trì tụng, sanh con trai,  mười sáu 

tuổi thi đỗ. 

Vương Tấn ở Như Cao đã ngoài năm mươi, vợ cũng ngoài bốn mươi lại 

lắm bệnh, cầu đảo Đại Sĩ, tụng kinh cầu con. Rốt cuộc vợ sanh con trai, càng 

thêm tin thờ, lưu truyền rộng rãi, lại sanh con trai. 

Trong niên hiệu Hồng Vũ đời Minh, Bành Nguyên Chấn ở Quảng Đông 

hứa in Cao Vương Kinh năm trăm quyển, sanh con trai. 

Phương Thị ở Thang Môn, dâu có thai nhiều lần nhưng bị sảy thai, bèn 

nguyện tụng Quán  Âm  Kinh  một tạng,  in  tặng  hai trăm quyển,  về sau sanh 

được cháu, đặt tên là Âm Bảo. 

Vào đời Thanh, Dư Úc Văn ở Bà Dương không con, thí kinh  một  ngàn 

quyển, mộng thấy Đại Sĩ tặng con. Thiếp là Lưu Thị cũng mộng thấy Đại Sĩ 

ẵm đứa bé đến trước giường, liền sanh con trai, đặt tên là Kinh Bảo. 

Vào đời Thanh, Trần Thiên Ngự vợ bị tiểu sản (sảy thai), vợ chồng chí 

thành trì tụng kinh chú Quán  Âm,  lại  in tặng rộng rãi. Năm sau,  mang thai 

yên ổn, sanh được con. 

Du Cửu Vân ở Phong Thành nhiều lượt con bị chết. Do vậy, đắp tượng 

Phật, sửa chữa cầu đường, thắp đèn ban đêm, thí nước trà, hết thảy việc lợi 

lạc đều  vui  vẻ thực  hiện,  lại tụng  Quán  Âm  Kinh, bèn sanh được con.  Đến 

năm ông Du sáu mươi tuổi, con thành tài. 

Trần  Triều  Đống  ở  Đồng  Thành  hiếm  muộn,  kiền  thành  tụng  Bạch  Y 

Kinh, nhiều lần mộng thấy Đại Sĩ, liền sanh hai trai. 

Vào đời Thanh, Lý Chi Phú ở Bảo Để trong niên hiệu Càn Long khắc ba 

trăm quyển kinh, sanh được con đặt tên là Phật Khánh. 

Kim  Lợi  ở  Phong  Thành  đã  năm  mươi  tuổi  mà  chưa  có  con,  tụng  kinh 

năm ngàn biến, sanh con có điềm ứng nghiệm là bọc thai màu trắng. 

Lưu Thế Long ở Kinh Đông không con, trì kinh  một vạn hai ngàn biến, 

sanh được con. 

Tô Mỹ Đoan không có con, tụng kinh, lễ bái, sanh hai trai liên tiếp. 

Tra Dịch Nam ở Hải Ninh lập nguyện tụng kinh, sanh được con đặt tên 

là Phật Hựu. 

Ngô Thiệu Thành ở Dương Giang trì Tâm Kinh, sanh được con. 

Chương  Cảnh  Dương  ở  Trì  Dương  thấy  bạn  là  Thang  Kính  Trọng  trì 

kinh được ứng  nghiệm bèn kiền thành tụng cũng sanh con, đến  lớn, con đỗ 

khoa thi Hương. 

Cư sĩ Tế Xuyên ở Nhiêu Châu không có con, khắc kinh thí tặng bèn sanh 

con. 

Vương  Triệu  Thị ở Giang  Lăng  mấy  lượt  gặp cảnh con chết  yểu, trong 

niên hiệu Thiệu Hưng, có được kinh bèn trì tụng. Năm sau, sanh được con. 

Tín sĩ là Từ Thụ  Bách ở Tam Nham,  vợ mang thai, bệnh  nặng  gần  như 

không  trị  được.  Ở  trong  nhà  kiền  thành  tụng  Quán  Âm  Kinh  một  ngàn 

quyển, và in kinh thí tặng, mua loài vật phóng sanh. Về sau, sanh được một 

trai, mẹ con vô sự, bệnh khỏi hẳn. 

Theo Trì Nghiệm Ký, Lương Nguyên Chinh ở Hoài An không con, lắm 

bệnh. Do vậy, phát tâm ăn chay trường, hằng ngày tụng chú Đại Bi, Bạch Y 

Kinh. Vợ cũng trì Chuẩn Đề Trai309, sáng sớm quỳ tụng kinh. Không lâu sau, 

ông Chinh khỏi hẳn bệnh, vợ sanh được ba con. Đứa con thứ hai đỗ khoa thi 

Hương. 

Theo Linh Nghiệm Ký, Từ Hy Tải ở Lạc Bình con chết yểu, hết sức đau 

đớn.  Có  vị  Tăng  tặng  thánh  tượng  Đại  Sĩ,  khuyên  khắc  ván  in  Quán  Âm 

Kinh để biếu tặng [người khác], liền sanh được hai trai. 

Hoàng Khuếch Sanh ở Quảng Châu nhà giàu nhưng không con, thọ Ngũ 

Giới,  thôi  ăn  mặn,  thờ  Đại  Sĩ.  Sáng  tối  kiền  thành  lễ  một  trăm  lạy,  xưng 

danh không bỏ sót [một ngày nào]. Về sau, vợ và thiếp mỗi người đều sanh 

một trai, rất thông minh. 

Từ  Cẩn  ở  Huy  Châu  không  con,  tụng  Bạch  Y  Chú  để  cầu  con.  Mộng 

thấy thần bảo: “Tụng thêm một tạng Cao Vương Kinh sẽ có người nối dõi”. 

Ông Cẩn theo đúng lời ấy, liền sanh con trai. Lại mộng thấy thần dạy: “Hãy 

rộng hành phương tiện, thí kinh một tạng thì con sẽ sang cả”. Ông Cẩn vâng 

lời, quả nhiên con đỗ đạt. 







 1.  Phàm  tránh  dữ  hướng  lành,  Châu  Dịch  nhiều  lần  đã  nhắc, 

 nhưng ban phước, tiêu tai, chính là Bồ Tát hạnh nguyện. 

  

 2.  Núi  đồng  lở,  chuông  Lạc  ngân,  Phật  tức  là  tâm.  Âm  đức  hiện, 

 dương báo tới, Lý thành tựu Sự. 

  

 3.  Cát  Tường  thiên  nữ  khiến  cho  kẻ  niệm  toại  lòng,  Kiên  Lao  địa 

 thần cũng khiến hữu tình an ổn. 

  

 4. Huống chi Đại Sĩ được chư thiên phụng hành, vạn thần đứng hộ 

 vệ  ư?  Sở cầu  như  ý,  chớ  nên  nghi  ngờ   (Từ  đây  trở  đi  là  tổng  kết  chuyện 

 cứu khổ và ban vui, gồm hai đoạn)  





(2) Theo Hán Thư, cái chuông trước điện Vị Ương vô duyên cớ tự kêu 

lên,  vua  vời Đông Phương  Sóc310 vào  hỏi.  Sóc thưa: “Đồng  là con của  núi, 

núi là mẹ của đồng; sợ rằng sẽ có núi lở”. Ba ngày sau, Nam Quận tâu lên bị 

núi  lở.  Phần  Càn  Truyện  (giảng  giải  quẻ  Càn)  trong  kinh  Dịch  ghi:   “Núi 

 đồng lở, chuông Lạc ngân”.   

Quán  Kinh:   “Tâm  này  là  Phật”.   Ngụy  Văn  Đế  hỏi:  “Báo  là  như  thế 

nào?”  Ông  Quỳ  tâu:  “Kẻ  có  âm  đức  ắt  có  dương  báo”.  Trong  sách  Hoa 

Nghiêm Pháp Giới Huyền Kính có nói tới Y Lý Thành Sự môn và Chân Lý 

Tức Sự môn. 



(3)  Theo  phẩm  Đại  Cát  Tường  Thiên  Nữ311  của  kinh  Kim  Quang 

Minh  thì  [Cát  Tường  thiên  nữ  có  phát  nguyện]  tùy  theo  lòng  mong  muốn, 

người niệm [chú Thiện Thiên Nữ] đều được toại nguyện. 

Trong phẩm Kiên Lao Địa Thần312 [của kinh ấy] cũng có nói:  “Nếu các 

 hữu tình thọ dụng các món ăn uống thù thắng như thế xong, sẽ tăng trưởng 

 thọ mạng, sắc lực, các căn an ổn”.   



(4) Cổ đức nói:  “Nhà Nho tôn thờ trời, hành theo, còn Phật thì được 

 chư thiên tôn thờ, làm theo”. 

Nguyệt  Quang  Đồng  Tử  Kinh:   “Phật  tọa  đạo  tràng,  vạn  thần  thị  vệ”  

(Phật ngồi nơi đạo tràng, muôn thần chầu hầu, hộ vệ). 





 1. Chỉ là y rách, dọn phân, trừ nỗi sợ cho đứa con nghèo, lá vàng, 

 cành dương, dỗ dành con thơ thôi khóc mếu. 

  

 2. Bởi lẽ Thế Đế phù hoa, khó nhập đạo lưu huệ nhãn. 

  

 3.  Ấy  là  vì:  Bóng  câu  qua  cửa  sổ,  mong  giàu  sang  biết  đến  thuở 

 nào? Đụn đất vàng chôn mãi, vợ con an hưởng mãi hay chăng? 

  

 4.  Huống  chi:  Béo,  nồng,  giòn,  ngọt,  đáng  xưng  là  “thuốc  mục 

 ruột”. Răng trắng, mày ngài, đáng gọi là “búa đoạn mạng”. 

  

 5. Làm trâu ngựa cho con, cho cháu, bị người xỏ mũi lôi đi. Bệnh 

 mê tiền đã lậm tâm can, tâm làm tớ cho thân sai sử. 

  

 6. Đã bị các oán xúm vây, còn gây chướng ngại nhập đạo. 



 7. Gần chết vẫn chẳng ngộ, thật cảm thấy đáng thương. 

  

 8.  Chẳng  biết:  Lo  được,  lo  mất,  kẻ  mong  sang  quý  cảm  nhận  khổ 

 não  nhiều  phen.  Phụ  ta,  phụ  người,  kẻ  lắm  con  trai  vốn  bởi  nghiệp 

 chướng nặng nề. 



 9. Vì thế, Thích Ca tu đạo, bỏ nước, lìa ngôi. Đại Sĩ cứu người, bán 

 con, bán vợ. 

  

 10. Chính là nhằm đoạn tuyệt ái căn, bèn nhập Dự Đạo phẩm. 



 11.  Đối  với  thân  thì  tứ  đại  giả  hợp,  cứng  chắc  chỗ  nào?  Chín  lỗ 

 thường tuôn, càng tăng hôi bẩn! 

  

 12. Dẫu cho trăm năm tuổi thọ, rốt cuộc như tằm trong kén, tuy nói 

 tiên sống ngàn năm, nhưng vẫn là quỷ giữ thây. 



 13. Ở tù mãi trong thai ngục, kẹt vĩnh viễn trong núi hình. 

  

 14. Là nơi cất giữ đại hoạn, người trí há lại ưa sao?   



 15.  Vì  thế,  đất  Hoa  dâng  câu  chúc  tam  đa,  vua  Nghiêu  nêu  lời  tạ 

 tuyệt. Trong Ngũ Phước có chết an lành, Cơ Tử cảm niệm vô thường. 

  

 16. Phàm đang si mê, hãy gấp nên mạnh mẽ tỉnh thức. 

  

 17.  Té  giếng  mật  ngọt,  thôi  đừng  như  Kiệt  Trụ  chóng  quên!  Bỏ 

 vàng gánh gai, chớ cười Bà La Môn u tối! 

  

 18. Huống hồ chẳng tu Tịnh Độ, sao được trường sanh? Chưa đọc 

 Hoa Nghiêm, há biết phú quý? Đây chính là phần nối tiếp đoạn văn nói về 

 sự  cứu  khổ  ban  vui,  thuật  bày  sự  hoằng  pháp  độ  sanh. (Đây  là  do  bi 

 nguyện  của  Đại  Sĩ  thật  sự  muốn  cho  hết  thảy  chúng  sanh  không  ai  chẳng 

 thành Phật. Về sự cứu khổ thì không gì chẳng như ngài Vĩnh Gia đã nguyện: 

 Không khổ vì bệnh, không khổ vì nghèo, không bị tai nạn, không bị ma não, 

 mong  được  thân  cận  minh  sư,  tu  Phạm  hạnh,  chuyên  tâm  Định  Huệ,  hồi 

 hướng Bồ Đề mà thôi! Về sự ban vui thì không gì chẳng nhằm dùng dục để 

 lôi  kéo,  khiến  cho  [chúng  sanh]  đều  nhập  Phật  trí  mà  thôi!  Nếu  chẳng 

 chuyên  lấy  những  điều  này  làm  mục  đích,  tức  là  đã  phụ  bạc  bổn  hoài  vào 

 trong cõi trược [độ sanh] của Đại Sĩ vậy. Do vậy, xóa sạch từng điểm [tham 

 chấp, si mê] hòng làm cho chúng sanh khởi lòng hướng về đạo pháp) 

  

  

(1)  Pháp  Hoa  Kinh:   “Ư  thời  cùng  tử,  tự  niệm  vô  tội,  nhi  bị  tù  chấp, 

 chuyển  cánh  hoàng  bố,  muộn  tuyệt  tịch  địa.  Hựu  trưởng  giả  tương  dục  dụ 

 dẫn kỳ tử, nhi thiết phương tiện, cánh trước thô tệ cấu nhị chi y, chấp trì trừ 

 phấn chi khí”  (Khi ấy đứa con  nghèo cùng, tự  nghĩ ta  vô tội  mà  nay bị bắt 

giữ, càng thêm hoảng sợ, ngất xỉu té lăn ra đất. Trưởng giả lại muốn dẫn dụ 

con  mình  bèn  lập  phương  tiện,  mặc  áo  thô  xấu,  bẩn  thỉu,  tay  cầm  dụng  cụ 

dọn phân). 

Niết Bàn Kinh:  “Như anh nhi đế thời, phụ mẫu dĩ dương chi hoàng diệp 

 dữ chi, viết dữ nhữ kim. Anh nhi tác chân kim tưởng, tiện chỉ bất đế”  (Như 

lúc  trẻ  thơ  khóc  lóc,  cha  mẹ  dùng  lá  vàng  của  cành  dương  đem  cho,  bảo: 

‘Cho con vàng’. Trẻ thơ ngỡ là vàng thật, liền không khóc nữa). 



(2) Hoa Nghiêm Kinh : “Tu chư thiện nghiệp, nhi bất nguyện cầu thế 

 gian  quả  báo”   (Tu  các  thiện  nghiệp,  nhưng  chẳng  nguyện  cầu  quả  báo  thế 

gian).  [Theo  kinh  Hoa  Nghiêm]  cái  trống  trời  lại  vang  ra  tiếng  nói:   “Nhất 

 thiết ngũ dục tất vô thường, như thủy tụ mạt tánh hư ngụy, thế gian sở hữu 

 chúng khổ bổn, nhất thiết thánh nhân giai yếm hoạn. Ngũ dục công đức diệt 

 hoại  tánh.  Nhữ  ưng  ái  nhạo  chân  thật  pháp”   (Hết  thảy  ngũ  dục  thảy  vô 

thường, như bọt nước đọng tánh hư ngụy. Tất cả gốc khổ trong thế gian, hết 

thảy thánh nhân đều chán nhàm. Ngũ dục công đức tánh diệt hoại. Hãy nên 

vui thích pháp chân thật). 



(3)  Theo  Sử  Ký,  Lã  Hậu  ép  Đức  Lưu  Hầu313  ăn,  bảo:   “Đời  người 

 trong  thế  gian  như  bóng  bạch  câu314  vút  qua  khe  hẹp,  sao  lại khổ  đến  như 

 thế” . 

Đời Hán, Dương Uẩn viết:  “Đời người nên hưởng lạc, chứ đợi đến phú 

 quý thì đến bao giờ” . 

Trong  bài  Khuyến  Thế  Ca  (bài  ca  khuyên  đời)  của  ông  Châu  An  Sĩ  có 

đoạn: “Bao nhiêu vị trượng phu oanh liệt  trong thế gian, đa số thường khổ 

 sở vì vợ con; rốt cuộc vợ con có ích gì? Trong nẻo đường sanh tử chia lìa, 

 chẳng thể đi cùng nhau được!” 



(4)  Trong  lời  bạt  thứ  bảy  của  Mai  Thừa  có  câu:   “Răng  trắng,  mày 

 ngài, mệnh danh là búa chém tánh mạng; ngọt, giòn, béo, nồng, mệnh danh 

 là thuốc làm mục ruột”. 



(5) Trong bài Khuyến Cùng Dân Văn (bài văn khuyên dân nghèo) của 

Trình  Loan  có  câu:   “Người  đời  nay  coi  thân  và  nhà  quá  thật,  coi  quyến 

 thuộc quá nặng. Dẫu là người hiền, trí, coi nhẹ công danh, cam phận nghèo 

 hèn, nhưng đối với con cái thì chắc chắn chẳng thể buông bỏ được, cam tâm 

 chịu khổ làm trâu ngựa”.   

Lại  nữa,  trong  bài  Pháp  Tín  Kệ  của  Phùng  phu  nhân  có  đoạn:   “Tùy 

 duyên  nhậm  nghiệp  kỷ  đa  niên,  uổng  tác  canh  ngưu  thái  khả  liên,  đả  điệp 

 thân tâm tảo thoát khứ, miễn tương tỵ khổng bị nhân khiên”  (Tùy duyên, kệ 

nghiệp bấy nhiêu năm, thương quá trâu cày uổng nhọc nhằn, vật vã thân tâm 

mau sớm thoát, xỏ mũi người lôi mới thoát vòng). 

Theo Tấn Thư, Hòa Kiều giàu có như bậc vương giả nhưng rất keo kiệt, 

bị  người  ta  chê  là  mắc  bệnh  “nghiện  tiền”.  Lại  nữa,  Vương  Nhung  ruộng, 

vườn, cối xay chạy bằng sức nước trọn khắp thiên hạ, nhưng bo bo keo kiệt, 

đối  với  chính  mình  cũng  chẳng  dám  dùng,  người  ta  bảo  “bệnh  đã  lậm  đến 

Cao Hoang”. 

Trong bài Quy Khứ Lai Từ của Đào Uyên Minh có câu:  “Ký tự dĩ tâm vi 

 hình dịch”  (Đã tự để cho cái tâm bị sai khiến bởi hình hài). 



(6) Sơ Quảng đời Hán nói:  “Kẻ giàu bị mọi người oán” . Phẩm Thập 

Hạnh  kinh  Hoa  Nghiêm  có  câu:   “Thử  ngũ  dục  giả,  thị  chướng  đạo  pháp”  

(Năm món dục này gây chướng ngại cho đạo pháp). 



(8) Luận Ngữ:  “Kỳ vị đắc chi dã, hoạn đắc chi. Ký đắc chi, hoạn thất 

 chi”  (Kẻ chưa có bèn lo sao cho có, kẻ đã có, lại lo mất đi). Lời này rất đúng 

cho  lúc thái bình. Nếu  nhằm thời  loạn,  vì chính  mình mà tranh thành  giành 

đất, giết người ngập thành đầy đồng, tạo sát nghiệp trong lúc còn sống, chết 

đi phải thường mạng; kẻ ngu thật sự chẳng nghĩ đến! 

Thập Nhị Nhân Duyên Kinh:  “Tử dĩ tam nhân duyên sanh, nhất giả phụ 

 mẫu tiên thế phụ tử tiền, nhị giả tử tiên thế phụ phụ mẫu tiền, tam giả oán 

 gia lai tác tử”  (Con do có ba nhân duyên mà sanh, một là cha mẹ đời trước 

thiếu  tiền  con,  hai  là  con  trong  đời  trước  thiếu  tiền  cha  mẹ,  ba  là  oán  gia 

sanh vào làm con). 



(9)  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  là  Thái  Tử  của  vua  Tịnh  Phạn 

(Śuddhodana)  nước  Ca  Duy  La  Vệ  (Kapilavastu),  năm  mười  chín  tuổi  vào 

núi tu đạo. 

Vô  Lượng  Thọ  Kinh:   “Khí  quốc  quyên  vương,  tuyệt  khử  tài  sắc”   (Bỏ 

nước, vứt ngôi vua, trừ sạch tài sắc). 

Theo Phó Đại Sĩ Ngữ Lục, trong niên hiệu Đại Thông đời Lương, bị đói 

kém, Đại Sĩ khuyên dụ vợ con bán thân để lấy tiền mở đại hội [phát chẩn], 

phát nguyện:  “Kính lạy mười phương ba đời chư Phật, nay con buông, bán 

 vợ con để tiêu tai nhóm phước cho khắp các chúng sanh trong tam giới cùng 

 chứng Bồ Đề” 



(11) Niết Bàn Kinh: “Thị thân bất kiên, do như lô vĩ, ba tiêu chi thụ”  

(Thân này không cứng chắc, giống như cỏ lau, như thân cây chuối). 

Di Giáo Kinh: “Thế thực nguy thúy, vô kiên lao giả”  (Cõi đời thật nguy 

ngập, mỏng manh, không bền chắc). 

Niết  Bàn  Kinh:   “Thị  thân  bất  tịnh,  cửu  khổng  thường  lưu”   (Thân  này 

không sạch, chín lỗ thường tuôn chảy). 

Kinh còn dạy:  “Ninh dĩ ngưu tích thịnh đại hải thủy, bất năng cụ thuyết 

 thị thân vô thường bất  tịnh xú uế”  (Dẫu cho  vết chân trâu chứa được nước 

trong biển cả thì cũng chẳng thể nói trọn sự vô thường, bất tịnh, hôi nhơ của 

cái thân này). 



(12)  Niết  Bàn  Kinh:   “Phiền  não  sở  thường  lý,  do  như  tàm  xử  kiển”  

(Thường ở trong phiền não như tằm nằm trong kén). 

Theo Ngũ Đăng Hội Nguyên, Lã Động Tân đi chơi Lô Sơn, trên đường 

đi  ngang  qua  núi  Hoàng  Long,  gặp  lúc  Hối  Cơ  thiền  sư315  thượng  đường, 

ông Lã hỏi: “Trong một hạt lúa chứa cả thế giới, trong cái nồi nửa thưng nấu 

trọn núi sông, hãy nói ý ấy là như thế nào?” Ngài Hoàng Long dạy: “Đấy là 

con quỷ  giữ thây”.  Họ  Lã  nói: “Cớ sao trong  đảy có thuốc bất tử ư?” Ngài 

Hoàng  Long  bảo:   “Dẫu  sống  lâu  tám  vạn  kiếp,  rốt  cuộc  vẫn  rỗng  tuếch”.  

Ông Lã lại lạy, xin Sư hãy dạy cho đường lối để nương về, Sư thốt lời, ông 

Lã bèn khế cơ. 

Lại nữa, ngài  Hàn Sơn có thơ  như sau:  “Nhiêu nhữ tác tiên nhân, kháp 

 tự thủ thi quỷ” (Dẫu cho ông được thành tiên, hệt như con quỷ giữ thây khác 

gì). 



(13) Trong lời tựa đằng sau sách Thập Nghi Luận có câu:  “Thai ngục 

 uế trược, há nên thật sự ở?”  Trong Triệu Luận có câu:  “Có một vật báu ẩn 

 trong núi hình”. 



(14) Đạo Đức  Kinh:   “Ngô sở dĩ hữu đại  hoạn giả, vị ngô hữu thân”  

(Sở dĩ ta có mối lo lớn là vì ta có thân). 

Niết Bàn Kinh:  “Hà hữu trí huệ giả, nhi đương nhạo thị xứ?”  (Há kẻ có 

trí huệ nào sẽ ưa thích chốn này?)  

Di Giáo Kinh lại dạy:  “Hà hữu trí giả, đắc trừ diệt chi, như sát oán tặc, 

 nhi bất hoan hỷ” (Có kẻ trí nào đã trừ diệt [phiền não] như giết oán tặc  mà 

chẳng hoan hỷ?)  



(15)  Theo  Trang  Tử,  vua  Nghiêu  đến  thăm  đất  Hoa,  người  được 

phong ở đất Hoa chúc tụng: “Mong thánh nhân sống thọ”. Vua Nghiêu từ tạ. 

[Người đất Hoa chúc tiếp]: “Mong cho thánh nhân giàu”, vua Nghiêu lại từ 

chối, [họ bèn chúc]: “Mong cho thánh nhân nhiều con trai”. Vua Nghiêu lại 

từ  chối.  Người  được  phong  [ở  đất  Hoa]  nói:  “Giàu,  thọ,  đông  con  trai  là 

những điều người ta mong muốn, sao riêng Ngài chẳng ham, là vì sao vậy?” 

Vua Nghiêu đáp:  “Lắm con trai bèn lắm sợ hãi. Giàu thì lắm việc. Thọ bèn 

 lắm nhục. Do ba điều ấy đều chẳng phải để dưỡng đức vậy”.   

Kinh  Thư  chép:   “Cơ  Tử  giảng  Hồng  Phạm,  phước  thứ  năm  là  chết  an 

 lành”. 



(17) Sách Chú Giải Kinh Duy Ma có viết:  “Xưa kia có người mắc tội 

 với  vua,  vua  sai  voi  say  đuổi  theo.  Người  ấy  tự  nhảy  xuống  cái  giếng  cạn, 

 giữa chừng nắm được một  búi cỏ mục.  Phía dưới có rồng ác phun hơi độc 

 nhắm  tới.  Phía  trên  có  một  cái  cây,  bên  cạnh  lại  có  năm  con  rắn  độc  sắp 

 làm hại. Lại có hai con chuột gặm cỏ sắp đứt. Voi lớn sắp đuổi tới phía trên, 

 lại muốn bắt lấy. Phía trên có một cái cây, khi ấy có nước mật rơi vào họng. 

 Do chấp vào vị ngon nên [kẻ ấy] quên nỗi sợ hãi. Giếng ví như sanh tử. Voi 

 ví như vô thường. Rồng độc ví như ác đạo. Năm con rắn độc ví cho Ngũ Ấm. 

 Cỏ  mục  ví  như  mạng  căn.  Chuột  ví  như  năm  tháng.  Giọt  mật  ví  như  ngũ 

 dục”. 

Theo  sách  Khổng  Tử Gia  Ngữ,  Lỗ  Ai  Công  hỏi  Khổng  Tử:  “Quả  nhân 

nghe nói có người rất hay quên, đến nỗi quên cả vợ mình?” Khổng Tử đáp: 

“Kiệt, Trụ quên cả thân”.    Nếu dùng đạo nhãn để nhìn thì người đời nay đều 

quên cả thân! 

Theo  Tế  Túc  Kinh,  có  Bà  La  Môn  tên  là  Tế  Túc,  bảo  với  người  khác 

không có đời sau, cũng chẳng có tái sanh, cũng chẳng có thiện báo, ác báo. 

Đồng nữ Ca Diếp bèn bảo Tế Túc:  “Xưa kia có hai người một trí, một ngu, 

 đến một xóm vắng, thấy trên đất có gai bèn lấy đem đi, mỗi người một gánh. 

 Đi tới trước thấy sợi gai, người trí bèn bỏ gai gánh sợi. Kẻ ngu nói: ‘Ta đã 

 lấy gai, chẳng thể bỏ được’. Lại đi tới trước thấy vải, thấy sợi Kiếp Bối316, 

 thấy bạch điệp317, thấy đồng, thấy bạc, rồi tới vàng ròng. Kẻ trí nhiều  lượt 

 lấy, nhiều lượt bỏ; dần dần [giá trị của món hàng ông ta gánh đi] tăng cao 

 hơn, kẻ ngu trọn chẳng bỏ gai. Về đến nơi, thân thuộc của kẻ trí vui vẻ đón 

 rước; kẻ ngu càng tăng thêm ưu não!” 



(18)  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  2,  vào  đời  Ngụy,  ngài  Đàm  Loan 

thoạt đầu từ chỗ ẩn cư của họ Đào có được mười quyển tiên kinh, trở về Lạc 

Hạ, gặp ngài Bồ Đề Lưu Chi, hỏi: “Trong Phật pháp há có pháp trường sanh 

bất  tử  trỗi  vượt  kinh  tiên  hay  chăng?”  Ngài  Lưu  Chi  nói:  “Trong  cõi  này, 

chỗ nào có pháp trường sanh bất tử? Dẫu được khỏi chết trong một thời gian 

ngắn, rốt cuộc vẫn phải luân chuyển”. Rồi đem Thập Lục Quán Kinh truyền 

cho, bảo: “Học pháp  này thì tuổi thọ dẫu  đem  hằng  hà sa kiếp thạch318 vẫn 

không sánh bằng được!” 

Theo  Nam  Đường  Thư,  tiểu  trưởng  lão  thân  mặc  y  bằng  lụa  hồng  đan 

chỉ  vàng,  Hậu  Chủ319  chê  là  quá  xa  hoa.  Đáp:  “Bệ  hạ  chẳng  đọc  kinh  Hoa 

Nghiêm, làm sao biết được sự phú quý trong nhà Phật?” 





 Ghi thêm:  



Kim Xương ở Vô Tích, vợ là Trầm Vân Tảo, khá thông hiểu văn lý, bị 

sản hậu, bệnh nặng, tình thế cực nguy hiểm, các thầy thuốc bó tay. Có người 

bạn  khuyên  ông  Xương  hãy  cầu  đảo  Quán  Âm  Đại  Sĩ.  Ông  Xương  nghe 

theo, bệnh liền chuyển biến. Hơn một tháng, vẫn khó cử động. Người vợ do 

thấy  cầu  đảo  linh  ứng  bèn  phát  nguyện  sau  khi  lành  bệnh  sẽ  thường  thờ 

phụng  Đại  Sĩ.  Một  đêm,  ông  Xương  mộng  thấy  Đại  Sĩ  diệu  tướng  trang 

nghiêm, đứng  nhìn  về phía  mình,  hai đứa  bé đứng  hầu  hai bên kêu tên ông 

Xương.  Ông  Xương  liền  lễ  bái,  chợt  giật  mình  tỉnh  giấc.  Bà  vợ  cũng  tỉnh 

giấc,  mỗi  người  kể  lại  giấc  mộng  gần  giống  nhau.  Chỉ  có  điều  là  vợ  mộng 

thấy  một  đứa  bé  cầm  cành  dương  nhúng  nước  vẩy  lên  thân,  nói  kệ  rằng: 

 “Khởi  tử  hồi  sanh  cam  lộ  thủy,  nhất  điểm  thiện  tâm  cảm  hóa  thành,  vững 

 lòng  vàng  đá  lên  Cực  Lạc,  chỉ  sợ  trần  duyên  gỡ  chẳng  xong” .  Thân  tâm 

thanh  thản,  sảng  khoái,  bệnh  liền  lành.  Vợ  chồng  do  vậy  ăn  chay  trường 

niệm Phật và soạn Nhân Quả Lục để khuyên đời. 

Phương  Tử  Trọng  ở  Trấn  Hải  mười  chín  tuổi,  chợt  ruột  sanh  khối  ung. 

Thầy  thuốc  bảo  chẳng  thể  nào  không  mổ.  Cha  mẹ  không  đành  lòng  liền 

không chữa chạy. Bà  mẹ thông  hiểu  văn  lý, ăn chay trường  niệm Phật, bèn 

cùng với bạn là bà Du Đức Chương liều mạng niệm kinh Kim Cang và thánh 

hiệu  Di  Đà,  Quán  Âm.  Ba  ngày  sau,  khối  ung  vỡ  ra,  máu  mủ  theo  đại  tiện 

tuôn ra. Năm ngày sau hoàn toàn khôi phục. 

Tôn  Duy  Tiệp  ở  Giang  Ninh,  vợ  là  Mộ  Tây,  vợ  chồng  khá  thích  làm 

lành,  nhiệt  tâm  làm  chuyện  công  ích.  Mỗi  năm  thường  may  hơn  một  ngàn 

cái  áo  bông  nhằm  thí  cho  người  không  có  để  mặc  đỡ  rét.  Bà  vợ  ngã  bệnh 

đang  độ  tuổi  khỏe  mạnh,  ngực  đau  như kim  đâm,  bèn  dốc  cạn  lòng  Thành 

niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm  cầu  cứu.  Hồi  lâu  sau,  ngủ  thiếp  đi,  mộng  thấy 

một bà lão xoa ngực, lại nắn bóp khắp nơi, nhổ ra hai cây kim dài hơn  một 

tấc, bảo: “Chẳng lạ gì ngươi bị đau đớn, do ngực có kim mà!” Liền cảm thấy 

nhẹ nhàng, thoải mái, lại tự sờ nắn, nhổ ra được một cây kim nữa, chợt giật 

mình,  tỉnh  giấc,  trọn  chẳng  còn  bệnh  khổ  nữa.  Ba  câu  chuyện  trên  đây  do 

chính Ấn Quang chứng kiến. 



* Trình bày việc quyên mộ in cuốn Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm 

Ứng Tụng  





Trong  quá  khứ,  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát đã  thành  Phật  từ  lâu  trong  vô 

lượng  kiếp  trước,  hiệu  là  Chánh  Pháp  Minh,  nhưng  do  tâm  từ  bi  tha  thiết, 

lòng  cứu  khổ  ân  cần,  chẳng  lìa  Tịch  Quang,  hiện  hình  trong  chín  giới,  tùy 

loại hiện thân trong mười phương vô lượng thế giới để độ thoát chúng sanh. 

Phẩm  Phổ  Môn  nói   “nên  dùng  thân  nào  để  độ  được,  liền  hiện  thân  ấy  để 

 thuyết pháp”.  Tuy là  mười phương thế giới không cõi nào chẳng hiện thân, 

nhưng  đối  với  thế  giới  Sa  Bà  nhân  duyên  rất  sâu.  Tuy  những  thân  trong 

mười pháp giới không thân nào chẳng hiện, nhưng người đời đều gọi Ngài là 

Bồ Tát. Tuy những chỗ Ngài ứng hóa trọn khắp hoàn vũ, nhưng Phổ Đà Sơn 

tại Chiết Giang là nơi rõ ràng nhất. 

Ấn Quang được hưởng ân thật lớn, đội ân thật sâu. Thoạt đầu xuất gia tại 

Nam  Ngũ  Đài  Sơn  ở  Thiểm  Tây,  tức  là  đạo  tràng  nơi  đức  Quán  Âm  hiện 

thân  hàng  phục  rồng  độc.  Tiếp  đó,  sống  nhờ  ở  Phổ  Đà  trong  biển  Nam, 

chính là thánh địa nơi Thiện Tài đi về phương Nam tham học với đức Quán 

Âm. Thường nghĩ người đời chẳng biết lòng Từ sâu xa, lòng Bi rộng lớn của 

Bồ Tát, muốn sưu tập từ Đại Tạng và các sách vở, phàm những hạnh nguyện 

nơi bổn địa của  Bồ Tát và  những sự  tích  Bồ  Tát cảm  ứng  nơi phương  này, 

soạn  thành  bài  văn  ca  tụng,  lại  còn  chú  thích  tường  tận,  để  những  người 

cùng hàng trong cõi đời đều biết tấm lòng đại từ bi của ngài Quán Âm, cũng 

như  thật  sự,  thật  lý   “tùy  loại  hiện  hình,  tầm  thanh  cứu  khổ” ,  ngõ  hầu  [ai 

nấy] sẽ đều cùng trì thánh  hiệu, cùng tiêu  nghiệp chướng, cùng tăng phước 

huệ, khi sống thì làm người thân tâm thanh tịnh, khi thác sẽ dự vào hội của 

liên trì hải chúng. Dùng những điều này để uốn nắn lòng người, vãn hồi kiếp 

vận,  ngõ  hầu thiên  hạ thái bình,  nhân  dân  yên  vui. Tuy đã phát cái tâm ấy, 

nhưng do học thức thiển cận, kém hèn, bút mực vụng về, chất phác, chưa thể 

tiến hành ngay được! 

Khéo sao nhà đại văn học tỉnh Giang Tây là cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh lên núi 

thăm  viếng,  vừa  gặp  nhau  đã  thành  bạn  thiết;  do  vậy  bèn  đem  chuyện  này 

gởi  gắm. Ông ta liền  vui  vẻ chấp thuận rồi lắng  lòng soạn thuật suốt cả hai 

năm ròng, viết ra bản Tụng Văn đến hơn hai vạn chữ. Đối với sự tích trong 

mỗi câu đều chú thích sau mỗi đoạn văn để người đọc vừa xem liền hiểu rõ 

ngay,  tổng  cộng  gồm  ba  quyển.  Lại  sao  lục  những  nghĩa  trọng  yếu  trong 

kinh, đặt tên là Kinh Chứng (những dẫn chứng trích từ kinh điển) gồm  một 

quyển,  ghi  kèm  vào  sau  Tụng  Văn.  Lại  còn  có  Kim  Cang  Kinh  Công  Đức 

Tụng  một  quyển  cũng  ghi  kèm  vào  sau  để  người  tụng  kinh,  niệm  Phật  đều 

biết  phương  hướng,  cốt  sao  từ  phàm  tâm  thấy  được  Phật  tâm,  thỏa  mãn 

nguyện độ sanh của Như Lai. 

Do vậy, đã cho sắp chữ tạo bản in, hiện thời đã sắp chữ xong, toàn bộ là 

hai trăm mười trang. Mỗi trang gồm hai  mươi sáu dòng, mỗi dòng ba mươi 

lăm chữ. Ruột sách dùng loại giấy Trại Tống, bìa sách dùng loại giấy da sẫm 

màu một trăm bảng320 bền nhất để in. Mỗi bộ sách chia làm hai cuốn, dùng 

loại chỉ vải chắc nhất để đóng sách. In ra hai vạn bộ, mỗi một trang sách giá 

ba  mươi  đồng321.  Mỗi  bộ,  [tiền  công]  in  chữ  nơi  bìa  sách  và  phần  thư  căn 

tổng cộng là ba xu. Bất luận thỉnh bao nhiêu sách đều gói thành bưu kiện để 

tiện gởi tặng. Chi phí đóng bưu kiện đã tính gộp trong ấy thì tính chung mỗi 

một bộ  giá ba cắc bốn  xu  năm chinh. Do  vì số  lẻ khó thể tính toán  nên chỉ 

tính  tròn  là  ba  cắc  bốn  xu.  Nếu  muốn  in  một  vạn  bộ  thì  giao  ba  ngàn  bốn 

trăm đồng. In một ngàn bộ thì giao ba trăm bốn mươi đồng. In một trăm bộ 

thì  giao  ba  mươi  bốn  đồng.  Hiện  thời  đã  in  lần  thứ  nhất,  hiện  nay  sách  đã 

được người ta bỏ tiền  in đến sáu  vạn bộ. Cứ  mỗi  lần đúc bản  in sẽ in được 

một vạn hai ngàn bộ. Sau này, in nhiều lượt thì cũng có người đứng ra chịu 

tiền in nhiều lượt, ước chừng trong một năm sẽ xong xuôi. Nếu quyết định in 

trong tháng Tám thì tính theo giá này. Nếu cách một thời gian lâu sau, có thể 

giá  giấy sẽ tăng  lên.  Ai  muốn  lợi  người thì  hãy  nên sớm báo  tin.  Hơn  nữa, 

mỗi lần đúc bản in, chỉ in được một vạn hai ngàn bộ, số sách được bỏ tiền in 

đã đến sáu vạn cuốn; khi sách in ra, nếu đặt in với số lượng lớn thì chẳng thể 

giao  hết  một  lúc  được,  có  lẽ  phải  chia  thành  hai  ba  lần,  hạn  lượng  số  sách 

vừa phải để giao, ngõ hầu mọi người đều được nhìn thấy sách ngay trong lần 

in đầu tiên. 

Hơn nữa, đây là in sách giùm cho thiện tín, chứ không phải là theo thông 

lệ quyên tiền để tự làm việc thiện. Với những ai đứng ra bỏ tiền in, sẽ chiếu 

theo số tiền [đã bỏ ra] để giao sách, chẳng khấu trừ một bộ nào! Nếu có ai ủy 

thác [người đứng in sách] thay mặt làm chuyện thí tặng, chính mình chỉ cần 

một ít sách thì xin hãy báo rõ trước, chúng tôi sẽ giao giùm. Nếu không, sẽ 

giao trọn số sách ấy cho người bỏ tiền in, chẳng khấu trừ tí ti nào! Ở Thượng 

Hải chẳng phải tốn bưu phí, sẽ giao thẳng đến nhà. Đối với những thành phố 

khác, nếu là số lượng lớn sẽ có thể nhờ công ty chuyển gởi giùm. Nếu với số 

lượng ít thì sẽ giao qua bưu điện, chi phí ấy có thể khấu trừ vào tiền in sách, 

hoặc gởi bù riêng, đều thuận theo ý của người đứng ra chịu tiền in sách. 

Hiện nay, thiên tai nhân họa liên tiếp giáng xuống, thế đạo nhân tâm suy 

hãm đến cùng cực, riêng nhờ vào cuốn sách này để dẫn đường hòng đẩy lui 

con  sóng  cuồng,  nâng  đỡ  thế  đạo,  cùng  lên  bậc  thánh,  cùng  chứng  Bồ  Đề. 

Nguyện những thiện tín có sức đều cùng bỏ ra tịnh tài, ngõ hầu những người 

cùng  hàng  trong  khắp  cõi  đời  ai  nấy  đều  được  gội  từ ân  của  Quán  Âm  Bồ 

Tát,  để  rồi  cùng  được  đích  thân  chứng  đắc  Phật  tánh  vốn  có,  viên  mãn  vô 

thượng giác đạo, một tấm lòng khăng khăng như thế mà thôi! Phàm những ai 

muốn  bỏ  tiền  ra  in,  xin  hãy  gởi  khoản  tiền  ấy  về  xưởng  ấn  loát  chính  của 

Trung  Hoa  Thư Cục  ở  ngõ  Cáp  Đồng  đường  Tịnh  An  Tự  tại  Thượng  Hải, 

giao cho hai vị tiên sinh Du Trọng Hoàn và Đường Tử Quyền nhận lãnh. Họ 

nhận  được  tiền  liền  gởi  biên  lai.  Khi  sách  in  ra  sẽ  theo  thứ  tự  giao  sách, 

quyết chẳng đến  nỗi  nhầm  lẫn. Phàm  những  người đứng ra  in  với số  lượng 

lớn, đợi khi sách đã  giao đầy đủ  rồi,  xin  hãy  gởi thư về chùa  Pháp Vũ,  núi 

Phổ  Đà  thuộc  huyện  Định  Hải,  tỉnh  Chiết  Giang,  giao  cho  Ấn  Quang,  ngõ 

hầu biết là không bị sai lạc. 

Ngày Rằm tháng Giêng  năm  Bính Dần  Âm  lịch, tức  năm Dân Quốc 15 

(1926), Thường Tàm Quý Tăng Thích Ấn Quang kính soạn. 



Phật pháp rộng lớn như pháp giới, rốt ráo như hư không. Nói tới những 

điều thiển cận thì phàm phu đều có thể biết được, làm được. Nói tới những 

chuyện  sâu  xa,  dẫu  thánh  nhân  cũng  không  biết,  không  làm  được!  Những 

người thông minh trong thế gian nếu có sự hàm dưỡng, từng trải, liền có thể 

nhập đạo. Nếu không, ắt sẽ do trí  huệ  nhỏ nhoi  mà tự phụ, đến  nỗi  lầm  lạc 

dùng  ý kiến của chính  mình để  hủy báng  Phật pháp.  Do  vậy, đức  Phật  xếp 

Thế  Trí  Biện  Thông  vào  tám  nạn.  Sự  răn  nhắc  ấy  vừa  sâu  đậm  vừa  thiết 

thực.  Gốc  bệnh  là  do  dùng  tri  kiến  phàm  phu  để  suy  lường  cảnh  giới  của 

Phật, Bồ Tát. Nếu hạng phàm phu hiểu biết cảnh giới của Phật, Bồ Tát quyết 

chẳng thể suy lường được thì sẽ dứt bỏ sự suy lường ấy. Đừng nói là bọn họ 

chẳng  thể  suy  lường  cảnh  giới  của  Phật,  Bồ  Tát,  ngay  như  những  kẻ  ấy  từ 

sống  đến  chết,  đối  với  chủ  nhân  ông  của  khởi  tâm  động  niệm,  bọn  họ  có 

từng  thấy  biết  chút  nào  hay  chăng?  Nếu  có  thể  đích  thân  biết  được,  thấy 

được chủ nhân ông của chính mình thì sẽ có thể dần dần biết được cảnh giới 

của Phật, Bồ Tát. 

Những kẻ trí  huệ  nhỏ  nhoi  mà  vẫn tự phụ  ấy,  ví  như kẻ  mù chẳng thấy 

được  mặt trời, liền bảo  là không có.  Lũ  mù  nghe  lời, khen là kiến thức cao 

siêu, là đích xác, không lầm, chẳng biết đấy là tà thuyết tự lầm, lầm người! 

Há  chẳng  đáng  buồn  quá  đỗi  ư?  Vì  thế,  xưa  nay,  phàm  là  những  bậc  đại 

thông  gia  lỗi  lạc, không ai chẳng  dùng Phật pháp để  giữ  yên cõi đời, khiến 

cho dân hiền thiện, thấu đạt tận cùng gốc lõi của lý và tánh. Những vị lập đại 

công, dựng đại nghiệp, nêu tỏ những chỗ mầu nhiệm chưa được thánh hiền 

truyền dạy, đều do học Phật đắc lực mà ra! Những kẻ tự phụ thông minh làm 

sao  xứng  đáng  biết  được  điều  này!  Kẻ  bệnh  hiểu  thầy  thuốc,  lãng  tử  cảm 

thương lữ khách, khôn ngăn cảm khái, bi ca, trình bày những điều này nhằm 

giãi tỏ nỗi lòng trung thành. Nếu rộng lòng dung nạp thì may mắn lắm thay! 



*  Kính  cáo  độc  giả  hãy  nên  dốc  sức  nơi  chí  thành cung  kính để  tự  đạt 

được lợi ích thật sự  





Pháp  thế  gian  và  xuất  thế  gian  đều  lấy  lòng  Thành  làm  gốc.  Hễ  có 

lòng  Thành  thì  sẽ  cảm  được  thánh  ứng.  Không  có  lòng  Thành  sẽ  chẳng  có 

cảm, thánh không cách gì ứng được! Ví như vầng trăng sáng ngời giữa trời, 

hiện bóng  muôn sông. Nếu  nước nhơ đục, xao động, bóng trăng sẽ khó thể 

hiển hiện. Do nước gây ra, chứ trăng đâu có lỗi! Vì thế nói: Muốn được lợi 

ích  thật  sự  nơi  Phật  pháp,  cần  phải  cầu  nơi  lòng  cung  kính.  Có  một  phần 

cung  kính sẽ tiêu  một phần tội  nghiệp, tăng  một phần phước  huệ. Có  mười 

phần  cung  kính  sẽ  tiêu  mười  phần  tội  nghiệp,  tăng  mười  phần  phước  huệ. 

Nếu không cung kính thì chỉ kết duyên xa, khó được lợi ích thật sự! Nếu lại 

còn khinh nhờn sẽ tạo tội vô lượng. 

Hơn  nữa,  những  lời chú cho phần ca tụng khơi  mở  trí  huệ  nơi  ba trang 

16,  17,  18  trong  quyển  thứ  ba  [của  bộ  sách  này],  phần  nhiều  là  Thiền  cơ. 

Những câu ấy chỉ có người thật sự có sở ngộ mới biết ý nghĩa, chớ nên suy 

đoán, dò tìm theo ý nghĩa lời văn. Dẫu cho trí huệ thông minh thiên bẩm vẫn 

là  càng  suy  lường  càng  xa!  Những  câu  nói  trong  nhà  Thiền  đều  giống  như 

thế. Nếu có thể chú trọng lòng kính, giữ lòng thành, chấp trì thánh hiệu của 

Bồ Tát thì một mai nghiệp tiêu trí rạng, tất cả những câu nói Thiền cơ sẽ đều 

hiểu rõ từng câu một, như mở cửa thấy núi, vẹt mây thấy trăng! 



Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Quyển 2 hết 



---o0o--- 



Quyển III 

 Phần 1 

2.4 Hoằng pháp 





Trong phần này chia thành sáu đoạn:  



1. Ứng hóa. 



2. Thuyết pháp. 



3. Ban cho người nối tiếp dòng pháp. 



4. Hộ pháp. 



5. Khơi mở trí huệ. 



6. Chứng quả  



2.4.1 Ứng hóa 





 1.  Bèn  có:  Truyền  Phật  tâm  nơi  Hùng  Nhĩ322,  Thiền  nở  đóa  hoa 

 năm cánh323. Hóa trẻ khóc trong tổ ưng, lưu dấu linh hiển hai triều. 

  

 2.  Sa-di  làng  Quát  xứng  danh  giải  thoát,  đại  sĩ  Tứ  Châu  trọn  đủ 

 thần thông. 

  

 3. Trên bãi Kim Sa, diệu nữ truyền kinh, trước đền Trung Hiếu, đạo 

 nhân trao quyển. 

  

 4.  Đạo  lưu  hành  Nhĩ  Hải,  tranh  nhau  truyền  bảy  lần  ứng  hiện. 

 Hiện trú động Triều Âm, soạn truyện Nhị Đại Sĩ lưu truyền. 

  

 5.  Thế  độ  Đàm  Tạng,  biết  người  kham  nhập đạo  tuyệt  vời.  Dạy  dỗ 

 Phổ Minh, tin tưởng chí độ sanh rộng lớn. 

  

 6. Giúp Thí Thị hiếu thảo song đường, hai phen Diệu Hải Cung tìm 

 tới. Ấm lòng ông Ngô tìm mẹ, bên ngọn Đại Dữu ba lượt hiện thân . 

  

 7.  Ba  năm  thường  kêu  gọi,  túc  nghiệp  rốt  cuộc  ngầm  tiêu.  Ngẫu 

 nhiên trì nửa quyển, mẹ hiền đã khuất siêu thăng. 



 8. Bà lão cài hoa, dạy vua bố thí. Hồ tăng mắt biếc, răn vua dứt can 

 qua. 

  

 9. Cưỡi mây ra đi, tăng ngưỡng mộ thanh danh Hoa Tử. Chặt đầu 

 chẳng tổn, vãn hồi kiếp nạn đám nâu sồng. 

  

 10.  Cho  cô  gái  có  tháng  ăn  trên  biển,  cảnh  chẳng  ngại  tâm.  Con 

 hiếu ngủ đầu non, mẹ vốn là Phật. 

  

 11. Dưới nhằm siêu độ quỷ thần, còn hiện thân Tiêu Diện. Muốn độ 

 tiểu trùng, thị hiện Diệu Hương Khẩu. Đều là hiện hình đồng loại, sống 

 chung nhằm hóa  độ. Đấy chính là chuyện hoằng pháp thứ  nhất của Đại 

 Sĩ vậy. 





(1)  Theo Truyền  Đăng  Lục, Tổ  Bồ  Đề Đạt Ma đắc chánh pháp  nhãn 

tàng,  vượt biển  cả  đến  Nam  Hải.  Lương  Vũ  Đế  xuống  chiếu  mời  đến  Kim 

Lăng (Nam Kinh), [đối đáp] chẳng khế hợp căn cơ, Sư bèn ngầm qua [lãnh 

thổ của  nhà] Bắc Ngụy,  ngồi  nhìn  vách suốt chín  năm tại chùa  Thiếu  Lâm. 

Về sau, gặp được Huệ Khả, Tổ bèn truyền tâm ấn của Phật, rồi ngồi qua đời, 

chôn tại núi Hùng Nhĩ. Hai năm sau, sứ giả nhà Ngụy là Tống Vân gặp Sư ở 

Thông Lãnh (Pamir) chỉ quảy một chiếc dép, đi một mình phơi phới. Hỏi Sư 

đi đâu, Ngài nói về Tây Thiên. Tống Vân trở về tâu lên Ngụy Chúa, vua sai 

mở quan tài ra xem, chỉ thấy còn một chiếc dép. Cõi đời đồn Sư là Quán Âm 

hóa thân. 



Theo Cao Tăng Truyện, tập 1, chép truyện Bảo Chí Đại Sĩ đời Lương 

như sau:  Trước  kia,  có  bà  Châu  ở  Đông  Dương,  Kim  Lăng,  nghe  tiếng  trẻ 

khóc  trong tổ chim ưng, bèn  trèo  lên cây  ẵm  về  nuôi  làm con. Sư theo  học 

Thiền với ngài Tăng Kiệm. Đầu niên hiệu Thái Thỉ đời Tống, Sư chợt hiện 

tướng  lạ, treo kéo  và  gương  nơi đầu trượng,  hoặc treo  lụa. Trong  niên  hiệu 

Kiến  Nguyên  đời  Tề,  Ngài  biến  hiện  đôi  chút  thần  dị.  Những  lời  Ngài  nói 

với  người  khác,  thoạt  đầu  khó  hiểu,  nhưng  về  sau  đều  ứng  nghiệm.  Lương 

Vũ Đế rất tôn sùng, kính trọng. Trong lời chiếu có những câu như  “lửa nước 

 chẳng thể đốt cháy, nhấn chìm, rắn, cọp chẳng thể xâm hại làm cho sợ hãi, 

 những  lời  Sư  nói  đều  thuận  Phật  lý,  ắt  phải  là  bậc  từ  Thanh  Văn  trở  lên”  

v.v... Vua từng sai Trương Tăng Do vẽ tượng, ngài Bảo Chí liền biến đổi sắc 

mặt,  xuất  hiện  tướng  Quán  Âm  mười  hai  mặt,  diệu  tướng  đẹp  đẽ  khác 

thường, hoặc từ bi, hoặc oai mãnh, Tăng Do chẳng thể vẽ được. 



Lại nữa, cả nhà ông Trần Chinh Lỗ tôn sùng ngài Bảo Chí, Ngài liền 

vì  nhà  họ  Trần  hiện  chân  tướng,  tướng  hảo  quang  minh  giống  hệt  như  Bồ 

Tát. Những sự tích linh dị khác đều chẳng thể ghi chép trọn. 



(2)  Theo  Phó  Đại  Sĩ  Ngữ  Lục,  Đại  Sĩ  mộng  thấy  đức  Thế  Tôn  bảo: 

 “Ta sai một sa-di giúp ngươi hoằng dương giáo hóa” , chợt từ trong miệng 

Phật  nhả  ra  một  đứa  bé.  Sau  đấy,  có  Huệ  Tập  tìm  đến,  đấy  chính  là  sa-di 

được  thấy  trong  mộng  vậy.  Huệ  Tập  là  người  làng  Đại  Quát,  huyện  Phú 

Xuân,  Ngô  Quận,  gặp  Phó  Đại  Sĩ,  liền  khai  ngộ  thông  suốt  pháp  môn  giải 

thoát, bèn du hành khắp quận, bố thí, phóng sanh, cứu khổ, trị bệnh, các thứ 

công  đức  chẳng  thể  thuật  trọn.  Phó  Đại  Sĩ  bảo  mọi  người:   “Huệ  Tập  là 

 Quán Âm, Phổ Mẫn là Văn Thù”.   



Theo  Cao  Tăng  Truyện  tập  3,  đời  Đường,  Tăng  Già  Đại  Sĩ  người 

nước Bắc Hà ở Thông Lãnh, đi khắp nơi, đến miền Giang Hoài, mới tỏ lộ sự 

thần  dị.  Ngài  từng  nằm  trong  nhà  của  Hạ  Bạt,  thân  dài  hơn  giường  cả  ba 

thước, hiện hình Quán Âm mười một mặt. Họ Hạ liền biến nhà thành chùa. 

Đường Trung Tông đón Sư vào cung, tôn làm Quốc Sư. Nếu có ai bị bệnh, 

Sư dùng cành dương phẩy qua, hoặc sai rửa tượng sư tử bằng đá, hoặc quăng 

bình  nước,  hoặc  bảo  bắn  qua  thân,  hoặc  trừ  khử  tai  họa  nơi  thân  người  ấy 

bằng  cách  bảo  kẻ  ấy  đi  tìm  ngựa,  hoặc  cảnh  giác  về  tai  ách  gió  bão  bằng 

chiếc quạt trắng, hoặc nhận tiền của gã trộm, hoặc kêu to: “Sợi dây đen buộc 

nơi cổ”, hoặc tìm giếng La Hán, hoặc biết Bùi Thị chết đuối, dự đoán trước 

trời sẽ đổ tuyết [vào  lúc  nào], cứu  hạn  hán bằng cách tuôn  mưa. Thần biến 

khôn ngằn, chẳng thể suy lường được. Vua hỏi Vạn Hồi, Sư nói:  “Tăng Già, 

 người nước Hà, chính là Quán Thế Âm Bồ Tát hóa thân vậy”.   



(3) Theo Quán Âm Cảm Ứng Truyện, năm Nguyên Hòa 12 (817) đời 

Đường, trên bãi Kim Sa ở Thiểm Hữu có một cô gái xinh đẹp xách giỏ bán 

cá, người ta đua nhau muốn cưới cô ấy. Cô gái nói: “Tôi dạy kinh, ai trong 

một tối có thể tụng thuộc phẩm Phổ Môn thì sẽ lấy người đó”. Sáng hôm sau 

có  hai  mươi  người  làm  được.  Cô  gái  nói:  “Một  thân  làm  sao  gả  cho  nhiều 

chồng?  Xin  đổi  sang  học  kinh  Kim  Cang,  theo  đúng  hạn  định  như  trên”. 

Người  làm được  như vậy chỉ còn  một  nửa. Cô lại đổi sang kinh  Pháp  Hoa, 

hạn định ba ngày, chỉ có một người họ Mã làm được. Vừa mới đón dâu về, 

cô  gái  liền  chết  ngay.  Ngay  lập  tức,  thi  thể  rữa  nát  hết,  liền  đem  chôn.  Về 

sau, có vị Tăng cùng chàng họ Mã quật mồ, [thấy trong quan tài] chỉ còn lại 

mảnh  xương  đòn  gánh324  bằng  vàng  ròng.  Vị  Tăng  nói:  “Đấy  là  Quán  Âm 

Bồ Tát thị hiện để hóa độ người đời”. Đến hôm trăm ngày, vị Tăng bay lên 

không đi mất. Cảnh Liêm đời Tống có làm bài tán. 



Theo  lời  tựa  cho  bài  Dương  Trung  Mẫn  Gia  Huấn,  ông  Trần  Quân 

Tuyển có đứa con bị lao, sang Nam Hải cầu đảo. Giữa đường đi ngang qua 

Trung Hiếu Từ, nghe có tiếng người gọi tên, ngạc nhiên nhìn thì thấy có một 

đạo nhân bảo: “Ông mắc oan khiên đời trước, trả báo nơi con ông. Cầu khẩn 

Bồ  Tát  thì  phải  thấu  hiểu  tấm  lòng  như  cha  mẹ  của  Ngài,  giúp  đỡ  người 

nghèo khó, tận lực làm lành”, rồi rút ra một quyển sách, bảo: “Đây là mười 

chín điều gia huấn của Dương Tiêu Sơn, ông nên vâng làm theo thì bệnh con 

ông  sẽ  mau  lành.  Nếu  lưu  truyền  rộng  rãi  sẽ  được  phước  vô  lượng”.  Nói 

xong, chợt biến đâu  mất. Ông  Tuyển biết  đó là Đại  Sĩ  hóa thân,  liền trở  về 

nhà, kể lại chuyện gặp gỡ. Đứa con nghe chuyện vui mừng, bệnh giảm một 

nửa. Hơn tháng sau lành hẳn, về sau đỗ đạt. 

(4) Sách Nhĩ Hải Tùng Đàm có chép bảy lần ứng hóa của đức Quán Âm: 

-  Lần  thứ  nhất  là  trong  niên  hiệu  Vĩnh  Huy  đời  Đường,  Ngài  hóa  làm 

ông  lão  râu  trắng,  đội  mão  cánh  sen  hồng,  khoác  ca-sa,  cầm  bát  đến  nhà 

nông dân khất thực. 

-  Lần  thứ  hai,  hóa  thân  làm  vị  Tăng  người  Ấn  Độ,  cầm  bát  đến  nhà 

người đàn bà đưa cơm [cho nông phu ngoài đồng] khất thực. 

- Lần thứ ba hóa làm một vị Phạm tăng ngồi ở tảng đá trên núi báu, trước 

mặt có con trâu xanh, bên trái có con ngựa trắng, bên phải có con voi trắng, 

chung quanh có mây năm màu che phủ. Trong mây có hai đồng tử, một đồng 

tử cầm trượng, đứa kia cầm gương, một hồi lâu bèn ẩn. 

-  Lần  thứ  tư  hóa  thành  một  vị  Tăng,  cầm  trượng,  ôm  bát,  dẫn  con  chó 

trắng đi khất thực ở quận Khai Nam. Trong thôn, Sư thường bắt trộm những 

con chó dữ, [dân làng] bèn bắt vị Tăng ấy, chặt chân tay; trong khoảnh khắc 

Sư sống lại, họ lại giết chết, đốt xương ra tro, đựng trong ống tre, dìm xuống 

nước. Trong khoảnh khắc, ống tre vỡ, Sư thoát ra, hình thể chẳng bị tổn hại 

gì. Cả thôn kinh sợ, quy y. 

- Lần thứ năm hóa thành vị Tăng cầm cành dương, xỏ guốc gỗ bước đi, 

[người khác] giục ngựa đuổi theo chẳng kịp. Dùng tên bắn thì những mũi tên 

đều  hóa  thành  hoa  sen.  Hiện  thời,  vùng  Nhĩ  Đông  còn  nói  tới   “liên  hoa 

 thái”  (rau hoa sen). 

- Lần thứ sáu  hóa thân thành  một  vị du  Tăng, chợt bay  lên không,  hiện 

tướng  Đại  Sĩ,  ánh  sáng  chói  lòa  khiến  người  ta  chẳng  dám  ngửa  mặt  lên 

nhìn. Có cụ già đúc tượng theo hình tướng ấy để thờ phụng. 

-  Lần  thứ  bảy  hóa  thành  vị  Tăng  tên  là  Bồ  Đề  Đà  Ha,  nói:  “Ta  là  Tây 

Phương  Liên  Hoa  Bộ  Tôn  Giả  A  Tha  Da  Quán  Âm,  hành  hóa  tới  phương 

này, nay ở yên”. Nói xong, bèn tịch. Đấy chính là hóa thân của Đại Sĩ vậy. 



Theo  Phổ  Đà  Chí,  trong  niên  hiệu  Vạn  Lịch  đời  Minh,  có  một  nam, 

một  nữ  tới  đảnh  núi  phía  Nam  động  Triều  Âm,  hình  dáng  như  ăn  mày, 

nhưng cách nói năng chẳng thể coi thường được. Hỏi tên họ thì đáp: “Có tên 

họ gì đâu?” Hỏi đến tuổi tác, đáp: “Có tuổi tác gì!” Hỏi là người ở đâu, đáp: 

“Có nơi chốn nào đâu”. Hỏi đã thấy được đạo nào, đáp: “Mắt thấy biển cả; 

tai nghe tiếng gió, tiếng mưa, tiếng sóng, tiếng chim”. Hỏi: “Hành công phu 

nào?” Đáp: “Hễ nghĩ đến Quán Thế Âm bèn niệm mấy tiếng, chẳng có công 

phu  chi  cả!”  Về  sau,  người  đến  xem  đông  nghẹt  bèn  nói:  “Mỗi  người  các 

ông hãy nên an ổn rời đi, hỏi han ta làm chi?”, liền chẳng thấy họ đâu nữa. 

Thích Chân Nhất viết Nhị Đại Sĩ Truyện để lưu truyền. 



(5) Theo Cao Tăng Truyện, tập 2, đời Đường, ngài Đàm Tạng năm 15 

tuổi muốn xuất gia nhưng không có thầy, bèn kính cẩn niệm Quán Âm, liền 

nghe  có  tiếng  chuông,  thấy  một  ngôi  chùa  Tăng  bèn  tới  xin  xuống  tóc. 

Xuống tóc xong, Sư liền đưa ra khỏi cửa, đi khoảng một trăm bước, nhìn lại 

đã không thấy chùa đâu nữa! Về sau, ngài Đàm Tạng trở thành đại pháp sư. 

Đường Thái Tông năm lượt thỉnh Sư thuyết pháp, hai lần mời vào cung. 



Theo  lời  tựa  của  Quán  Âm  Bổn  Hạnh  Kinh,  vào  đời  Tống,  sư  Phổ 

Minh ở xứ Thượng Thiên Trúc thấy một vị lão tăng bảo: “Ông chỉ tu đạo vô 

thượng  thừa  thì  chỉ  tiếp  độ  hàng  thượng  căn,  làm  sao  có  thể  cứu  vớt  trọn 

khắp?  Hãy  nên  diễn  nói,  tuyên  dương  Tam  Thừa,  hành  pháp  Đốn  lẫn  pháp 

Tiệm, rộng độ hàng trung hạ căn thì mới là báo ân Phật”. Sư hỏi: “[Pháp nào 

mới có thể độ người?” Tăng nói: “Cõi này có nhân duyên xa xưa với Quán 

Thế  Âm  Bồ  Tát,  hãy  nên  đem  đầu  đuôi  hành  trạng  của  Bồ  Tát  lưu  hành 

trong cõi đời. Kẻ cúng dường, trì tụng, phước chẳng luống uổng”. Ngay lúc 

ấy, do đã nói xong trọn hết nguyên do, vị lão tăng ấy liền ẩn thân biến mất. 



(6) Theo sách Quái Viên, vào đời Minh, vợ ông Vưu Tích Thụ là Thí 

Thị  hiếu  thảo  với bố  mẹ chồng, chợt bị  ung thư thực quản. Có đạo cô bảo: 

“Ta từ Nam Hải đến, tên là Diệu Hải”, trao cho Thí Thị một viên thuốc màu 

đen  bảo  uống.  Đạo  cô  hỏi:  “Ngươi  đã  ăn  chay  hay  chưa?”  Thưa:  “Có  lúc 

giữ, có lúc không”. Đạo cô bảo: “Ma đấy!” rồi vẽ một đạo bùa trên trán để 

trấn áp. Ra khỏi cửa, chợt chẳng thấy [đạo cô] đâu nữa! Ngày hôm sau, Thí 

Thị liền ăn uống được. Năm sau, theo mẹ chồng đến Phổ Đà lạy tạ, thấy ba 

chữ Diệu Hải Cung càng tin tưởng là Đại Sĩ hiển hóa. 

Trở  về,  lại  có  một  đạo  cô  đến  bảo:  “Ta  công  hạnh  đã  viên  mãn,  chỉ  có 

tấm  lòng độ  người  là chưa thỏa”.  Lại  than thở: “Ngươi có  năm tướng  ngắn 

ngủi: Nhật nguyệt, tam quang ngắn ngủi (tuổi thọ ngắn ngủi), gặp gỡ cha mẹ 

ngắn  ngủi, duyên anh em  ngắn  ngủi, duyên  vợ chồng  ngắn  ngủi, duyên  lục 

thân325 ngắn ngủi. Ngươi chỉ thọ hai mươi chín tuổi, do bỏ tiền đúc một bức 

tượng  vàng,  lại  từng  thí  tiền  khắc  một  bức  ván  in  kinh,  lại  còn  tặng  cho 

người đói một thố cơm. Ba điều lành ấy khiến cho ngươi thọ thêm ba năm. 

Lại gặp được nhục thân Bồ Tát điểm hóa nên chẳng chết yểu ngay”. Thí Thị 

sụp  lạy  cầu  tiếp  độ,  đạo  cô  liền  truyền  ba  giới:  “Một,  đoạn  tình  chồng  vợ; 

hai, trừ phiền não; ba, buông bỏ nghiệp duyên tài sản”. Đạo cô lấy ra một cái 

đỉnh,  mùi  hương  lạ tỏa  thơm  ngát, cắm  bốn thứ hoa:  hạnh,  hoa sen, thù du 

tía326, hồng mai. Trên hoa có đậu các thứ chim yến non, bướm, mỗi thứ một 

đôi, bảo: “Đây là món báu trong cung Đâu Suất”. Thí Thị lại sụp lạy, chớp 

mắt chẳng thấy đâu nữa. Lò hương, hoa, chim, đồng thời biến mất. 



Theo Tiên Tâm Lục, vào đời Minh, mẹ của Ngô Chương được tuyển 

vào  nội  đình,  về  sau  theo  thân  vương  phi327  đến  Thiều  Châu.  Ngô  Chương 

bỏ nhà đi tìm mẹ, trong thuyền bày tượng Đại Sĩ, xót xa cầu đảo, khẩn thiết 

tột bậc,  nguyện  ắt  gặp  được  mẹ.  Vừa  đến  xứ  Thiều,  mẹ  lại  theo  vương  tới 

Nhiêu Châu. Ngô Chương bôn ba trên đường cát sỏi, chân đỏ  bầm,  nứt  nẻ, 

nằm  dưới  mái  hiên  chùa.  Có  đạo  nhân  tự  xưng  là  họ  Tiêu,  bó  thuốc  cho, 

chân liền lành. Đi qua Dữu Lãnh, bị con rắn đen mổ vào chân, đau đớn cùng 

cực,  xây  xẩm,  ngã  lăn  ra,  lại  thấy  Tiêu  đạo  nhân  bôi  thuốc,  hết  ngay  đau 

đớn.  Vào  túp  lều  tranh  trong  hoang  thôn,  gặp  một  cô  gái  tuyệt  đẹp,  Ngô 

Chương nói: “Tâm tôi như dây mây khô, há còn có dâm ý?” Bươn bả ra khỏi 

cửa thì lều tranh không thấy nữa. 

Tuyết xuống dầy mấy thước, Ngô Chương ì ạch tiến bước. Nghỉ tại ngôi 

miếu cổ, lại thấy Tiêu đạo nhân đến, vỗ lưng nói: “Vì mẹ quên thân, quả là 

chàng trai kiên quyết, trời chẳng phụ nỗi khổ tâm của ngươi, không lâu nữa 

sẽ  gặp  mẹ”.  Lôi  bánh  ra  gặm,  quên  ngay  nỗi  đói  lạnh.  Ngày  hôm  sau,  họ 

Ngô tìm đường đến Nhiêu Châu, tâu lên vương, xin đón mẹ về phụng dưỡng 

suốt đời. Thoạt đầu, vương không chấp nhận. Về sau,  mẹ bệnh  ngặt nghèo, 

vương truyền cho vào gặp, mẹ đã hôn mê không nhận được ai. Ngô Chương 

đốt  hương  cầu  trời,  cắt  thịt  đùi  nấu  cháo  dâng  lên.  Mẹ  tỉnh  lại,  ôm  nhau 

khóc. Vương khen Ngô Chương là người hiền, thưởng cho vàng lụa, sai đưa 

mẹ  về. Sau  này, con  là  Hồng, cháu  là Sơn đều  làm  quan  đến chức Thượng 

Thư, đỗ đạt không ngớt. 



(7)  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  2,  đời  Tùy,  sư  Hồng  Mãn  lúc  chưa 

xuất  gia  hai  chân  co  quắp,  tụng  Quán  Âm  Kinh  ba  năm,  chợt  thấy  một  vị 

Tăng đứng trước mặt, hỏi: “Sư từ đâu tới?” Đáp: “Do ngươi thường gọi nên 

ta  tới.  Đời  trước,  ngươi  từng  bắt  trói  loài  vật,  dư  ương  gây  nên  như  thế. 

Ngươi nhắm mắt lại, ta sẽ chữa trị cho ngươi”. Hồng Mãn cảm thấy trên hai 

đầu gối vừa được nhổ đi cây đinh dài mấy tấc. Mở mắt ra, vị Tăng đã biến 

đâu mất, mới biết đấy là Quán Âm. 



Câu  dưới  xin  xem  lời  chú  thứ  16  trong  đoạn   “cứu  vớt  sự  đọa  lạc”.  

Thêm nữa, trong Kim Cang Linh Ứng cũng chép chuyện này. 



(8) Theo Phổ Đà Chí, năm Khang Hy 28 (1689) đời Thanh, vua tuần 

du phương Nam, sắp đến Hòa Thành, chợt thấy một bà cụ giắt một đóa hoa 

hồng, một mình bơi chiếc thuyền con lướt ngang trước thuyền ngự. Vua hỏi: 

“Thuyền gì thế?” Đáp: “Thuyền chài”. “Có cá không?” Đáp: “Có”. Khoảnh 

khắc chẳng thấy đâu nữa. Mọi người bảo đó là Đại Sĩ hóa thân, vua bèn ban 

tiền để tu bổ ngôi chùa báu. 



Theo Phổ Đà Chí, đời Tống, Việt Vương là Sử Hạo cầu đảo tại động 

Triều Âm, được thấy tướng lành. Ban đêm, có vị Tăng đến thăm, bảo: “Ngài 

sẽ làm Thái Sư giống như Văn Lộ Công, nhưng quan gia dụng binh phải hết 

sức cân  nhắc.  Hai  mươi  năm sau, tôi sẽ  gặp  gỡ  ngài  nơi đất Việt”. Về sau, 

ông Sử làm tướng trấn giữ đất Việt. Có đạo nhân tự xưng đã từng quen biết 

với  Thừa Tướng, kẻ  gác cửa cự tuyệt không cho  vào, đạo  nhân bèn rút bút 

viết  rằng:   “Lộ  thừa  tướng  đầu  đen  trùi  trũi,  vẻ  vang  vạn  dặm  rạng  ngời 

 thêm, Hồ tăng mắt biếc năm xưa ấy, trò chuyện cùng nhau suốt một đêm” , 

rồi bỏ đi. Ông Hạo nhớ lại chuyện ở Phổ Đà đuổi theo thì đã không thấy đâu 

nữa! 

(9)  Trong  niên  hiệu Gia  Tĩnh - Long  Khánh đời Minh, có  Hoa 

Tử328 Quán Âm chẳng biết tên họ là gì, thường mặc quần áo lam lũ xin ăn; 

do vậy, đặt tên là như thế. Ngài thường nằm ngủ dưới chân tượng Kim Cang 

chùa Thiên Phật ở kinh đô, biết rành chuyện vị lai của người khác. Mỗi lần 

Ngài đến xin ăn [nơi nào], thần Già Lam sẽ báo mộng trước. Năm Vạn Lịch 

thứ 9 (1581), Ngài phun ra lửa tự thiêu, cưỡi mây đi mất. 



Theo Kỷ Sử Thông Giám, trong niên hiệu Hồng Vũ đời Minh, những 

gã  dân  ương  bướng,  phạm  tội  gian  dâm,  thường  ẩn  nấp  trong  đám  sư  sãi. 

Vua  khinh  ghét,  bắt  một  trăm  gã  phạm  tội,  đào  hố  chôn  thân  họ  xuống,  cứ 

mỗi hàng là mười lăm tên cho ló đầu lên, dùng búa chém. Mỗi lần chém là 

mấy cái đầu rơi rụng. Có vị tăng lạ lùng tên là Tự Tại cũng bị ghép vào hàng 

ấy; nhân đó hiện thần biến, đầu đứt rồi lại mọc đầu khác, suốt mấy lượt, vua 

bèn tha chết cho những người còn lại. 



Lại  nữa,  theo  truyện  của  ngài  Đàm  Thỉ  đời  [Lưu]  Tống  trong  Cao 

Tăng Truyện, tập 1, khi Hách Liên Bột Bột329 phá ải, chém giết vô số, ngài 

Đàm  Thỉ  cũng  thuộc  trong  số  [những  người  bị  hành  hình  ấy],  nhưng  đao 

chẳng thể làm tổn thương được. Bột Bột bèn tha hết các sa-môn không giết. 



Lại  nữa,  Thác  Bạt  Đào330  hủy  diệt  Phật  pháp,  sai  các  đội  quân  binh 

chia  nhau  đi  đốt  cháy,  cướp  bóc  chùa  chiền,  bắt  Tăng,  Ni  bỏ  đạo.  Hễ  bắt 

được kẻ nào lẩn trốn sẽ chém. Khi ấy, ngài Đàm Thỉ chống tích trượng đến 

cửa cung, Thác Bạt Đào ra lệnh [hành hình] theo luật định, chém nhiều lần 

mà  Sư chẳng  thương tổn  gì.  Thác Bạt Đào càng  nổi  giận đùng  đùng, tự  rút 

gươm đang đeo ra chém, thân thể Sư vẫn chẳng khác gì, họ Thác bèn phục 

hưng chánh giáo. 



(10)  Theo  Phổ  Đà  Chí,  tương  truyền  có  em  chồng  và  chị  dâu  hai 

người kiền thành trì tụng mấy năm, tới núi lễ bái Đại Sĩ. Vừa cập bến, cô em 

chồng  chợt  đến  kỳ  hành  kinh,  chị  dâu  nghĩ  như  vậy  là  phạm  lỗi,  cô  em 

chồng  cũng  tự  thẹn  ô  uế,  chẳng  dám  lên  bờ.  Trong  khoảnh  khắc  biển  dậy 

sóng, trong thuyền thiếu thức ăn, chợt có một bà cụ ném những viên đá nhỏ 

xuống  nước,  đạp  trên  đó  để  lên  thuyền,  xách  giỏ  cơm  cho  họ  ăn.  Cô  em 

chồng  lấy  làm  lạ,  chưa  dám  nói  thì  chị  dâu  đã  bảo:  “Ta  biết  là  Đại  Sĩ  hiện 

thân”. Chị dâu hướng về phía điện thờ lạy tạ, thấy tượng Đại Sĩ áo xống vẫn 

còn ướt. 



Theo  Mộng  Hoa  Tạp  Lục,  hiếu  tử  họ  Trương  làm  nghề  đồ  tể.  Mỗi 

sáng chùi chậu rửa mặt sạch sẽ, dâng cơm nước hầu mẹ xong rồi mới gánh 

thịt tươi ra chợ, đổi  lấy rượu  và thức ăn đem  về  hầu  mẹ  xơi.  Hễ  mẹ không 

vui bèn diễn kịch, bầy trò hát  xướng. Mẹ vui  thì anh chàng đồ tể cũng  vui. 

Trong làng có người vầy đoàn đi triều bái Nam Hải, chàng đồ tể cũng muốn 

cầu thọ cho  mẹ, xin đi theo. Ban đêm ở trong quán trọ, anh ta chợt kêu ầm 

lên, đồng bạn hỏi nguyên do, kể: “Trong mộng nghe thấy tiếng mẹ tôi gọi”, 

mọi người chán ngán chàng ta bèn [lén] bỏ đi mất. Chàng đồ tể đi một mình 

lạc đường, lọt vào vùng núi non chập chùng, thấy một túp lều tranh, có một 

cụ già nhắm mắt, ngồi xếp bằng. Chàng đồ tể xin ngủ nhờ một đêm. Cụ già 

bảo: “Phổ Đà sơn cách đây mấy ngàn dặm, ngươi làm sao tới đó được? Hơn 

nữa, trong nhà ngươi tự có Phật, không cần phải đến núi thiêng!” Sáng ra, cụ 

già lay anh ta dậy, tặng hai tấm bánh, kéo ra sau núi, chỉ lối về. Anh chàng 

đồ  tể  ăn  một  tấm  bánh,  chân  khỏe  dị  thường,  đi  mấy  dặm,  thấy  bức  tường 

thành thâm thấp, nhìn kỹ thì là quê cũ. Tự nghĩ: “Đấy chẳng phải là Bồ Tát 

chỉ  điểm ta  đó  ư?”  Anh ta chạy  vội  về,  lấy bánh cho  mẹ  xơi.  Bánh  như tre 

non, thơm ngọt đã miệng. Mẹ sống ngoài chín mươi mới mất, anh chàng đồ 

tể vào núi, chẳng biết kết cục ra sao! 



Ghi thêm: Theo Mộng Xưởng Tạp Trước, Mẫn Trinh ở Hán Khẩu mồ 

côi từ bé. Vừa  trưởng thành, thấy có  người cúng  giỗ treo  hình ảnh cha  mẹ, 

đau lòng chẳng biết hình ảnh của song thân ra sao, bèn học vẽ, đạt đến mức 

hết  sức  khéo  léo.  Anh  ta  sáng  tối  cầu  đảo  Quán  Âm,  cầu  Bồ  Tát  rủ  từ  lực 

khiến cho gặp được người nào có diện mạo giống như cha mẹ của mình để 

vẽ hình. Người ta cười là gã ngốc. Một hôm, có kẻ lừa gạt, bảo: “Hôm qua 

tôi từng thấy có ông bà cụ xách giỏ, chống gậy, trông rất giống lệnh thân, đi 

trên  đường  vào  xứ  Kinh  -  Tương”.  Mẫn  Trinh  vội  đuổi  theo,  mỗi  ngày  đi 

hơn hai trăm dặm, quả nhiên gặp ông bà cụ ấy, bèn mời quay về. Vẽ xong, 

không thấy hai người ấy đâu nữa. Những người già cả nhìn vào bức vẽ, bảo 

tranh vẽ giống hệt như cha mẹ họ Mẫn, than thở hiếu tâm đã cảm động Đại 

Sĩ. 



(11)  Đối  với  câu  trên  xin  xem  ý  đã  nêu  trong  lời  chú  về  hình  tượng 

Diện Nhiên trong đoạn 4. 



Theo  Đại  Thừa  Trang  Nghiêm  Bảo  Vương  Kinh,  Quán  Thế  Âm  Bồ 

Tát muốn độ  hữu  tình, bèn  hiện  làm  ong,  trong  miệng phát ra tiếng  “Nam-

 mô một-đà-dã”  (Namo Buddhaya). Các loài trùng kia nghe tiếng xưng niệm 

đều được vãng sanh, do vậy, [con ong ấy] có tên là Diệu Hương Khẩu. Một-

đà-dã chính là Phật-đà-da. 



---o0o--- 



2.4.2. Thuyết pháp 





 1.  Bèn  có:  Xoa  đầu  Huệ  Nhật,  khuyên  niệm  hồng  danh.  Nghiêm 

 trách Bà La, đừng cầu vương vị. 

  

 2.  Chỉ  dạy  Linh  Chiếu,  Tịnh  Độ  chẳng  xa.  Răn  bảo  Bách  Nương, 

 Tây Phương nên lễ. 

  

 3. Vâng thờ Đại Minh Chú Kinh, nên biết trọng đại. Tụng kinh Kim 

 Cang Bát Nhã, phải thật kiền thành. 

  

 4.  Đốt  hương  cầu  phước,  đừng  quăng  giấy  chữ.  Thành  kính  trì 

 kinh, chớ dùng củi bẩn. 

  

 5. Răn cụ Lã ở Giang Ninh, làm điều thiện ắt hưởng tốt lành. Than 

 ông Đồ xứ Tiền Đường, quá nghiêm khắc, thiếu lòng nhân hậu. 

  

 6.  Trì  kinh  ắt  phải  quỳ,  thường  phải nên  ân  cần  cung  kính.  Kiêng 

 giết ắt vãng sanh, rộng ban bố giáo hóa từ bi. 

  

 7. Thói đời ngày càng tệ, quỷ thần giám sát càng nghiêm, dốc lòng 

 hướng về Tây, Bồ Đề tự nhiên bất thoái. 

  

 8. Ấy là vì Sa Bà quốc độ, dùng thanh luận hòng giảng rành rành, 

 quần sanh ngu muội, tuy hiện thân, chẳng biết thuyết pháp. 

  

 9.  Vì  thế:  Đích  thân dạy  bảo  trong  Định,  hoặc  truyền  trong  mộng, 

 vừa thoảng qua tai, liền thành đạo chủng (gồm 2 đoạn). 

  

  

  

(1)  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  3,  đời  Đường,  ngài  Huệ  Nhật  cưỡi 

thuyền  sang  Thiên  Trúc,  lễ  thánh  tích  của  Như  Lai.  Tại  nước  Kiện  Đạt  La 

(Gandhāra), trên ngọn núi của phía Đông thành, Sư kiền thành cầu đảo Quán 

Âm,  đích  thân  thấy  Bồ  Tát  hiện  thân,  răn  dạy:   “Hãy  chuyên  niệm  Tây 

 Phương Cực Lạc thế giới A Di Đà Phật, phát nguyện vãng sanh thì sẽ thấy 

 Phật  và  ta,  đắc  đại  lợi  ích.  Ông  nên  biết  pháp  môn  Tịnh  Độ  vượt  trỗi  các 

 hạnh”.   Lúc  trở  về,  Sư  được  vua  ban  hiệu  là  Từ  Mẫn  Tam  Tạng,  siêng  tu 

Tịnh Độ, soạn Vãng Sanh Tịnh Độ Tập lưu hành trong cõi đời. 



Theo  Đường  Tam  Tạng  Truyện,  khi  ngài  Giới  Hiền  giảng  Du  Già 

(Yogācāra:  Duy  Thức)  cho  ngài  Huyền  Trang,  có  một  vị  Bà  La  Môn  nói: 

“Tôi  từng  ở  núi  Bố  Trách  Ca,  đối  trước  tượng  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát  phát 

nguyện  làm  vua.  Bồ  Tát  hiện  thân  quở  trách:  ‘Đến  lúc  nọ  sẽ  có  Giới  Hiền 

giảng Du Già cho vị tăng Chi Na, ngươi đến đó nghe, do nghe pháp sẽ thấy 

Phật, thành vua để làm gì?” Quả nhiên là như vậy. 



(2)  Theo  Phật  Tổ  Thống  Kỷ,  đời  Tống,  ngài  Linh  Chiếu  mở  Tịnh 

Nghiệp Xã, tham dự có hai vạn người, đa phần được ứng nghiệm. Sư thường 

mộng thấy nghi dung của Tam Thánh, quỳ hỏi: “Chiếu tụng kinh Đại Thừa 

mong  sanh  Tịnh  Độ,  có  được  thỏa  nguyện  hay  chăng?”  Quán  Âm  chỉ  dạy: 

 “Tịnh Độ chẳng xa, hễ có nguyện liền được vãng sanh”. 



Theo Di  Kiên Chí,  vào đời  Tống,  Vương  Bách Nương  mồ côi từ bé, 

đã  xuất  giá  lại  góa  bụa,  sống  nhờ  nơi  dinh  quan  của  cậu.  Trong  niên  hiệu 

Thiệu  Hưng (1131-1162), bà Vương  mắc  bệnh câm điếc,  người cậu  dạy bà 

Vương  hãy  dốc  lòng  thành  nơi  Quán  Âm,  bà  Vương  bèn  sáng  tối  lễ  niệm. 

Mỗi khi nghỉ ngơi, thấy tướng lành trang nghiêm của đức Quán Âm, răn dạy 

thiết  tha,  khuyên  lễ  Tây  Phương  Di  Đà  Phật.  Bồ  Tát  truyền  kệ  rằng: 

 “Nguyện lực châu sa giới, vân hà độc lễ Tây? Đản năng hồi nhất niệm, xúc 

 xứ thị Bồ Đề” (Nguyện lực trọn sa giới, sao chỉ lễ Tây Phương? Chỉ vì xoay 

một  niệm,  đâu  đâu  cũng  Bồ  Đề).  Lại  dạy  bà  Vương  hãy  khuyên  khắp  mọi 

người tụng niệm. Chưa đầy một tháng, bệnh liền lành, tâm cũng thông sáng. 



(3) Theo Dị Đàm  Khả Tín  Lục, em  gái tướng quốc  nước Trịnh bị  hồ 

ly quấy phá, tụng Tâm Kinh bèn thoát nạn. Lại có nữ quỷ dựa thân, tự xưng 

là Mậu Tam Cô. Tướng quốc hứa tụng ba trăm quyển Tâm Kinh để siêu độ, 

[quỷ bèn] chắp tay cảm tạ. Về sau, em gái mộng thấy Đại Sĩ dạy: “Họ Mậu 

được  tụng  ba  trăm  quyển  kinh  nên  trở  thành  địa  tiên331.  Tâm  Kinh  của  ta 

trọng đại, hãy càng nên cung kính phụng trì”. Tâm Kinh còn gọi là Đại Minh 

Chú Kinh do ngài Cưu Ma La Thập dịch. 



Theo Hải Nam Nhất Chước, trong niên hiệu Đạo Quang (1821-1850) 

đời Thanh, Nghiêm Thụy Năng ở Phù Lương bị bệnh chết. Sai dịch cõi âm 

bắt đến một dinh thự. [Diêm Vương] vừa mới thẩm tra thì Đại Sĩ đến, khoác 

áo choàng hoa sen, có một ông già đen xạm đi theo. Đại Sĩ bảo: “Thụy Năng 

chưa hết tuổi thọ, sao lại bắt đến?” [Diêm Vương] liền phạt trượng sai dịch. 

Đại Sĩ lại nói: “Ba đời nhà Thụy Năng không ăn thịt bò, thịt chó, cả nhà trì 

Quán  Âm  Trai,  tụng  Quán  Âm  Kinh.  Ông  già  đen  xạm  này  có  thể  làm 

chứng”. Dạy xong, dẫn Thụy Năng đi khắp các địa ngục, răn ông ta khi sống 

lại, hãy bảo người nhà ăn chay, niệm kinh, ai nấy phải chú trọng thành kính. 

Hơn nữa, kinh Kim Cang công đức chẳng thể nghĩ bàn, người tụng hãy cẩn 

thận, đừng có đầu không cuối, rồi đưa về nhà, Thụy Năng liền tỉnh lại. 



(4)  Theo  Tích  Tự  Biên,  tại  miếu  Quán  Âm  ở  Kim  Lăng,  trong  các 

tháng Hai, tháng Sáu, tháng Chín, người đến dâng hương đông nghẹt, quăng 

bừa  bãi  những  bao  hương  bằng  giấy  có  in  chữ,  mặc  cho  tín  đồ  giẫm  đạp. 

Người đất Hoàn (tỉnh An Huy) là Tôn Hữu Mai, cầu đảo mẹ được lành bệnh, 

mộng thấy Đại Sĩ dạy rằng: “Người đến thắp hương đa số muốn cầu phước 

mà nếu quăng bỏ giấy chữ thì đã ngược ngạo tạo lắm tội nghiệp. Ngươi hãy 

nên kể lại, nhắc nhở  mọi người kính tiếc giấy chữ”. Hữu Mai tỉnh giấc bèn 

kể với người khác, về đến nhà mẹ đã lành bệnh. 



Theo  Vấn  Tâm  Biên,  trong  niên  hiệu  Chánh  Hòa  (1111-1118)  đời 

Tống,  Lý Bát bị bệnh cùi, các thầy thuốc  đều  nói chẳng chữa được.  Họ  Lý 

trước đó tụng đủ ba tạng Quán Âm Kinh. Đến lúc này, có  một vị Tăng cho 

một  viên  thuốc,  ông  Lý  nhận  lấy  nhưng  chưa  uống.  Đêm  mộng  thấy  Tăng 

nói: “Ta là Quán Thế Âm. Thường ngày ngươi ưa dùng củi dơ nấu đồ ăn xúc 

phạm  quỷ  thần,  nên  mắc  phải  bệnh  ấy.  Nghĩ  ngươi  tụng  kinh  thành  kính, 

nghiêm  cẩn,  đặc  biệt  ban  cho  ngươi  một  viên  cứu  khổ  đan,  sao  lại  chẳng 

uống?” Tỉnh giấc, uống ngay, râu, lông mày lại mọc ra. 



(5)  Theo  Nam  Hải  Từ  Hàng,  ông  Lã  ở  Giang  Ninh  bệnh  nguy  cấp, 

mộng thấy Đại Sĩ bảo: “Ngươi do tụng kinh,  ham  làm  lành,  nên được tăng 

thọ. Hãy nên khuyên khắp người đời, làm lành thì điều lành sẽ giáng xuống, 

làm ác thì tai ương sẽ giáng xuống, tơ hào chẳng sai!” 



Vào đời Thanh, Thái Thú Đồ Tiềm Viên bệnh nguy ngập, mộng thấy 

Đại  Sĩ dạy: “Ngươi đời trước  làm  quan, công bình  nhưng  nghiêm khắc, rất 

tổn hại lòng nhân hậu, lại giết nhiều sanh mạng, đáng mắc quả báo đoản thọ. 

May là trong khi bệnh tật vẫn ôm lòng làm lợi ích, cứu giúp, thệ nguyện kiên 

cố, nên có thể tăng tuổi thọ”. 



(6)  Theo  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục,  Ngô  Thị  là  vợ  ông  Trương,  ăn 

chay, tu Tịnh Độ, mộng thấy Quán Âm Đại Sĩ dạy hãy quỳ niệm, vì thế hễ 

niệm Phật bèn quỳ. 



Đối với câu kế tiếp, hãy xem lời chú trong số 2 trong đoạn Lành Bệnh 

thứ nhất, tức chuyện Vương Ứng Cát. 



(7) Đối với câu trên, xin hãy đọc lời chú thứ bảy trong đoạn thứ ba nơi 

phần  Trường  Thọ  về  chuyện  Thang  Sính  sống  lại.  Đại  Sĩ  dạy  ông  Sính: 

“Ông  gặp  sắc  chẳng  dâm,  nên  ta  đến  cứu.  Ngày  nay  lòng  người  hiểm  ác, 

gian dối, quỷ thần giám sát cực nghiêm. Như ông X... lẽ ra thi đậu, nhưng do 

làm  chuyện  không  đoan  chánh  nên  lỡ  làng.  Ông  Y...  tu  thiện,  cho  đến  khi 

công  lao  đầy  đủ  sẽ  được  giáng  phước.  Ông  hãy  nên  có  lòng  tin,  ưa  làm 

lành”. 



Theo  Tây  Phương  Công  Cứ,  vợ  của  Bành  Tế  Thanh  là  Phí  Thị  qua 

đời. Hoàng Kính Phu lễ bái Phổ Môn Đại Sĩ để hồi hướng cho bà ta, Đại Sĩ 

dạy: “Một niệm đem hồi hướng, gởi lòng chốn Tây Phương, công tu tích tụ 

lâu, trọn chẳng thoái Bồ Đề”. 



(8)  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Kim  thử  Sa  Bà  quốc,  thanh  luận  đắc  tuyên 

 minh”  (Nay trong cõi Sa Bà thì nhờ âm thanh biện luận mà được giảng rõ). 



Theo  Quán  Âm  Cảm  Ứng,  Đường  Văn  Tông  ăn  sò,  trong  sò  hiện 

tướng Bồ Tát. Đem hỏi thiền sư Duy Chánh, Sư nói: “[Bồ Tát thị hiện trong] 

loài vật, chẳng phải ứng hiện xuông, mà là nhằm khơi gợi tín tâm của bệ hạ, 

hãy bớt tiêu dùng, thương yêu con người. Kinh dạy: Nên dùng thân Bồ Tát 

để  độ  được  bèn  hiện  thân  Bồ  Tát để  thuyết  pháp”.  Vua  nói:  “Đã  hiện  thân 

Bồ  Tát  nhưng  chưa  nghe  thuyết  pháp”.  Sư  nói:  “Bệ  hạ  có  tin  hay  chăng?” 

Vua  bảo:  “Nào  dám  chẳng  tin!”  Sư  nói:  “Bệ  hạ  đã  nghe  thuyết  pháp  rồi 

đấy”. Vua cả mừng, thôi ăn sò, xuống chiếu hạ lệnh các tự viện trong thiên 

hạ đều tạc tượng Quán Âm. 



(9)  Theo  Định  Huệ  Tương  Tư Ca:   “Vừa  nghe  pháp,  thoảng  qua  tai, 

 có thể huân tập chủng tử giác ngộ trong tạng thức”. 





 1.  Giống  như  Nguyên  Mô  sắp  bị  giết,  truyền  mười  câu  kinh.  Kính 

 Đức sắp tử hình, Cao Vương linh hiển. 

  

 2.  Sơn  Đông  ngự  sử,  chú  thuật  Bạch  Y.  Yên  Chi  vương  phi,  kinh 

 xưng mộng dạy. Chép trong Giản Biên, ứng như dùi vừa gõ trống, liền có 

 tiếng vang.  Vốn chẳng phải là sấm truyền của lũ dân ma, dám dựa dẫm, 

 bám víu xằng bậy, cũng chẳng giống như cơ bút của linh quỷ giáng đàn, 

 vờ  vĩnh  giả  danh.  Đấy  là  sự  hoằng  pháp  thứ  hai  của  Đại  Sĩ  vậy  (trong 

 đoạn này ca tụng cả kinh thế tục). 

  

  

(1) Đối  với chuyện Vương Nguyên Mô trong  Tống  Thư, xin  xem  lời 

chú thứ nhất trong đoạn thứ nhất của phần  “khỏi bị giết chóc”. 



Sách Thái Bình Quảng Ký chép Nguyên Mô nằm mộng thấy có người 

dạy tụng  Quán  Âm  Kinh  một  ngàn biến, ông Mô  nói: “Mạng chỉ còn trong 

sáng tối, làm sao tụng một ngàn biến cho được?” Bèn dạy rằng:  “Quán Thế 

 Âm, nam mô Phật, có nhân với Phật, có duyên với Phật, có duyên với Phật 

 pháp,  thường,  lạc,  ngã,  tịnh,  sáng  niệm  Quán  Thế  Âm,  tối  niệm  Quán  Thế 

 Âm, niệm niệm từ tâm khởi, niệm Phật chẳng lìa tâm” . Đấy gọi là bài kinh 

gồm mười câu. 



Sách  Pháp  Hoa  Cảm  Thông  cũng  chép  Nguyên  Mô  mộng  thấy  có 

người dạy tụng phẩm Phổ Môn, nhưng một đêm mà tụng một ngàn biến, quả 

thật  cảm  thấy  chẳng  dễ,  có  lẽ  sách  Thái  Bình  Quảng  Ký  chép  gần  sự  thật 

hơn.  Còn  như  sách  Nam  Hải  Từ  Hàng  chép  [ông  Nguyên  Mô]  tụng  Cao 

Vương Kinh tức là chẳng biết khi Nguyên Mô bị Thác Bạt Đào đánh bại cho 

đến thời Cao Hoan là đã sớm hơn tám mươi năm332, thuở ấy, làm gì có danh 

tự Cao Vương Kinh? Cõi đời tụng phẩm Phổ Môn được ứng nghiệm, nhưng 

truyền tụng sai lầm là kinh Cao Vương, đại để là như vậy đó. 



Đối  với  chuyện  Tôn  Kính  Đức  ở  Định  Châu  chép  trong  Tề  Thư,  xin 

hãy xem lời chú thứ tư trong đoạn thứ nhất của phần  “thoát nạn giết chóc”. 



Kinh  Cứu  Khổ  như  vừa  nói  [trong  đoạn  trên]  còn  được  gọi  là  Cứu 

Sanh  Kinh,  hoặc  gọi  là  Thập  Cú  Kinh,  nhưng  theo  như  Tam  Bảo  Cảm 

Thông  Lục  thì  kinh  ấy  có  danh  hiệu  chư  Phật,  như  vậy  thì  kinh  được  nói 

trong  Tam  Bảo  Cảm  Thông  Lục  phải  là  kinh  Cao  Vương  được  lưu  truyền 

trong thế tục. 



(2) Đối với câu trên, xin xem lời chú thứ 12 trong đoạn  “khỏi bị hành 

 hình”. 



Khi Minh Thành Tổ còn là Yên Vương, vợ ông ta trong hôm Nguyên 

Đán  nhập Định, thấy Đại  Bi Quán  Âm  hiện quang  minh  đủ các  màu, tràng 

phan, anh  lạc, lầu  gác trang  nghiêm, Đại Sĩ bảo: “Phật Thuyết Đệ Nhất Hy 

Hữu Đại Công Đức Kinh có thể tiêu tai, chứng quả. Ngươi sắp làm mẫu nghi 

thiên hạ, phước dày, tánh sáng, có thể vâng lãnh lời phó chúc, cứu vớt sanh 

linh”. Bèn dùng cam lộ quán đảnh, [vương phi] thân tâm thanh lương. Tỉnh 

mộng, trong miệng vương phi có mùi thơm lạ, trì tụng kinh chú được truyền 

trong mộng không sai sót. Trong thời Tĩnh Nạn, trong thành bị vây mấy lần, 

đều dựa vào sức che chở của kinh này. Còn những kinh khác như hai thiên 

trung  hạ  của  Tâm  Kinh,  Quán  Âm  Bổn  Nguyện  v.v...  đều  là  do  người  đời 

sau ngụy tạo, trọn chớ nên tin! 



---o0o--- 



2.4.3. Ban cho người tiếp nối dòng pháp 

 

 

1 .  Bèn  có  Bồ  Tát  Vạn  Hồi,  danh  đề  trụ  Phật.  Thai  Tông333  Tuân 

 Thức, mộng trao minh châu. 

  

 2. Lão Tăng ngủ nhờ, có Niệm Thường kể lại chuyện xưa. Sao Mai 

 vào bụng, được Từ Tạng hoằng truyền giới luật. 

  

 3.  Loa  Khê  tôn  giả,  chuyển  thành  Kế  Trung.  Bà  lão  xách  giỏ  cá, 

 đưa Nguyên Chánh tới. 

  

 4. Cung kính nhận tượng, Bích Phong quả là chàng trí huệ. Trong 

 tiệc quán tưởng, Quốc Bảo thật xứng ngôi Thái Sư. 

  

 5. Thánh Đạt tướng lạ khôn tầy, Tịnh Chi xương nhìn sáng sạch. 

  

 6.  Cầu  nơi  chùa  tháp,  Đại  Giác  chẳng  thẹn  sư  thừa.  Mộng  chiếu 

 thần quang, Đạo Phi hết lòng hiếu thảo. 

  

 7. Đại Thông ban hiệu, hiểu sách vở tót  vời. Khai Huýnh nhân từ, 

 cứu khắp sanh mạng. 

  

 8. Trao cho chuỗi châu, Tuyết Song đắc đế lý viên dung. Nuốt ánh 

 sáng vàng, Sơ Thạch phá hư không tan nát. 

  

 9.  Quán  Huyễn  lừng  danh,  từng  làm  quan  Thái  Sử.  Dịch  Đường 

 nối pháp, con thơ thừa kế nghiệp nhà. 

  

 10. Tăng chúng kính như Bắc Đẩu, Hám Sơn thanh danh chói rực. 

 Kim chỉ nam trong biển khổ, Ngẫu Ích đạo đáng tôn sùng. 

  

 11.  Cổ  Am  hiện  tướng  giữa  mây,  Chuyên  Ngu  nhập  thai  trong 

 mộng. 

  

 12. Da Khê xứng danh “sư tử nhi”, Ký Thiền hợp điềm mộng Mục 

 Công. 

  

 Chư vị đã chói ngời Tăng sử, mừng bậc long tượng xuất hiện đông 

 đầy. Nào có biết những vị nối pháp do Bồ Tát ban tặng, đều nhận lời phó 

 chúc tại Linh Sơn. Đấy là chuyện hoằng pháp thứ ba của Đại Sĩ vậy. 

  

  

(1) Theo bài Lưỡng Kinh Ký trong Đàm Tân Lục, đời Đường, sư Vạn 

Hồi,  họ  ngoài  đời  là  Trương,  mẹ  cầu  nguyện  nơi  tượng  Quán  Âm  bèn  có 

mang. Lúc sanh ra, Sư giống như ngu ngốc. Do đi sang doanh trại của người 

anh ở An Tây, sáng đi, tối về, [tính ra] một ngày đi vạn dặm, [người ta] mới 

hết sức kinh ngạc. Ngài Huyền Trang đến Thiên Trúc, thấy trên trụ Phật có 

đề: “Bồ Tát Vạn Hồi bị đày sang Văn Hương giáo hóa”. Sư trở về gặp ngài 

Vạn  Hồi,  lễ  làm  thầy.  Võ  Tắc  Thiên  đón  sư  Vạn  Hồi  vào  triều,  Sư  nói  rất 

nhiều  chuyện  linh  nghiệm.  Vạn  Hồi  gặp  Tăng  Già  Đại  Sĩ,  lễ  yết  rất  cung 

kính.  Đại  Sư  vỗ  đầu  Vạn  Hồi  bảo:  “Tiểu  tử  đi  được  rồi  đó”.  Đại  Sư  tịch 

xong thì Vạn Hồi cũng mất. 



Theo  Liên  Tông  Bảo Giám,  mẹ của sư  Tuân  Thức đời  Tống cầu đảo 

Quán  Âm,  mộng thấy cô  gái  xinh đẹp trao cho  viên  minh châu bèn sanh  ra 

Sư. Vừa tròn bảy tháng, Sư đã có thể niệm Quán Âm. Dốc sức học hành đến 

nỗi ho ra máu, thấy Bạch Y Đại Sĩ duỗi tay chỉ vào miệng, khêu ra mấy con 

trùng.  Từ  đầu  ngón  tay,  cam  lộ  lại  tuôn  vào  miệng,  thân  tâm  thanh  lương, 

bệnh trầm kha từ trước liền khỏi ngay. Sư đảnh tướng cao cả tấc, tay thòng 

quá gối, tiếng như hồng chung, được vua ban hiệu là Từ Vân Sám Chủ. 



(2) Theo Từ Lâm Tập, sư Niệm Thường đời Nguyên, hiệu là Mai Ốc. 

Mẹ cầu đảo Đại Sĩ, mộng thấy có vị lão tăng lông mày rậm xin ngủ nhờ, bèn 

có  mang  Sư.  Lúc  Sư sanh  ra có ánh sáng  tốt lành,  mùi  hương  lạ. Xuất  gia, 

Sư nghiên cứu rộng khắp các sách. Vua tôn Sư làm thầy, tôn kính, sủng ái. 

Sư soạn bộ Phật Tổ Thông Tải Tập lưu hành trong cõi đời, người thời ấy gọi 

Sư là  “Tăng trung ban mã”334. 



Theo Cao Tăng Truyện, tập 2, ngài Từ Tạng đời Đường, họ Kim, cha 

là Vũ Lâm, thuộc hoàng tộc xứ Tân La (Silla). Phụ thân Sư tạo một ngàn bộ 

kinh Quán Âm để cầu con, bà mẹ mộng thấy ngôi sao lọt vào bụng, sanh ra 

Từ Tạng. Sư hoằng diễn giới luật, đáng giữ ngôi Tể Tướng, nhưng Sư nhiều 

lần  tránh  né  không  nhận.  Vua  tức  giận,  sai  sứ  vào  núi  đâm  chết.  Ngài  Từ 

Tạng nói: “Ta thà giữ giới một ngày rồi chết, chẳng phá giới cả đời để được 

sống!” Sứ giả bèn tha đi. Sư liền sang Trung Quốc thuyết pháp, tuôn cam lộ, 

quyến thuộc của nhà vua càng tôn sùng. 



(3)  Theo  Phật  Tổ  Thống  Kỷ,  Thích  Kế  Trung,  tự  là  Pháp  Thần,  cha 

mẹ cầu tự trong  miếu Phật, cùng  mộng thấy  một  vị  Tăng trao cho đứa con, 

bảo: “Gởi ngươi nuôi Loa Khê tôn giả”. Sư xuất gia bị bệnh, bèn hành Thỉnh 

Quán  Âm  Tam Muội. Đại Sĩ  phóng quang, dùng  nước tưới đảnh, bệnh  liền 

khỏi  ngay. Sư  hiểu sâu xa Giáo Quán,  ngài  Tuyết Đậu  Hiển  nói:  “Đạo của 

 Tứ Minh có người truyền rồi!” 



Theo  Phổ  Đà  Chí,  mẹ  của  Trung  Tán335  Nguyên  Chánh  cầu  đảo  Đại 

Sĩ, mộng thấy bà lão xách giỏ cá vào cửa, trao cho một con cá chép, bèn có 

thai.  Đêm  Nguyên  Chánh  sanh  ra,  sáng  ngời  như  ban  ngày.  Thầy  bói  bảo: 

“Mạng  không  thọ”,  do  vậy  bèn  xuất  gia,  về  sau  đắc  pháp  nơi  ngài  Dịch 

Đường. 



(4)  Theo  Kê  Cổ  Lược,  sư  Bảo  Kim,  hiệu  là  Bích  Phong,  họ  Thạch. 

Cha mẹ đều thích làm lành. Có một vị Tăng tặng tượng Quán Âm cho mẹ Sư 

bảo:  “Hãy  nghiêm  cẩn  thờ  phụng  thì  sẽ  sanh  ra  đứa  con  trai  có  trí  huệ”. 

Không lâu sau sanh ra Sư, bạch quang chiếu khắp nhà. 



Thái Sư nhà Nguyên hiệu là Quốc Bảo, tên là An Tạng, hiệu là Long 

Quan  Lão  Nhân.  Cha  ngài  đang  ngồi  trong  tiệc  mà  nhập  Quán  Âm  Quán, 

[trong khi quán tưởng] chợt có người ẵm đứa bé đến trao cho, mẹ Sư liền có 

thai.  Đến  khi  sanh  ra  ngài,  hồng  quang  ngập  nhà.  Lúc  năm  tuổi,  Sư có  lần 

ngủ vùi suốt ba ngày đêm, bảo: “Văn Thù thuyết pháp cho con”. Về sau, Sư 

ngồi  qua  đời,  mùi  hương  lạ  sực  nức,  viên  tướng  ngưng  đọng  trong  phòng, 

bạch hào quang hướng về Tây rồi chiếu về phương Nam, xá-lợi ngũ sắc vô 

số. 



(5) Theo Cao Tăng Truyện, tập 2, sư Chân Quán tự là Thánh Đạt. Phụ 

mẫu khiết tịnh, trai  giới,  lập thệ, tụng kinh Dược Sư, Quán  Âm,  Kim Cang 

để cầu có đứa con trí  huệ. Đến  lúc sanh ra, Sư tướng lạ khôn sánh tầy. Chỉ 

tay  trong  bàn  tay  trái  hợp  thành  hình  chữ  Tiên  (仙),  chỉ  tay  trong  bàn  tay 

phải hợp thành hình chữ Nhân (人). 



Lại  nữa,  cha  mẹ  ngài  Tịnh  Chi  nghĩ  đến  điều  lành,  nhưng  không  có 

người  nối  dõi,  cầu  đảo  khắp  nơi  nhưng  không  được  toại  nguyện,  bèn  niệm 

Quán Âm, trong vòng mười ngày bèn có thai. Đến năm lên tám, Sư ưa thích 

Di Đà Quán Hạnh, thấy cảnh xinh đẹp, quán xương sáng sạch. 



(6)  Theo  Thiền  Lâm  Tăng  Bảo  Truyện,  mẹ  ngài  Hoài  Liên  cầu  đảo 

nơi  tháp  ngài  Tứ  Châu  Tăng  Già  sanh  ra  Sư.  Trong  niên  hiệu  Hoàng  Hựu 

(1049-1454),  Sư  được  vua  ban  hiệu  là  Đại  Giác.  Sư  trì  luật  tinh  nghiêm, 

được vua ban bát thơm bằng  gỗ  long  não, Sư bèn đốt bát trước  mặt sứ  giả. 

Thuở  nhỏ,  Sư theo  học  với  Hiểu  Thuấn  thiền  sư.  Thuấn  Thiền  Sư bị  Quận 

Sứ đố kỵ, nên phải mặc đồ thường, đến nương náu với ngài Hoài Liên. Ngài 

Hoài  Liên  để  thầy  nghỉ  nơi  chánh  tẩm,  giữ  lễ  đệ  tử.  Vương  công  đến  thân 

cận Sư thấy lạ, ngài Hoài Liên đem sự thật trình bày. Tống Nhân Tông bèn 

cho phép ngài Hiểu Thuấn xuống tóc trở lại. 



Lại  nữa,  ngài  Đạo  Phi  đời  Hậu  Châu,  mẹ  là  Hứa  Thị  trì  phẩm  Phổ 

Môn  cầu  con,  mộng  thấy  thần  quang  chiếu  vào  thân  bèn  có  mang.  Về  sau, 

Sư  xuất  gia,  gặp  năm  đói  kém  bèn  nhịn  ăn  nuôi  mẹ.  Sư  đến  Hoắc  Sơn  tìm 

xương  cha,  gom  các  hài  cốt  tụng  kinh,  chúc  nguyện:  “Xương  nào  chuyển 

động  tức  là  hài  cốt  của  cha”.  Mấy  hôm  sau,  quả  nhiên  có  đầu  lâu  từ  đống 

xương trồi lên, đến trước Đạo Phi lắc lư một lúc lâu. Đạo Phi khóc lóc, ôm 

về.  Trước  hôm  Sư  về  đến  nhà  một  ngày,  mẹ  Sư  mộng  thấy  chồng  quay  về 

nhà. 



(7)  Theo  Giác  Hổ  Tập,  sư  Thiện  Bản  đời  Tống  trong  niên  hiệu 

Nguyên  Phong  (1078-1085) được  vua  ban  hiệu  là  Đại  Thông.  Mẹ  ngài  cầu 

đảo  Bạch  Y  Đại  Sĩ  mà  sanh  ra  Ngài.  Sư  thông  hiểu  sách  vở  tột  bậc,  trong 

Định thấy Phật Di Đà hiện thân sắc vàng. 



Theo  Từ  Lâm  Tập,  ngài  Khai  Huýnh  là  con  nhà  họ  Trương.  Mẹ  Sư 

cầu  đảo  Đại  Sĩ  bèn  có  mang,  sanh  Sư  nhằm  đúng  ngày  Đại  Sĩ  thành  đạo, 

sáng rực cả  nhà. Bà  nội Sư có để  lại  mấy  thoi  vàng. Gặp  năm  đói kém, Sư 

đem thí hết. Thí xong, lại có người đến xin, Sư hận không có gì để cứu giúp, 

phát nguyện xả thân để sanh vào nhà vua chúa. Sư lên Quán Âm Nham gieo 

thân  xuống,  rốt  cuộc  chẳng  bị  thương  tổn  gì.  Biết  là  Đại  Sĩ  từ  bi  che  chở, 

bèn phát nguyện xuất gia. Cha Sư ngăn trở, tới đêm, Sư mộng thấy có người 

áo trắng lôi đi, cửa ngõ mở toang, bèn trốn ra, được dịp xuống tóc. 



(8) Theo Cao Tăng Truyện, tập 4, ngài Ngộ Quang đời Nguyên hiệu là 

Tuyết Song, mẹ ngài cảm Đại Sĩ trao cho chuỗi châu bèn có mang. Đến khi 

sanh,  có  điềm  lạ  như  gió  mây  rạng  ngời.  Xuất  gia,  Sư  cật  lực  tham  cứu  có 

chỗ tỉnh, Tam Đế336 viên dung, nhất tâm thấu triệt rạng ngời, được vua ban 

hiệu là Phật Nhật Viên Minh Phổ Tế Thiền Sư. 



Lại  nữa,  ngài  Trí  Hoạch  đời  Nguyên  là  người  xứ  Nhật  Bản.  Mẹ  cầu 

đảo Đại Sĩ, mộng thấy nuốt ánh sáng vàng bèn có mang. Lúc Sư sanh ra, ánh 

sáng  tốt  lành  ngập  nhà.  Trong  mộng,  Sư  thấy  mình  đi  đến  ngọn  Sơ  Nham 

của Trung Quốc, bèn tự đặt tên là Sơ Thạch. Sư tu sám cảm thần minh hiện 

giữa không trung. Tham khấu lâu ngày, thân chợt đại ngộ, có những câu như 

 “đẳng gian kích toái hư không cốt”  (trong khi bình đẳng, đập nát xương hư 

không). 



(9)  Theo  Kê Cổ  Lược, sư Nguyện  Đăng,  mẹ  họ Đào, cầu đảo Đại Sĩ 

sanh ra Sư. Xuất gia, trụ tại chùa Thủy Tây, soạn Quán Huyễn Tử Nội Ngoại 

Thiên, chủ trương Nho Thích nhất quán. Tống Liêm đem tác phẩm ấy dâng 

lên Minh Thái Tổ, vua bèn phong Sư làm quan Hàn Lâm dự bị. 



Theo Phổ Đà Chí, sư Dịch Đường Minh  Tâm, con  nhà  họ  Thiệu,  mẹ 

mộng  thấy Bạch Y Đại Sĩ ẵm đứa bé vào  nhà bèn sanh  ra Sư. Sư đắc pháp 

nơi hòa thượng Triều Âm. 

Phẩm Anh Nhi Hạnh của Niết Bàn Kinh có câu:  “Chẳng thể đứng, ngồi, 

 lui, tới, nói năng thì gọi là Anh Nhi Hạnh”337. 



(10)  Theo  Nhất  Hạnh  Cư  Tập,  ngài  Hám  Sơn  pháp  danh  là  Đức 

Thanh,  họ  ngoài  đời  là  Thái.  Bà  mẹ  mộng  thấy  Đại  Sĩ  bế  đứa  trẻ  đến  trao 

cho bèn sanh ra Sư. Chín tuổi, Sư đã có thể tụng phẩm Phổ Môn, trước thuật 

vô cùng phong phú. 



Lại  nữa,  ngài  Ngẫu  Ích  pháp  danh  là  Trí  Húc,  con  nhà  họ  Chung  ở 

Ngô Huyện. Cha là Kỳ Trọng, trì Bạch Y Chú và Đại Bi Chú  mười năm để 

cầu con, mẹ mộng thấy Đại Sĩ ẵm đứa trẻ đến trao cho, bèn sanh ra Sư. Lúc 

còn sống, Sư soạn thuật  hơn bốn  mươi  loại sách, nhưng Di Đà Yếu Giải  là 

tác phẩm giản yếu, thiết thực nhất. 



(11) Theo Cao Tăng Truyện, tập 4, ngài Hiển Thị đời Minh, pháp tự là 

Cổ Am. Bà mẹ mộng thấy Quán Âm hiện giữa mây ngũ sắc bèn có mang Sư. 

Sư  nhiều  lần  trung  hưng  Lan  Nhã,  thanh  danh  ngày  càng  tăng.  Về  sau,  Sư 

chuyên chí Tây Phương, nhiều lượt cảm được điềm lành. 



Lại  nữa,  ngài  Quán  Hành  đời  Minh,  pháp  tự  là  Chuyên  Ngu.  Mẹ  Sư 

mộng  thấy  Đại  Sĩ  dắt  một  bé  trai  vào  nhà,  thích  quá,  ôm  lấy,  bèn  sanh  ra 

Quán  Hành.  Sư thường  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm,  dáng  điệu  toát  ra  vẻ  tự 

tại, tỏ lộ như thế mà Sư chẳng biết. Về sau, vào những đêm có trăng, Sư đi 

kinh hành, đắc tối thượng chánh giác từ nơi tông chỉ Lăng Nghiêm, soạn Lễ 

Quán  Âm  Nghi  (một  quyển),  suất  lãnh  đại  chúng  huân  tu.  Những  hành  giả 

thật sự chứng đắc gồm 15 người. 



(12) Theo Cao Tăng Truyện, tập 4, ngài Chí Nhã đời Minh, pháp tự là 

Da Khê. Mẹ là Yến Thị cầu đảo Bạch Y Đại Sĩ, cầu sanh được đứa con tốt 

lành. Mộng thấy một vị Tăng chân trần bảo: “Ta ban cho ngươi một đứa con 

sư  tử”,  tỉnh  giấc  bèn  sanh  ra  Chí  Nhã.  Sư  diễn  kinh,  tọa  thiền,  được  xưng 

tụng là  “nhất đại sư tượng”  (bậc thầy cả đời). 



Lại  nữa,  ngài  Kính  An  đời  Thanh,  pháp  tự  là  Ký  Thiền,  biệt  hiệu  là 

Bát Chỉ Đầu Đà. Bà mẹ cầu đảo Bạch Y Đại Sĩ, mộng thấy hoa lan bèn sanh 

ra Sư. Ngài không  học  mà biết  làm  thơ, tu ròng  Thiền Định,  rắn,  hổ chẳng 

làm hại. 

Đối với điển tích  “mộng lan”,  xin xem lời chú thứ mười trong đoạn thứ 

nhất của phần “có được con nối dõi” [trong quyển hai]. 

 

---o0o--- 



2.4.4. Hộ pháp 

 

 

 1.  Bèn  có:  Giới  Nhật  nối  ngôi,  làm  minh  quân  xứ  Ấn;  Minh  Biện 

 lưu thân, sống mãi cùng loài Tu La. 

  

 2.  Cầu  thạo  tiếng  Hán,  Bạt  Đà  đổi  đầu;  nhằm  biến  Tần  âm,  Tri 

 Huyền thay lưỡi. 

  

 3.  Thiên  tướng  ôm  đao,  dặn  Đạo  Quynh  nhận  hương;  thần  nhân 

 vác kích, nhắc Từ Ân đường đi. 

  

 4. Pháp Kiều cầu báo, giọng vang ngăn cả mây trôi, Tịnh Ý cảm ân, 

 tâm cảm nhận Phật ngầm phù hộ. 

 

 5. Châu Lý không bị chê ngắc ngứ, Đổng Già ngộ bản lai diện mục. 

  

 6. Nuốt hạt son, giống tiên nuốt thuốc Đạo Gia; chú nát bình phong 

 đá, khiến Phật pháp nổi trội kinh thành. 

  

 7.  Khởi  Chinh  phát  nguyện,  Đạo  Nguyên  mộng  cúng  kinh  văn. 

 Nguyên Lý thắp hương, ông Mạo liền trao thiện bản338. 

  

 8. Vách đá hiện bài mật chú, làng trúc truyền dạy ấn quyết. 

  

 9. Liên tục gọi Bồ Tát, khiến Tổng Trấn tâu trình; mộng đến Bổ Đà, 

 Hiếu Tông càng vững lòng tín ngưỡng. 

  

 10. Nhập mộng Kinh Vương, xin vá áo xiêm. Tới cửa Nghiễm Trai, 

 mong được tượng mới. 

  

 11.  Ngạn  Tông  có  điềm  mộng  trao  chén  ngọc,  Giác  Uyển  than 

 tượng linh thiêng rớt vào tay . 

  

 12.  Trong  mộng  nhắc  đoạt  lại  thân  vàng,  gõ  xử  báo  trả  lại  bảo 

 thạch. 

  

 13. Mua giấy, kinh hồn giấy cắt vụn; tráo nồi bị đòi phải bồi hoàn. 

  

 14. Bình phong trơn lặng lẽ, trừ giùm A Tú hung tàn. Miếu xưa bụi 

 phủ đầy, cứu giúp Vạn Lam ngăn trở. 

  

 15. Thí vàng, mắc hãm, hiện áo trắng giải vây. Ngồi nhờ thuyền bị 

 chìm, đèn sáng dẫn đường giải cứu. 

  

 16.  Đạo  Hiến  ngã  xuống  nước,  Bồ  Tát  đến  nâng.  Dưới  chân  Duy 

 Tân, nhờ hoa sen đỡ. 

  

 17. Rơi mất y bát, Đạo Uông  nhờ mây mù toàn mạng; thân vướng 

 lồng nung, Nguyên Lễ được tăng nhân cứu vớt. 

  

 18.  Quan  Đế  răn  đừng  cúng  đồ  mặn;  oan  hồn  tránh  né  thần  hộ 

 giới. 

  

 19. Cử Nguyên Thản [làm Trụ Trì] bèn mộng thấy trâu; ghi chuyện 

 Nguyên Đạt được ban áo tía. 

  

 20.  Trạm  Tu  dạy  chú,  đất  không  còn  tai  ương  cọp  dữ.  Trinh  Biện 

 vững Thiền, thiên ma trọn chẳng dám khinh nhờn. 

  

 21. Ông Châu cảm vật cũ, mang tượng thêu về. Họ Trương phá trai, 

 tượng vẽ hủy mất. 

  

 22. Trên lầu Vạn Thọ, Bát Quái đặt vững Âm Dương. Họ Trình xứ 

 Hiếu Cảm, chỉ rõ năm tốt xấu . 

  

 23.  Mây  hoa  cúng  dường,  truyền  đem  cỗ  tặng  cho  người  đói.  Thê 

 Hà hết lương, dặn tặng gạo cao tăng. 

  

 24. Sách tấn tịnh niệm của Tăng Đoan, Mẫn Dự thoát khỏi ổ dâm. 

 (gồm ba đoạn)  

  

 

(1)  Theo  Đường  Tam  Tạng  Truyện,  vua  Giới  Nhật339  tánh  nhân  từ. 

Đầu  thời  Trinh  Quán,  lúc  sắp  nối  ngôi,  vua  thỉnh  ý  Quán  Âm,  Đại  Sĩ  dạy: 

“Ngươi đời trước là tỳ-kheo, phước lực đáng làm vua năm xứ Ấn Độ”. Sau 

khi lên ngôi, vua mấy lượt tổ chức Vô Giá đại hội340. Khi ngài Huyền Trang 

đến, vua lễ kính tột bậc. 



Lại nữa, vị Tăng Ấn Độ tên là Minh Biện, đối trước tượng Quán Âm, 

nhịn ăn, cầu thỉnh [Bồ Tát chỉ cách để  giữ xác  thân] đợi Di  Lặc  Bồ  Tát hạ 

sanh. Đại Sĩ hiện thân, dạy tụng chú Kim Cang ba năm: “Trong quả núi to ở 

phía Nam thành ấy có cung Tu La. Hãy tụng chú vào hạt cải ném vào vách 

đá thì vách đá tách ra liền vào trong ấy đợi khi ngài Di Lặc ra đời, ta sẽ báo 

cho biết”. Minh Biện đúng pháp làm theo, quả nhiên vách núi tách ra, có sáu 

người đi theo vào đó, cả vạn người đến xem. 



(2) Theo Cao Tăng Truyện, tập 1, đời Tống,  ngài Cầu Na Bạt Đà  La 

được Nam Tiếu Vương thờ làm thầy, thỉnh Sư giảng Hoa Nghiêm, nhưng Sư 

chưa  thông  tiếng  Hán.  Sáng  tối  lễ  sám  cầu  khẩn  Quán  Âm  để  mong  được 

cảm  ứng. Đêm  mộng thấy thần cầm  một đầu  người đến đổi.  Từ đấy, thông 

hiểu  tiếng  Hoa,  bèn  giảng  kinh  đến  mấy  chục  lượt,  người  nghe  bội  phục. 

Trong sách khác cũng chép chuyện ngài Đàm Vô Sấm được đổi đầu. 



Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  3,  đời  Đường,  ngài  Tri  Huyền  là  người 

đất Thục (Tứ Xuyên), phô diễn kinh luận, Tăng, tục đều kính ngưỡng, nhưng 

buồn  vì  ngữ âm  không  chỉnh,  bèn  tụng  chú  Đại  Bi  nơi  núi  Tượng  Nhĩ.  Sư 

mộng thấy thần tăng cắt lưỡi trao đổi. Hôm sau bèn nói đúng giọng xứ Tần, 

được vua ban hiệu là Ngộ Đạt quốc sư341. 



(3)  Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  trong  niên  hiệu  Nguyên  Gia  (424-

453)  đời  Tống,  Lâm  Xuyên  Vương  trấn  giữ  Quảng  Lăng,  thỉnh  ngài  Đạo 

Quynh làm lễ Quán Âm Trai mười ngày. Đêm khuya, chúng tăng đều lui về 

ngủ. Đạo Quynh thức dậy, lễ bái, chợt thấy bốn vách có vô số sa-môn, đều 

hiện nửa thân. Một vị Phật, búi tóc xoắn ốc phân minh rành rẽ. Một người to 

lớn  tay  cầm  đao,  diện  mạo  hùng  vĩ,  cầm  hương  trao  cho  Đạo  Quynh,  Đạo 

Quynh  không  nhận.  Người  trong  vách  nói:  “Quynh  công  nên  nhận  hương 

hòng che chở, bảo vệ chủ nhân”. 



Theo Đường Tam Tạng Truyện, ngài Huyền Trang trụ tại chùa Từ Ân, 

vì thế được gọi là Từ Ân pháp sư. Thoạt đầu, Sư sang Tây Vực, bị khốn đốn 

ở Lưu Sa, xin xem lời chú thứ nhất trong đoạn thứ hai của phần Thoát Hiểm. 

Khi ấy, gió mát thổi qua thân, bèn ngủ thiếp đi một chốc, mộng thấy một vị 

thần cao mấy trượng, cầm kích chỉ, nói: “Chẳng thể không gắng đi”. Pháp sư 

giật mình tỉnh giấc, đi tiếp, bèn đến được chỗ có cỏ, nước. 



(4) Theo Cao Tăng Truyện, tập 1, đời Tấn, Bạch Pháp Kiều thích đọc 

tụng, nhưng không có giọng. Do vậy, nhịn ăn sám hối suốt bảy ngày đêm, lễ 

bái Quán Âm. Ngày thứ bảy, ông cảm thấy cổ họng rỗng rang, tiếng vang xa 

cả  dặm,  xa  gần  than  thở  kinh  ngạc,  đều  đến  xem  nghe.  Sau  đấy,  ông  tụng 

kinh suốt ngày đêm, giọng tụng êm nhẹ, uyển chuyển, lay động lòng người. 

Đến chín mươi tuổi giọng vẫn không suy. 



Theo Liệt Tử, Tần Thanh vỗ vào miếng tín phù342, ca ai oán, tiếng hát 

lay động rừng cây, tiếng vọng khiến mây ngừng trôi. 



Theo  Lập  Mạng  Toàn  Thư,  vào  đời  Minh,  Du  Đô  ở  Giang  Tây,  học 

giỏi,  nhưng  nhà  nghèo,  dạy  học,  năm  đứa  con  trai  chết  yểu  mất  bốn.  Một 

đứa  con  còn  sót  lại  thì  dưới  bàn  chân  trái  có  hai  nốt  ruồi,  cực  thông  minh, 

tuấn tú, bị thất  lạc. Con  gái bốn đứa chết  yểu  mất ba. Vợ khóc  thương con 

cái,  hai  mắt  lòa  hẳn. Du  Đô tự xét  mình chẳng phạm  lỗi  lớn  lao  nào  mà bị 

trời phạt thê thảm. Mỗi dịp cuối năm đều dâng sớ cầu đảo ông Táo. Đến đêm 

Trừ Tịch343 năm 47 tuổi,  một cụ  già đội khăn  xéo,  mặc áo dài đen đến  hỏi: 

“Nghe ông buồn rầu than thở nên muốn đến an ủi”. Du Đô kể lại mạng vận 

trắc trở, đọc sớ, vừa đọc vừa rơi nước mắt. Ông cụ nói:  

- Tôi đã sớm biết rồi. Ông phóng sanh  nhưng quả thật không có tâm từ 

bi, vì người khác mà làm cho xong chuyện đó thôi! Tôm cua thường vào bếp 

nhà ông, tội lỗi nơi  miệng càng nhiều hơn, cõi Âm ghi chép rành rành. Tuy 

không  tà  dâm,  nhưng  thấy  sắc  tâm  động,  chỉ  không  có  tà  duyên  tụ  hội  mà 

thôi.  Thượng  Đế  xem  sớ,  xét  thấy  ông  trọn  chẳng  có  điều  lành  thật  sự  nào 

đáng  để  ghi  chép,  mà  ý  niệm  tham  dâm,  ghen  ghét,  ý  niệm  nghĩ  mình  cao 

quý, khinh rẻ kẻ khác, ý niệm báo ân, trả thù, chư thần ghi chép ngày càng 

nhiều. Trốn họa còn chẳng xuể, huống là cầu phước ư? 

Du Đô khiếp phục nói:  

- Ngài đã thông hiểu chuyện u huyền, xin rủ lòng cứu độ. 

Ông cụ nói:  

- Từ nay trở đi  hãy  trừ tuyệt ác  niệm,  làm lành, chẳng cầu  danh, chẳng 

cầu  báo,  chẳng  so  đo  lớn,  nhỏ,  khó,  dễ,  cứ  thật  tâm  làm.  Dẫu  sức  không 

kham nổi thì cũng tán thán, tùy hỷ, khiến cho thiện niệm viên mãn, lâu dần 

sẽ tự ứng nghiệm. 

Ông  cụ  đứng  dậy  đi  xuống  bếp  rồi  biến  mất,  mới  biết  ông  cụ  chính  là 

thần  Tư Mạng  (Táo Quân)344. Do vậy, [Du  Đô] đặt biệt  hiệu  là  Tịnh Ý, trừ 

lỗi, hướng lành, đối trước Quán Âm Đại Sĩ khấu đầu đến nỗi chảy máu, phát 

thệ cầu thiện niệm chân thật, tinh thuần, mỗi sáng tụng danh hiệu Đại Bi một 

trăm lần để mong ngầm che chở. Mỗi lời nói, mỗi hành động chẳng dám dối 

trá, phóng túng,  hết thảy chuyện  giúp  người  lợi  vật, bất  luận  là chuyện  lớn 

hay  bé,  thân  nhàn  hay  bận,  người  khác  biết  hay  không,  có  đủ  tài  lực  hay 

không  đều  hoan  hỷ  hành  trì,  thành  tựu  cặn  kẽ.  Hễ  gặp  người  khác  đều 

khuyên  chỉ,  chỉ  lo  thời  gian  không  đủ.  Ba  năm  như  thế,  được  Tể  Tướng 

Trương Cư Chánh345 mời về đứng đầu các gia sư, thi đỗ Tiến Sĩ. Từ nhà của 

Dương Nội Giám, gặp gỡ con trai, dẫn về báo với vợ. Vợ ôm con khóc ròng, 

con  liếm  mắt  mẹ,  hai  mắt  liền sáng  lại. Do vậy, ông soạn bài  văn Ngộ  Táo 

Thần Ký để răn dạy con cháu. 



(5)  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  4,  đời  Minh,  sư  Châu  Lý  tự  là  Triệt 

Dung, nói năng ngắc ngứ, lắp bắp chẳng rõ ràng. Do vậy, lễ tụng Quán Âm 

ba năm, mộng thấy người áo trắng vào nhà, trao cho ba viên thuốc bảo nuốt. 

Từ đấy, ăn nói lưu loát. 



Lại  nữa,  vào  đời  Minh,  Đổng  Già  hâm  mộ  Thiền  tông  từ  bé,  trì  chú 

Đại Bi, cảm Quán Âm thí pháp, ngộ được diện mục sẵn có trước khi cha mẹ 

sanh ra. 



(6)  Theo  Từ  Lâm  Tập,  đầu  đời  Thanh,  ni  sư  Đẳng  Linh  chuyên  tu 

Tịnh  Độ,  sáng  tối  lễ  tụng  danh  hiệu  Đại  Sĩ  chẳng  ngớt  miệng.  Giữa  đêm, 

chợt  cảm  thấy  trong  tay  có  vật  gì,  bỏ  vào  miệng  rồi  thì  trong  nắm  tay  vẫn 

còn ba viên khác nữa đỏ như châu sa. Từ đó, tuyệt thực, trọn chẳng đói khát, 

mà thân thể vẫn bình thường, tinh thần khỏe khoắn. 



Lăng Nghiêm Kinh:  “Kiên cố phục nhĩ nhi bất hưu tức, thực đạo viên 

 thành, danh Địa Hành Tiên”  (Kiên cố ăn nuốt thuốc tiên không ngưng nghỉ, 

không cần ăn uống thì gọi là Địa Hành Tiên).346 



Theo Cao Tăng Truyện, tập 3, sư Sùng Huệ là người Hàng Châu, là đệ 

tử  của  ngài  Kính  Sơn  Khâm,  chuyên  tụng  chú  Phật  Đảnh,  có  vị  thần  bảo: 

“Phật  pháp  ở  kinh  đô  bị  ngoại  giáo  lấn  hiếp,  đợi  Sư  đến  giải  cứu”.  Ngài 

Sùng Huệ sang miền Tây, cùng với đạo sĩ Sử Hoa đi chân trần leo lên thang 

kết bằng đao  nhọn,  lại đi  vào  lửa  mạnh, thọc tay  vào dầu sôi, ăn  lá sắt. Sử 

Hoa  hoảng  sợ  bỏ  trốn.  Theo  [những  bài  viết  về]  hành  trạng  của  ngài  Kính 

Sơn thì ngài Sùng Huệ tụng chú Câu Chi Quán Âm347 ở chỗ ngài Kính Sơn 

Khâm,  tụng  chú  vào  tấm  bình  phong  bằng  đá,  bình  phong  bèn  vỡ  làm  ba 

mảnh. 



(7)  Theo  lời  Bạt  của  sách  Kim  Cang  Giải  Nghĩa,  trong  niên  hiệu 

Khang Hy đời Thanh, Mã Khởi Chinh tính mời những người cùng chí hướng 

khắc kinh Kim Cang. Đêm mộng thấy Bạch Y Đại Sĩ hiện kim thân, La Hán 

vây  quanh  chừng  như  đang  tiếp  dẫn.  Sáng  hôm  sau,  Trương  Đạo  Nguyên 

đến bảo: “Hôm qua mộng thấy cùng với ông đến một ngôi chùa cổ, thấy lực 

sĩ khiêng  một cái khăn trùm đầu  màu  vàng,  hương  hoa  xúm  xít  vây quanh, 

giữa khăn đặt kinh văn bằng chữ Phạn. Vị Phạm tăng bảo: ‘Các ông có đại 

nhân  duyên,  nay  mới  gặp  gỡ”.  Khởi  Chinh  nêu  ý  nguyện  muốn  rủ  ông 

Trương cùng  in  kinh, ông  Trương  mới biết nguyên do  vì sao có  giấc  mộng 

ấy. 



Trong  lời  tựa  sách  Cảm  Ứng  Thiên,  ông  Tiền  Dưỡng  Thứ  đời  Minh 

viết:  “Tôi lễ ngài Vân Thê, ngoài thời khóa Tịnh Độ, thầy còn dạy phụng trì 

 Cảm Ứng Thiên. Đau đáu nghĩ đang thời sóng gió, đạo tặc, sách này hết sức 

 linh  dị.  Vu  Nguyên  Lý  cùng  tôi  theo  học  với  ngài  Vân  Thê,  được  quả  báo 

 cũng giống như thế, muốn hợp sức khắc ván để lưu thông, nghe ông Mạo ở 

 Quảng Lăng có bản hoàn chỉnh, khổ rằng chưa thể sang đấy được. Ông Vu 

 bèn đốt hương đối trước Đại Sĩ, đảnh lễ, khẩn cầu. Hơn mười ngày sau, bên 

 Quảng Lăng gởi sách đến. Tính ra hôm ông Mạo sửa chữa bản sách nhằm 

 đúng hôm ông Vu đảnh lễ. Sao mà Đại Sĩ linh cảm đến như thế ấy!”   



(8)  Theo  Duyệt  Vy  Thảo  Đường  Bút  Ký:   “Đại  Học  Sĩ  Ngũ  Di  Thái 

 đời Thanh kể: ‘Trước kia ở tại Tây Tạng, tôi thấy trên đá nơi vách núi cheo 

 leo  trong  ngõ  cụt  có  bài  chú  Đại  Bi  của  đức  Quán  Âm  bằng  chữ  Phạn  do 

 thiên nhiên tạo thành, chữ nào chữ nấy phân minh. Sức người chẳng thể làm 

 được,  mà  cũng  chẳng  tìm  được  dấu  tích  của  ai’.  Ông  ta  là  người  suốt  đời 

 không nói dối”. 



Theo Linh Cảm Phú, Trúc Lý Lão Nhân Hà Nhị Như thường tụng chú 

Đại  Bi,  con  gái  và  đầy  tớ  cùng  mộng  thấy  trên  đỉnh  đầu  cha  phóng  quang. 

Trong quang minh có người râu đỏ và cô gái xõa tóc, bảo hãy cùng ngồi lên 

lưng sư tử đi gặp Phật, nói: “Cha ngươi chưa biết ấn quyết, ngươi hãy truyền 

lại: Tụng chú thì chắp  hai tay  lại,  hai  ngón cái đan  vào  nhau,  ngón cái bên 

phải bấm vào gốc ngón trỏ bên trái, ngón cái bên trái thì áp lên đốt ngón trỏ 

bên phải. Đó gọi là Đại Bi Ấn. Tụng chú đến chữ Sa-bà-ha lần thứ nhất thì 

ngón  út  từ  từ  tách  ra.  Từ  đó  trở  đi,  mỗi  khi  tụng  đến  chữ  Sa-bà-ha  thì  lần 

lượt  ngón  vô danh (ngón đeo  nhẫn), ngón  giữa,  ngón trỏ từ từ tách ra. Đến 

câu  chú  kết  thúc  là   “nam-mô  hát-ra-đát-na”   thì  tréo  hai  ngón  giữa  lại,  co 

ngón giữa bên phải gác lên mép ngoài ngón giữa bên trái, ngón giữa bên trái 

áp lên  mép trong  ngón  giữa bên phải. Tụng đến câu  “nam-mô  A-rị-da”   hai 

ngón  giữa  giao  nhau,  co  ngón  giữa  bên  phải  gác  lên  mép  ngoài  ngón  giữa 

bên trái, ngón giữa bên trái áp lên mép trong ngón giữa bên phải. Tụng đến 

câu   “sa-bà-ha  kiết-đế”   hai  tay  chắp  chặt  lại  như  lúc  ban  đầu.  Đấy  là  ấn 

quyết Đại Bi”. 



(9)  Theo  Phổ  Đà  Chí,  Thanh  Thánh  Tổ (Khang  Hy)  tuần  du  phương 

Nam,  Tổng  Binh  Hoàng  Đại  đến  nghênh  giá.  Ban  đêm  đang  ngủ,  kêu  ầm 

lên: “Bồ Tát trở lại!” Ngày hôm sau tâu xin vua tu bổ hai chùa. 



Theo  Phổ  Đà  Chí,  trong  tháng  Bảy  năm  Long  Hưng  nguyên  niên 

(1163) đời Tống Hiếu Tông, vua mộng thấy đến chơi Phổ Đà, được điềm lạ, 

bèn ngự chế bài Quán Thế Âm Bồ Tát Tán. 



(10)  Theo  Nam  Hải  Từ  Hàng,  trong  niên  hiệu  Gia  Tĩnh  (1522-1566) 

đời  Minh,  Kinh  Vương  mộng  thấy  có  người  bảo:  “Vá  áo  xiêm  ta  thì  ta  sẽ 

ban cho vương con cháu”. Vương hỏi: “Ngài là ai?” Đáp: “Căng mắt sẽ thấy, 

nghiêng tai sẽ nghe, hãy tự biết lấy”. Vương tỉnh giấc, ngơ ngác. Một hôm, 

nhìn  thấy  tượng  Quán  Âm,  vương  đột  nhiên  vỡ  lẽ  nói:  “Căng  mắt  nhìn  là 


Quán,  nghiêng  tai  nghe  là  Âm”.  Cạnh  phủ  có  Quán  Âm  Các,  vương  đến 

xem,  rường  mái  đã  nghiêng  ngửa,  mục  nát,  tượng  đắp  đã  long  lở,  liền  dốc 

sức sai người sửa chữa, khắc bia để ghi lại sự kiện. 



Lại nữa, trong niên hiệu Khang Hy (1662-1722) đời Thanh, vị Tăng ở 

am Bảo Xứng là Huệ Như nhân thấy tượng Đại Sĩ hư hoại, đi quyên mộ, hơn 

cả  tháng  không  ai  cúng  dường.  Một  đêm,  Sư  lén  đặt  tượng  [Đại  Sĩ]  ở  cửa 

nhà  quan  Trung  Thừa  Vương  Nghiễm  Trai.  Viên  phu  nhân  mộng  thấy  một 

cô gái áo trắng nói từ Phổ Đà đến xin một chiếc áo. Tỉnh dậy, bà kể lại với 

quan Trung Thừa thì ông cũng mộng thấy giống hệt như vậy. Sáng, ra nghe 

người gác cửa báo tượng Đại Sĩ ở ngoài cửa bèn thắp hương tạ tội, gọi Tăng 

đến tạc tượng mới, đưa sang Phổ Đà. 



(11) Theo Cao Tăng Truyện, tập 2, đời Tùy, Ngạn Tông ở trong dinh 

của  Tần  Vương,  mộng  thấy  người  to  lớn  sắc  vàng  cao  tới  ba  trượng,  cầm 

chén lưu ly trao cho. Về sau, Thái Vương sai vẽ tượng Quán Âm, thân lượng 

được vẽ giống hệt như trong giấc mộng khi trước. 



Theo  Linh  Cảm  Phú,  đời  Tống,  Giác  Phạm  Hồng  mộng  thấy  một  vị 

Tăng dẫn vào trong nhà, trên vách có hình tượng của Bảo Công Bồ Tát (tức 

tượng ngài Bảo Chí Thiền Sư), chợt rụng vào tay mình, hóa thành Quán Âm 

mười  một  mặt.  Giác  Phạm  kinh  dị.  Ngày  hôm  ấy,  vị  Tăng  ở  Nam  Châu  là 

Đức  Phùng  mời  thợ  khéo  vẽ  tượng  Quán  Âm,  gởi  thư  đến  xin  ngài  Giác 

Phạm viết bài tán. Do vậy, Sư hết sức cảm thán. 



(12)  Đời  Minh,  vị  Tăng  ở  chùa  Bảo  Nghiêm  tại  Ninh  Ba  mộng  thấy 

tượng Quán Âm bằng đồng trong điện thờ nói: “Ta mắc nạn, hãy mau cứu”. 

Thức dậy nhìn xem thì tượng đã bị trộm mất, đuổi theo ba dặm, kẻ cướp sắp 

hủy tượng. Kẻ cướp sợ hãi, tan chạy, bèn thỉnh tượng về. 



Theo Xuy Ảnh Biên, trên trán tượng Đại Sĩ ở hậu điện Đại Đức Vạn 

Thọ  Tự  có  gắn  viên  bảo  thạch  màu  đỏ,  đường  kính  một  tấc.  Đầu  thời  Càn 

Long (1736-1795) nhà Thanh, có kẻ cắp đến ăn trộm, đã cạy ra rồi. Vị Tăng 

tên Đại Vân vừa mới ngồi Thiền, bị nhức đầu, chợt thấy thần hộ pháp dùng 

xử đánh vào trán, lòng biết là có chuyện lạ, đứng dậy lên điện xem, bọn cắp 

bỏ trốn. Đến nay viên đá báu vẫn còn nguyên, chỉ hơi khuyết một góc, tức là 

dấu vết bị cạy vậy. 



(13)  Theo  Linh  Nghiệm  Ký,  đời  Tống,  Châu  Thế  Hanh  phát  nguyện 

chép hai trăm quyển kinh Quán Âm để thí cho người khác trì tụng, đem tiền 

và gạo đưa cho người thợ làm giấy họ Giang, cậy ông ta chế giấy chép kinh. 

Ông thợ làm giấy họ Giang bèn ra chợ mua giấy [chứ không chịu làm giấy], 

đến khi lấy giấy ra thì mỗi một xấp giấy đều bị cắt nát thành sáu bảy đoạn, 

kinh sợ, quay về, cấp tốc làm giấy giao cho ông Châu. 



Theo  Phổ  Đà  Chí,  trong  điện  Đại  Hùng  chùa  Pháp  Vũ  có  một  bức 

tượng  Quán  Âm  bằng  sắt.  Đầu  bức  tượng  ấy  chính  là  đầu  tượng  Phật  đã 

phóng quang ở bãi cát Thiên Bộ. Vũ Vân Sơn ở Giang Nam chở đầu ấy sang 

Kim  Lăng,  quyên  mộ  đúc  kim  thân,  có  người  đưa  giùm  cái  nồi  của  người 

hàng  xóm  đến  cúng,  ông  ta  tham  cái  nồi  ấy  bèn  đem  cái  nồi  đã  thủng  thế 

vào. Đến đêm, mộng thấy thần kim giáp đến đòi nồi, tỉnh dậy liền ngã bệnh, 

bèn trả lại nồi, sám hối thì mới lành bệnh. 



(14)  Theo  Tiễn  Đăng  Dư  Thoại,  đời  Nguyên,  Thôi  Anh  dẫn  vợ  là 

Vương Thị sang Vĩnh Gia nhậm chức Thái Úy. Cùng nhau uống rượu trong 

thuyền, đồ uống rượu toàn bằng  vàng bạc. Phu thuyền dìm ông  Anh  xuống 

nước, giết bọn nữ tỳ, đầy tớ, chừa Vương Thị lại, toan giao cho con trai lấy 

làm  vợ.  Vương  Thị  ẩn  nhẫn,  gặp  tiết  Trung  Thu,  bọn  cướp  đều  say  mèm, 

bèn  lên  bờ,  trốn  vào  ni  am  xuất  gia,  pháp  danh  là  Huệ  Viên,  hằng  ngày  lễ 

Đại  Sĩ, thầm  khấn  những điều ẩn kín  trong  lòng. Ngẫu  nhiên thấy  một bức 

tranh cuộn vẽ  hoa sen, biết  là do Thôi  Anh  vẽ. Do vậy, bèn  viết  một bài từ 

theo  điệu  Lâm  Giang  Tiên348  [trên  bức  vẽ],  trong  đó  có  câu:   “Tố bình  tịch 

 mịch  bạn  khô  thiền,  kim  sanh  duyên  dĩ  đoạn,  nguyện  kết  tái  sanh  duyên”  

(Bên  bình  phong  trơ  trụi,  tịch  mịch  chốn  cửa  thiền,  sống  khô  héo  tháng 

ngày,  đời  này  duyên  đành  dứt,  kiếp  sau  nguyền  nối  duyên).  Về  sau,  bức 

tranh ấy được bán cho nhà quan Thị Ngự Cao Nạp Lân. Thôi Anh từ bé đã 

tập bơi lội nên chưa chết, do viết chữ thuê để kiếm sống mà gặp gỡ ông Cao, 

được ông mời làm gia sư. Vào trong dinh, thấy bức bình349 hoa sen và lời đề 

từ, liền khóc lóc kể với ông Cao. Ông bảo phu nhân sai người đón Huệ Viên 

đến, ngầm hỏi dò biết tấm bình phong do thuyền phu là Cố A Tú tặng cho ni 

am,  bèn  vây  bắt,  xử  theo  đúng  luật  lệ,  trả  tài  sản  lại  cho  Thôi  Anh.  Đưa 

Vương Thị ra, vợ chồng ôm nhau khóc lóc. Ông Cao tặng cho họ nô tỳ, đưa 

đến nhiệm sở. Vương Thị cảm kích Đại Sĩ ngầm che chở, ăn chay trường, trì 

Quán Âm Kinh đến khi mất. 



Theo Dị Đàm  Khả  Tín  Lục, Triệu  Thiên  Tước  khi  làm  huyện  lệnh ở 

Cú Dung, đêm ngủ trong tòa cổ miếu, mộng thấy bà lão mặt đóng bụi, bảo: 

“Vạn Lam chẹn họng ta, hãy mau cứu ta”. Giật mình tỉnh dậy thì dường như 

còn  thấy  thấp  thoáng.  Sáng  hôm  sau  thấy  tượng  Quán  Âm  giống  hệt  như 

người  trong  mộng.  Hỏi  nhà  sư:  “Ở  nơi  đây  có  Vạn  Lam  hay  không?”  Sư 

đáp: “Nhà Vạn Lam ở đằng trước”. Gọi Vạn Lam tới hỏi: “Nhà của ngươi là 

do  tổ  tiên  để  lại  ư?”  Đáp:  “Nhà  tôi  vốn  nằm  trên  đường  ra  vào  Quán  Âm 

Đường, nhà sư bán cho tôi”. Ông Triệu bèn chuộc về, lại sửa chữa. Về sau, 

phu nhân mộng thấy một bà cụ ẵm đứa trẻ trao cho, liền sanh được con. 



(15) Theo Huyền Tháp Biên, có thương nhân thấy tượng Quán Âm ở 

Bạch Y Am tại Ngô Huyện bị mưa dột, hư hoại, bèn bỏ tiền thếp vàng tu bổ. 

Tăng  nhân  liếc  thấy  ông  ta  lắm  vàng,  liền  phục  rượu  say,  sắp  sửa  giết, 

thương nhân ai oán kêu cầu, bèn giam trong mật thất, bức bách thương nhân 

tự thắt cổ. Khi ấy, tuần cảnh thấy có cô gái áo trắng bước vào chùa, liền theo 

rình, thấy cô bước  vào căn phòng  ngầm, tuần cảnh ập  vào  thì  thương  nhân 

đã bị thắt cổ gần chết, bèn cởi trói cho thương nhân, trói tăng lại, chẳng thấy 

cô gái đâu, mới biết là Đại Sĩ hóa thân nhằm dẫn tuần cảnh giải cứu thương 

nhân vậy. 



Lại  nữa, tại Giang  Thượng thuộc  thôn Xa  Cứu (huyện Dư Diêu, tỉnh 

Chiết  Giang),  có  Tăng  nhân  quyên  mộ  tu  bổ  Đại  Sĩ  Viện.  Thương  nhân  đi 

qua đó thí tiền, Tăng liếc trộm thấy ông ta giàu có, bắt giữ, tính giết. Thương 

nhân  xin  tự  thắt  cổ  chết,  Tăng  bèn  chấp  thuận.  Cách  Giang  Thượng  mấy 

dặm,  có  thuyền  lính,  một  cô  gái  áo  trắng  lên  thuyền  nói:  “Xin  chở  tôi  đến 

Quán Âm Viện sẽ hậu tạ nhiều vàng”. Họ chở đến chùa thì thương nhân mới 

vừa tự thắt cổ,  mọi  người bắt giữ  gã cướp, thả thương  nhân, [thương  nhân] 

bèn đền tạ [các binh sĩ] đúng như lời cô gái nói. 



Theo  Hàng  Trung  Phàm,  trong  thời  Vạn  Lịch  nhà  Minh,  Tiêu  X...  ở 

Giang Âm đi nhận nhiệm sở, có ông Tăng người đất Sở (Hồ Nam) quyên mộ 

được  sáu  trăm  lạng  vàng,  đem  qua  Phổ  Đà  dựng  chùa,  ngồi  ké  trên  thuyền 

xuôi  Nam.  Một  đêm  gió  dữ,  ông  Tiêu  xô  vị  Tăng  xuống  sông,  đoạt  vàng. 

Đến sáng, chợt thấy Tăng từ dưới nước ngoi lên đòi mạng và vàng. Họ Tiêu 

kinh hoàng, ngã bệnh, trở về nhà mời tăng và đạo sĩ đến cúng bái, giải hạn, 

nhưng  Tăng  chỉ  hô  “đền  mạng  ta  và  vàng  để  ta  đi  Nam  Hải”.  Sư  từ  trong 

vách bước ra, chiếm giường, quấy nhiễu không ngừng. Một bữa, người nhà 

hoảng hốt kêu: “Vị Tăng lại đến”. Họ Tiêu nghe nói, thẹn thùng muốn tự sát, 

nhưng Tăng đã đến trước giường, nói: “Ta là người, chẳng phải là quỷ. Năm 

ngoái  té  xuống  nước,  chợt  thấy  Quán  Âm  Bồ  Tát  từ  trên  hư  không  giáng 

xuống, cầm một ngọn đèn dẫn vào đám lau lách, gặp thuyền chài được cứu. 

Nay  lại quyên  mộ được  vàng đến Phổ Đà  hoàn  nguyện. Qua đây,  nghe  nói 

ông  mắc  bệnh  lạ  nên  đặc  biệt  đến  đây  giải  trừ  mối  nghi  con  rắn  trong 

chén”.350 Cả nhà sụp lạy,  vị Tăng đi  rồi,  hình quỷ cũng  mất tăm,  nhưng rốt 

cuộc  họ  Tiều  vẫn chết. Một đứa con của  ông ta đang  nổi danh  văn chương 

chợt  nhảy  xuống sông chết. Vị Tăng  từ Nam  Hải trở  về, lại đến thăm, than 

thở không ngớt. 



(16) Theo Quảng Dị Ký, đời Đường, sư Đạo Hiến do được quan Thứ 

Sử  nhờ  vẽ  bảy  bức  tranh  Quán  Âm,  bèn  bảo  họa  sĩ  trước  hết  hãy  giữ  trai 

giới, dùng Nhũ Đầu Hương351 thay cho chất keo, sắp đặt cực trang nghiêm. 

Về sau, Đạo Hiến qua sông bị té xuống nước, vội niệm Quán Âm, thấy dưới 

đáy nước có ánh sáng lạ, bảy vị Bồ Tát đã vẽ đứng xung quanh, bảo Sư rằng: 

“Chỉ niệm A Di Đà Phật”. Đạo Hiến vội vàng niệm, bảy vị Bồ Tát cùng tới 

đỡ chân, Sư liền trồi khỏi nước, đi hơn bốn mươi dặm, lên được bờ. 



Theo Linh Cảm Phú, Dương Duy Tân ở Tú Thủy trì thần chú của Đại 

Sĩ đã lâu, lên thuyền bị té xuống nước, dưới chân trổ hoa sen, nhờ đó chẳng 

chết chìm. 



(17)  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  1,  đời  Tấn,  sư  Đạo  Uông  theo  Lô 

Sơn Viễn Công xuất gia, đi qua Lương Châu, bị người Khương vây bắt, rơi 

mất y bát. Đạo Uông cùng mấy người đệ tử cùng niệm danh hiệu Quán Âm. 

Trong  khoảnh  khắc  như  có  mây  mù  che  khắp  thân  nhóm  ngài  Đạo  Uông, 

bọn giặc tìm không thấy nên họ được thoát nạn. 



Trong  đời  Đường,  Lô  Nguyên  Lễ  bị  bệnh,  chết  đi  rồi  tỉnh  lại,  nói: 

“Thấy  một  trăm  cái  lò,  hơi  nóng bốc  lên  nghi  ngút,  mấy  ngàn  vạn  người ở 

trong lồng nướng, bèn niệm Cứu Khổ Quán Âm, nguyện đem thân chịu thay 

cho họ, rồi cởi áo, nhảy vào lửa. Chợt có vị Tăng kéo ra, đưa về”. 



(18) Theo Đồng Sanh Lục, đầu đời Minh, Quan Đế giáng bút như sau: 

 “Ta quy y Phổ Môn Đại Sĩ cùng với Vi Đà tôn giả hộ trì chánh pháp. Kẻ tế 

 ta đừng dùng rượu thịt”.   



Theo Quán Cảm Lục, đời Thanh, viên nha lại ở Vô Tích là Vương X... 

trong niên hiệu Thuận Trị (1643-1661) do chuyện Tiền Cốc mà bị giam vào 

ngục  chết  ở  Bắc  Đô.  Về  sau,  Kim  Hán  Quang  từ  kinh  đô  quay  về,  trong 

thuyền nghe có tiếng người hô: “Chở giùm đi, ta là Vương X... đây, oán quỷ 

đấy! Xin cho ta ở  nhờ  góc  thuyền để theo về Nam”. Đi  mấy  ngày, trời sắp 

tối, quỷ xin đậu vào bờ, nói: “Chỗ này thí thực, tôi muốn đến nhận”. Trong 

khoảnh  khắc  trở  về  bảo:  “Quán  Âm  Đại  Sĩ  chủ  đàn,  không  cho  tôi  ăn,  bảo 

lúc  sống  tôi  thích  ăn  nhiều  thịt  bò”.  Hán  Quang  kinh  sợ  nói:  “Tôi  cũng  ăn 

thịt bò, từ  nay sẽ kiêng ăn”. Nói  xong, quỷ khóc: “Thần  hộ  giới cõi trời đã 

đến rồi, tôi không thể ở được nữa”, bèn rời đi. 



(19)  Theo  Linh  Cảm  Phú,  đời  Tống,  sư  Nguyên  Thản  trụ  tại  chùa 

Hưng  Giáo  ở  Tuyên  Châu  làm  Thủ  Tòa.  Hoài  Thiền  Sư  muốn  cử  Nguyên 

Thản  làm  Trụ  Trì,  nhưng  sợ  Thái  Thú  Điêu  Cảnh  Thuần  dị  nghị,  bèn  cầu 

Quán  Âm  báo  mộng  cho  họ  Điêu.  Quả  nhiên,  ông  Điêu  mộng  thấy  có  con 

trâu lên tòa, bèn hỏi Hoài Thiền Sư [thì ra] Nguyên Thản họ Ngưu, do vậy, 

quyết định cử Sư làm Trụ Trì. 



Vào đời Tống, sư Nguyên Đạt  qua  Thiên  Trúc  lễ Đại Sĩ,  thấy cô  gái 

áo trắng từ trong chùa đi  ra, bảo  với  Nguyên Đạt: “Xá Nhân352 họ Tăng sẽ 

làm  quan  Trung  Thư,  ông  cũng  sẽ  được  tôn  làm  thầy,  ban  danh  hiệu”.  Về 

sau, ông Tăng làm Thừa Tướng, còn Nguyên Đạt quả nhiên được ban y ca-

sa tía. 



(20) Theo Cao Tăng Truyện, tập 4, vào đời Thanh, sư Diễn Nghĩa tự 

là Trạm Tu, thường trì chú Đại Bi, nói là có thể trừ nạn hổ. Khi ấy, người đất 

Tương (Hồ Nam) khổ sở vì bị hổ làm hại, tự bắt chước làm theo, tiếng tụng 

chú Đại Bi vang khắp các hẻm núi, cuối cùng hổ tuyệt tích. 



Lại nữa, sư Trinh Biện trích máu vẽ tượng Quán Âm. Có hai thiên nữ 

đến  quấy  rối,  Trinh  Biện  thề  rằng:  “Tâm  ta  không  phải  là  đá,  ta  dùng  thần 

chú bắt ngươi, sao còn chẳng đi?” Từ đấy ma trọn không còn tung tích. 



(21)  Theo  Thương  Túc  Am  Tùy  Bút,  đời  Thanh,  vợ  của  Minh  Phủ 

Châu  Chỉ  Tương  là  Vương  Thị,  lúc  lên  mười  thêu  tượng  Bạch  Y  Đại  Sĩ, 

sáng tối đảnh lễ. Sau khi lấy chồng, tặng tượng cho ni am thờ phụng. Không 

lâu sau cô ta qua đời. Chỉ Tương nghe nói đến bức tượng ấy, hận chưa được 

thấy.  Về  sau,  am  bị  cháy,  ni  sư  đem  tượng  sang  Ngư  Đài,  Sơn  Đông,  ông 

Tương được cử đi thi ở kinh đô trở về353, đi qua Ngư Đài. Tối hôm trước, ni 

sư  mộng  thấy  Đại  Sĩ  nói:  “Ta  muốn  trở  về  Giang  Nam,  sáng  mai  có  quan 

nhân đến, ta sẽ đi theo”. Khi ông Tương đến nơi, ni sư bèn trao tượng cho, 

ông Tương chẳng biết tượng ấy là do người vợ đã khuất thêu, chỉ cảm thấy 

mơ  hồ  như  gặp  lại  vật  cũ  mà  thôi.  Đem  về,  đưa  cho  mẹ  vợ  coi,  bà  ta  vừa 

thấy, liền khóc: “Đây là tác phẩm của đứa con gái đã mất của ta mà!” 



Theo  Hải  Nam  Nhất  Chước,  trong  niên  hiệu  Đạo  Quang  nhà  Thanh, 

Trương  X...  ở  Phù  Lương  trì  Quán  Âm  Trai;  gặp  đúng  ngày  ăn  chay,  hàng 

xóm  là  X...  rủ  ăn  uống,  bèn  thắp  đèn  trước  tượng  rồi  đi.  Trở  về,  tượng  bị 

cháy sạch, nhưng giấy dán bồi quanh tượng trọn chẳng có vết lửa nào, biết là 

Bồ Tát cảnh tỉnh ông ta đã không kiền thành trì trai. 



(22) Theo Nam Hải Từ Hàng, đời Thanh, Ôn Như Hoàng kính phụng 

Đại Sĩ, mỗi năm đều thí kinh. Trong thời Càn Long, mọi người do thấy lầu 

Vạn Thọ bỏ không, tính thờ tượng Đại Sĩ  [trên đó]. Ông  Hoàng  mộng thấy 

Đại Sĩ nói: “Thờ ta trên lầu là ý rất hay, nhưng cung ấy được lập ra chưa đầy 

mười năm mà đã chôn hai vị Tăng là vì hình Bát Quái khắc trên cửa đá điên 

đảo  Âm  Dương  mà  ra”.  Nói  xong,  chợt  biến  mất.  Tỉnh  giấc  nhìn  thì  quả 

nhiên hình Bát Quái lầm loạn, bèn xóa đi, rước tượng Đại Sĩ vào. 



Theo  Linh Cảm  Phú,  vào đời Minh  nhà  họ Trình ở  huyện  Hiếu Cảm 

thờ Quán Âm kiền thành. Hễ có chuyện tốt lành thì tượng hiện dáng điệu vui 

vẻ, hễ có tang tóc thì hiện dáng sầu bi. Do vậy, có thể đoán biết là năm ấy tốt 

hay xấu. 



(23)  Theo  Dị  Đàm  Khả  Tín  Lục,  bà  ni  ở  Sáp  Hoa  Miếu  tại  Thương 

Châu, vào ngày khánh đản Đại Sĩ, cúng dường tinh khiết xong, mệt mỏi bèn 

nằm  ngủ,  mộng  thấy  Đại  Sĩ  dạy:  “Ngoài  chùa  có  bốn  năm  người  xin  ăn 

không được, hãy giúp họ, nên dọn cỗ cúng cho họ ăn”. Giật mình tỉnh giấc, 

ra xem thì quả đúng như vậy. Từ đấy, hễ dọn cỗ cúng xuống bèn thí cho kẻ 

ăn mày, bảo là ý của Bồ Tát. 



Đời  Minh,  pháp  sư  Tố  Am  trụ  tại  chùa  Thê  Hà  ở  Kim  Lăng,  nhằm 

năm  đói  kém  hết  sạch  gạo,  Sư  ngồi  yên  bảy  ngày  không  ăn.  Chúng  tăng 

không một ai rời chỗ. Có họ Hác ở Vu Hồ mộng thấy Đại Sĩ báo tăng chúng 

ở  Thê  Hà  đói,  bèn  cúng  một  trăm  hộc354  gạo,  nhìn  Sư  thấy  giống  hệt  như 

trong giấc mộng. 



(24) Theo Tỳ Kheo Ni Truyện, ni Tăng Đoan đời Lưu Tống gia đình 

nhiều đời thờ Phật, chị em thệ nguyện xuất gia, nhưng bà xinh đẹp nổi tiếng 

trong làng xã, có nhà giàu đã nhờ mai mối xin cưới, mẹ và anh đã bằng lòng. 

Trước hôm đón dâu ba ngày, Tăng Đoan trốn vào chùa Phật, tụng kinh Quán 

Âm, nước mắt đầm đìa, dập đầu lạy suốt ngày đêm không nghỉ. Ba hôm sau 

trong khi  lễ bái, thấy Phật dạy: “Chàng  rể của  ngươi đã  hết tuổi thọ, ngươi 

chỉ  nên  siêng  năng,  chuyên  ròng,  đừng  nặng  lòng  lo  nghĩ”.  Ngày  hôm  sau, 

chàng rể bị trâu húc chết. 



Theo Dạ Đàm Tùy Lục, Mẫn Dự ở Chiết Tây bị người ta dụ vào quán 

rượu, bỏ thuốc mê vào rượu, bèn hôn mê bất tỉnh. Khi tỉnh ra thì đã bị một 

mụ  ni  cô  dâm  đãng  giam  cầm,  nhưng  không  có  cách  nào  thoát  ra  được. 

Trong phòng có thờ tượng Quán  Âm từ trước, Mẫn Dự bèn sáng tối  lễ bái, 

cầu  đảo,  mong  thoát  hầm  bẫy.  Lại  nữa,  trên  bàn  có  cuốn  Quán  Âm  Chú, 

Mẫn Dự bèn thành tâm trì tụng, trong mộng mị cũng tụng niệm không ngớt. 

Một tối vừa mới tụng chú thì  một bà lão kêu tên, bảo: “Mau tới đây, ta đưa 

ngươi  về”.  Mẫn  Dự  khoác  áo,  đi  chân  trần  theo  sau.  Bà  lão  dùng  tay  phất 

qua cửa, cửa tự mở ra. Trên thân bà lại có ánh sáng trắng, chiếu rõ như ban 

ngày. Qua mấy lớp cửa, hễ vừa đến, cửa liền mở. Đến tầng cửa cuối cùng, bà 

lão  bảo  hãy  mau  ra,  đừng  ngó  lại,  vừa  muốn  nói  lời  cảm  tạ,  đã  chẳng  thấy 

tăm  tích  đâu  nữa,  mới  biết  là  Đại  Sĩ  cứu  khổ,  liền  niệm  thánh  hiệu  không 

dứt. Trở về kể với chú, chú khóc bảo: “Nếu không phải là Đại Sĩ từ bi cảm 

ứng thì ngươi muốn sống há có được chăng?” 





Ghi  thêm:  Theo  Dạ  Đàm  Tùy  Lục,  nhà  buôn  X...  ở  Tân  An  giàu  có 

nhưng dâm đãng, tàn bạo, có đứa con gái xinh đẹp, thông minh, vào núi hái 

trà,  núp  mưa  dưới  vách  đá.  Chợt  trong  đá  có  tiếng  nói: “Cha  ngươi  cưỡng 

hiếp ô nhục con gái nhà lành đến chết; âm báo lụy đến ngươi. Quán Âm Đại 

Sĩ nghĩ mẹ ngươi trai giới, tụng kinh mà giải trừ ách nạn cho ngươi, hãy mau 

quay về”. Cô đuổi kịp đám bạn gái, nhưng lũ thiếu niên xấu ác đã đuổi theo 

bén gót. Trở về thưa với mẹ, bà mẹ càng thêm kính tín. Thương nhân trở về, 

bà vợ đem chuyện này cảnh tỉnh chồng. Hắn giận dữ nói: “Nếu có địa ngục, 

nguyện  thân  ta  sẽ  trải  khắp  các  ngục  hòng  mở  rộng  kiến  thức”.  Hơn  tháng 

sau, hắn ngã bệnh, thấy những cô gái đã bị hắn bức chết dẫn lũ quỷ đến đòi 

mạng,  bèn  khóc  lóc  cầu  vợ  con  tụng  kinh  sám  hối.  Nói  chưa  dứt,  chợt  kêu 

to: “Ta đi” rồi chết! 







 1. Như Vô Kiệt cầu kinh, sư tử bảo vệ. Nguyên Khang đắc huệ, tùy 

 ý cưỡi nai. 

  

 2.  Thiện  Giác  trì  danh,  đạo  cao,  hổ  phục.  Pháp  Hồng  phạm  pháp, 

 buồn cảm cỡi trâu. 

  

 3.  Trước  chùa  Bạch  Tước,  nai  đến  làm  lễ.  Bên  am  Liên  Hoa,  cá 

 chép kính mừng. 

  

 4. Nghỉ trong núi, vẹt lượn lưng trời. Đoạt kinh văn, cá to ngăn lối. 

  

 5.  Trứng  gà  trong  bếp  vua,  từng  nghe  có  tiếng  kêu  rên.  Tuyết 

 Nương trong điện vàng, cũng tha thiết nguyện quy y. Tuy nói mỗi loài đều 

 có  tánh  linh,  nhưng  Phật  không  gì  chẳng  độ   (đoạn  này  ca  tụng  sự  kiện 

 cảm ứng loài vật). 





(1)  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  1,  đầu  thời  Nguyên  Gia  nhà  Tống, 

ngài Đàm Vô Kiệt (Dharmodgata)355 và hai mươi mấy đồ đệ đến nước Phật 

cầu kinh, trải đủ mọi thứ hiểm nạn. Đến được Thiên Trúc thì giữa đường gặp 

một bầy voi núi. Đàm Vô Kiệt niệm danh hiệu Quán Âm, có sư tử từ trong 

rừng xông ra, lũ voi chạy tan tác. Lại có lũ trâu quái dị rống lên chạy ùa tới, 

toan làm hại, ngài Đàm Vô Kiệt xưng danh như cũ, chợt có một con kên kên 

to bay tới, lũ trâu kinh sợ, chạy tứ tán, nên thoát nạn. 





Chép  thêm:  Theo  Tỳ  Kheo  Ni  Truyện,  vào  đời  Tấn,  ni  Minh  Cảm 

thoạt đầu bị  giặc bắt, thề chẳng chịu  nhục, càng phải  hứng chịu đủ  nỗi khổ 

sở.  Về  sau,  gặp  một  tỳ-kheo  dạy  kinh  Quán  Âm  bèn  tập  tụng,  ngày  đêm 

không  nghỉ.  Trốn  đi,  không  biết  đường,  đi  vào  núi  sâu,  có  hổ  dẫn  đường. 

Sau mười ngày đến được Thanh Châu. Sắp vào thôn, liền chẳng thấy hổ đâu 

nữa. 



Theo Cao Tăng Truyện, tập 3, đời Đường, sư Nguyên  Khang thường 

niệm  Quán  Âm,  cầu  tăng  huệ  giải,  cảm  được  một  con  nai,  sừng  chia  tám 

nhánh,  hình  dáng  hết  sức  kỳ  lạ.  Nguyên  Khang  vỗ  về,  nai  liền  vâng  phục, 

bèn nuôi dưỡng. Cưỡi đến nơi xa, nai chẳng lộ vẻ mệt nhọc. 



(2)  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  3,  vào  đời  Đường,  tướng  quốc  Bùi 

Hưu đến  thăm sư Thiện Giác ở  Hoa  Lâm, hỏi Sư có thị  giả  hay chăng? Sư 

nói: “Hai đứa”, rồi gọi “Đại Không, Tiểu Không”, hai con hổ từ sau am chạy 

ra. Bùi Hưu kinh hoàng, Sư bảo: “Hễ có khách thì tránh đi”, hổ gầm gừ bỏ 

đi. Bùi Hưu hỏi: “Làm cách nào để cảm được như thế?” Sư nâng xâu chuỗi, 

bảo: “Chỉ niệm Quán Thế Âm”. Lại nữa, sách Đại Tạng Trực Chỉ gọi Sư là 

Phục Hổ Thiền Sư. 



Về chuyện của sư Pháp Hồng đời Tấn trong Cao Tăng Truyện, tập 1, 

xin  xem  lời chú thích trong đoạn 4 của phần “thoát  hành  hình”.  Khi ấy, Sư 

sắp bị hành hình thì trâu chạy quàng khiến xe bị hư, do vậy bèn được tha. 



Theo U Minh Lục, vào thời Nguyên Gia nhà Tống, Thứ Sử Ích Châu 

là  Cát  Hàn  thường  cưỡi  một  con  trâu  xanh.  Đến  khi  ông  mắc  bệnh  nhiều 

ngày, trâu cũng không ăn. Khi ông mất, trâu chảy nước mắt đầm đìa. 



(3) Theo Quái Viên, chùa Bạch Tước ở Ngô Hưng tương truyền là do 

Lý Thân356 đời Đường xây. Hiện thời đạo tràng hưng thịnh trở lại, nhang đèn 

trỗi  hơn  các  nơi  khác.  Trước  điện  Quán  Âm  thường  có  hổ  đến  nằm  phục, 

chẳng  làm  hại  ai,  nhưng  người  ta  thường  kinh  sợ,  hổ  bèn  bỏ  đi.  Từ  đấy  có 

con nai đến làm lễ, tợ hồ do hổ sai đến. 



Theo Hải Nam Nhất Chước, ngoài cửa Đông huyện Quảng Phong có 

Liên Hoa Am. Mỗi năm, nhằm ngày khánh đản Đại Sĩ trong tháng Hai, nước 

mùa Xuân dâng tràn, ắt có con cá chép to dẫn lũ cá chép bé, ngược dòng đến 

ở trước am. Vì thế, từ lâu đã có lời đồn rằng chúng đến triều bái Đại Sĩ. Cá 

chép to triều bái xong, đột nhiên không thấy nữa. Nếu thôn dân đánh bắt cá 

chép nhỏ thì sẽ lập tức ngã bệnh. 



(4)  Theo  Thiên  Trúc  Chí,  ngày  Mười  Chín  tháng  Hai  là  ngày  Khánh 

Đản Đại Sĩ, những người xa gần trai giới theo đúng kỳ hạn về núi chắc cũng 

phải đông đến ức vạn người. Trong điện thờ chẳng thể chứa nổi, họ đều ngồi 

ngoài  trời  chờ  sáng,  nên  gọi  là  Túc  Sơn.  Trong  dịp  Khánh  Đản  năm  Giáp 

Dần (1554) thời Gia Tĩnh nhà Minh, trăng sao sáng ngời, chợt thấy con vẹt 

(két) trắng từ trong điện bay  ra,  lượn quanh trên không trung. Muôn  người 

nhìn  không  chớp  mắt.  Tiếng  khen  ngợi,  niệm  Phật  náo  động  cả  khu  rừng. 

Biến hiện như thế mấy lần. 



Theo  Phổ  Đà  Chí,  trong  thời  Thuận  Trị  nhà  Thanh,  tên  cướp  biển 

Nguyễn Tuấn cùng bọn giặc lùn (cướp biển Nhật Bản) toan cướp tạng kinh 

của  chùa  Phổ  Đà.  Vị  Tăng  tên  Chiếu  Trung  suất  lãnh  mấy  trăm  người  đến 

Châu  Sơn  xót  xa  cầu  xin  không  ngừng.  Nguyễn  Tuấn  giận  dữ  nói:  “Các 

ngươi muốn lấy lại kinh thì hãy xin từ nơi long cung, thủy phủ”. [Bọn hắn] 

giong  buồm  ra  ngoài  khơi,  chợt  có  con  cá  to  chặn  thuyền,  thuyền  chẳng  đi 

được suốt  mấy  ngày, Nguyễn Tuấn  hối  hận, bèn đem kinh trả lại, chưa đầy 

nửa ngày đã đến Đạo Đầu357, bèn cúng bái rồi đi. 



(5)  Theo  Tuyên  Thất  Chí,  Đường  Kính  Tông  sùng  Phật  giáo,  tăng 

chúng  ngày  càng  đông  đảo.  Đường  Văn  Tông  kế  vị,  có  kẻ  gièm  siểm  Phật 

giáo là sâu mọt của quốc gia, bèn xuống chiếu cấm tăng chúng không được 

giảng nghĩa trong sách Phật. Lại có kẻ bài xích, xin cấm không được tu tập 

[Phật pháp]. Vua xuống chiếu, sắp thi hành, viên quan trông nom bếp núc là 

Hội Thượng luộc trứng gà trong cái đỉnh, chợt nghe trong đỉnh như có tiếng 

người nói. Lắng nghe thì chính là tiếng nhiều người kêu cầu Quán Thế Âm 

Bồ  Tát. Tâu  lên, Văn Tông  xét  nghiệm,  thấy đúng  như vậy,  liền bảo: “Đạo 

Phật  có  thể  được  như  vậy  thì  phải  ban  chiếu  cho  những  tinh  xá  trong  các 

quận dựng tượng Quán Âm”. 



Theo  Minh  Hoàng  Tạp  Lục,  xứ  Lãnh  Nam  dâng  chim  vẹt  trắng  hiểu 

tiếng  người  rành  rẽ.  Đường  Minh  Hoàng  và  Dương  Quý  Phi  đều  gọi  nó  là 

Tuyết  Y  Nữ  (cô  gái  áo  trắng  như  tuyết),  bọn  bầy  tôi  gọi  vẹt  là  Tuyết  Y 

Nương. Quý Phi dạy nó đọc Tâm Kinh. 







 1. Còn như hủy tượng bị chết chìm, lửa đốt; nung chảy kim thân ắt 

 đọa địa ngục. 

  

 2. Đổi đá chuốc lấy quả khổ; thiêu kinh hãm nhập súc sanh. 

  

 3. Ăn trộm vàng sủa như chó dại; ra khỏi điện bị rắn độc cắn. 

  

 4. Quả báo rành rành, chẳng nỡ kể trọn. 

  

 5.  Đấy  chẳng  phải  là  Như  Lai  gây  nhân  duyên  phiền  não,  mà  là 

 muốn  khiến  hạng  Xiển  Đề  được  an  trụ  trong  chánh  pháp.  Đây  chính  là 

 chuyện hoằng pháp thứ tư của Đại Sĩ vậy (phần này ca tụng kèm thêm sự 

 răn đe điều ác). 





(1)  Đời  Tống,  Trầm  Tăng  Phú  ăn  trộm  tượng  Phật,  tượng  Quán  Âm 

nhỏ bằng đồng từ các chùa tại Sơn Dương để đúc tiền. Sự việc bị phát giác, 

hắn bị bắt giải lên kinh đô. Lên thuyền, liền tự nói: “Lửa đốt”, kêu gào khó 

thể chịu đựng được. Chưa đến kinh  đô thì [thân thể] đã trương phù,  nứt  nẻ 

như bị đốt chết. 



Châu Thế Tông358 hủy tượng Phật để đúc tiền. Đại tượng Quán Âm ở 

Chân Châu linh thiêng nhất, không ai dám hủy. Thế Tông đích thân cầm búa 

bửa ngực tượng. Về sau, ngực vua nát bấy, lộ cả ngũ tạng rồi chết. Đến thời 

Khai Bảo (968-976) nhà Tống, có người chết rồi sống lại, [kể chuyện] thấy 

Thế Tông nằm trong giường sắt, bị ngục tốt cầm búa bửa tay không ngừng, 

hỏi loại tiền lưu hành đời Châu vẫn còn hay chăng? Loại tiền ấy hết rồi thì 

[Châu  Thế  Tông]  mới  thoát  địa  ngục.  Tâu  lên  Tống  Thái  Tổ,  vua  truyền 

trong dân gian hễ có loại tiền đời Châu thì phải đem đúc tượng Phật hết. 



Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  đời  Đường,  Phó  Dịch  hủy  tượng  Quán 

Âm bằng đá để dùng làm ngói – Phùng Thiếu Phủ chết rồi sống lại, kể Phó 

Dịch  bị  tống  vào  địa  ngục.  Lại  nữa,  Thái  Sử  Phó  Nhân  Quân  chết  đi,  báo 

mộng cho Tiết Di cũng gọi Phó Dịch là  “nê lê nhân”  (người trong địa ngục) 

– mấy ngày sau chết đột ngột, tướng ác khi chết chẳng thể kể trọn. 



Theo  Khuyến  Giới  Biên,  đời  Tống,  Vương  cư  sĩ  ở  Giang  Âm  tìm 

được  một tượng Quán  Âm  bằng trầm  hương ở dưới  nước. Mỗi  năm  làm  lễ 

kính  mừng  hai  lần,  người  trong  ấp  đều  tham  dự.  Có  huyện  lệnh  họ  Vương 

cho người gọi chàng rể (anh này vốn là nha lại) nhưng anh ta không tới, biết 

là [chàng rể] đã đi dự hội, huyện lệnh giận quá, đem tượng ấy đốt đi, rồi vào 

chầu cấp trên, nhưng bị tim đau, thân nứt, lòi ruột, về ngang chùa Quán Âm 

thì nhảy xuống sông tự tử. 



Theo  Phổ  Đà  Chí,  trong  thời  Khang  Hy  nhà  Thanh,  lũ  “phiên  lông 

vàng”359 đến núi, cướp sạch những thứ như tượng đúc, phan, tràng v.v... đem 

bán ở Nhật Bản được  hơn  hai  mươi  vạn  lạng  vàng. Chúng sắp trở  về  nước 

mình thì trong thuyền bốc lửa, đều bị chết cháy hay chết chìm hết sạch. 



Lại  nữa,  tăng  chúng  đã  dọn  vào  đất  liền,  bọn  cướp  địa  phương  bèn 

nung tượng, cháy  lan sang điện  vũ, bọn  giặc không  thoát ra được, đều chết 

cháy. 



Lại nữa, vào đời Minh, có gã Tăng tên Thiên Nhiên ở Hàng Châu, mẹ 

là  ni sư  hóa duyên tạo tượng Đại Sĩ, trong lòng tượng đặt các thứ quý báu. 

Thiên Nhiên đục lưng tượng ăn trộm vật báu, chợt cầm đao tự cắt cổ. Đầu đã 

rơi  xuống  vai  vẫn  nói  rì rầm: “Ta  nhiều đời  làm  Tăng, cũng  không  mắc  lỗi 

lớn lao nào, chẳng ngờ khởi tâm trộm cắp, tạo nghiệp Vô Gián, nay đọa địa 

ngục A Tỳ” rồi chết. 



Theo Dẫn Am Tỏa Ngữ, vào đời Minh, Trần Kinh Sơn tánh hung bạo, 

ham cờ bạc. Trong nhà hắn thờ tượng Đại Sĩ. Hễ thắng bạc thì hương, hoa, 

lễ bái, hễ thua thì chửi bới vung vít. Một hôm thua đậm, đem tượng ném vô 

nhà xí. Đêm Hai Mươi Bảy tháng Tư năm Sùng Trinh 17 (1644), nhà hắn bị 

hỏa hoạn, Kinh Sơn đã chạy ra, chợt lại chạy vô nhà xí, bị thiêu chết. 



Theo  Âm  Chất  Văn  Quảng  Nghĩa,  đầu  thời  Khang  Hy  nhà  Thanh, 

Đàn Hương rất đắt. Tiệm bán hương ở Tô Quận mua được một tượng Đại Sĩ 

lớn, tính phá ra làm Đàn Hương sẽ kiếm lời gấp mấy lần. Sắp hủy tượng thì 

một người làm công sợ tội bèn cực lực ngăn cản. Nhằm lúc đó, chàng rể của 

chủ tiệm đến đón vợ, quở  mắng: “Mày là đứa làm công, việc gì đến mày?” 

Cô gái chợt đau bụng, không thể về nhà chồng được. Ngay đêm ấy, cửa tiệm 

bốc cháy, cả nhà chết sạch. Người làm công do được người khác  mời ép đi 

nên thoát chết; nhà hàng xóm cũng vô sự. 



(2) Theo Hiện Quả Tùy Lục, chùa Bạch Tước ở Hồ Châu dựng điện 

Đại  Bi.  Phan  X...  cúng  tiền  mua  đá  xây  bậc  thềm.  Vị  Tăng  tên  Nhược  Am 

mượn  đá ấy  để kê  nhà cầu.  Không  lâu sau, Sư chết đi,  dựa  vào thân  người 

khác nói: “Ta lầm lẫn, khinh nhờn tảng đá vốn được dùng để xây thềm điện 

Đại Bi nên Diêm phủ dùng đá ấy đè ta, khổ sở chẳng thể nói nổi! Hãy mau 

vì ta cậy đá ấy lên, rửa sạch sẽ để làm thềm và tụng kinh Phạm Võng thì ta 

mới  có  thể  thoát  khổ”.  Làm  theo  đúng  lời,  người  ấy  không  còn  nói  giọng 

quỷ nữa. 



Theo  Tích  Tự  Biên,  thầy  trò  tăng  chúng  chùa  Phổ  Môn  gồm  chín 

người.  Lũ  học  trò  nhận  lời  [tín  chủ]  mời  đến  làm  lễ  Diệm  Khẩu,  liền  đốt 

Tâm Kinh, tro bay khắp đồng. Một tiểu tăng nghĩ làm như vậy là sai, nhưng 

không  nói.  Đêm  mộng  thấy  bị  bắt  xuống  Âm  Phủ,  bảy  vị  Tăng  đều  quỳ, 

nghe quở mắng rằng: “Các ngươi thiêu kinh văn bừa bãi, sẽ đọa trong đường 

súc  sanh”.  Bảo  tiểu  tăng  rằng:  “Chừa  ngươi  lại  để  về  báo  với  mọi  người: 

Niệm  kinh  thì  được,  chớ  nên  thiêu  kinh!”  Tỉnh  giấc  thì  mấy  hôm  sau,  bốn 

ông Tăng bị tường đè chết, hai ông Tăng chết đuối, một ông bị ma hại chết. 



(3)  Theo  Quả  Báo  Văn  Kiến  Lục,  trong  thời  Khang  Hy  nhà  Thanh, 

một bà ni ở Từ Gia Kiều tích cóp bảy lạng bạc từ tiền mộ duyên để tặng cho 

cháu trai cưới vợ, mộng thấy Đại Sĩ quở: “Ngươi đem tiền bố thí thanh tịnh 

để dùng cho tục gia, cõi Âm phạt ngươi làm chó bảy ngày”. Bà ni tỉnh giấc, 

kể lại với người thân. Đang trong lúc nửa tin nửa ngờ, bỗng bị chó dại cắn. 

Qua  hôm  sau,  nghe  tiếng  trống,  tiếng  bạt360,  bèn  đau  đớn  ngã  lăn  ra  đất, 

miệng sủa như chó, ủng oẳng bảy ngày rồi chết. 



Theo Phổ Đà Chí, năm Khang Hy 11 (1672) đời Thanh, quân lính đậu 

thuyền ở Lạc Già, vào điện Đại Sĩ, thấy vẫn thanh tịnh như thường lệ. Vừa 

ra khỏi cửa, rắn độc ùa tới, há miệng phun nọc. Lại có chó dữ cả bầy xúm lại 

cắn, tử thương vô số. Xét ra, lúc ấy tăng chúng đã dời hết vào đất liền, cả núi 

không có một tăng nhân nào, những gã lính ấy ắt đã làm những chuyện như 

hủy hoại kinh tượng v.v... 



(5)  Trong  Niết  Bàn  Kinh,  Ca  Diếp  Bồ  Tát  bạch  Phật:   “Bồ  Tát  thị 

 chúng sanh, đồng ư tử tưởng, vân hà Như Lai đoạn tuyệt Bà La Môn mạng, 

 hà cố thuyết Đề  Bà Đạt Đa si nhân vô tu, linh bỉ sanh sân, xuất  Phật thân 

 huyết, Như Lai phục ký đương đọa địa ngục, nhất kiếp thọ tội”  (Bồ Tát coi 

chúng sanh giống như con, cớ sao Như Lai dứt mạng Bà La Môn, vì sao nói 

Đề Bà Đạt Đa là gã si không biết hổ thẹn khiến ông ta nổi sân, làm thân Phật 

chảy máu, Như Lai lại huyền ký ông ta sẽ đọa địa ngục, chịu tội một kiếp). 

Phật  dạy:   “Giả  linh  thủy  vi  can  tướng,  hỏa  vi  lãnh  tướng,  phong  vi  trụ 

 tướng, Như Lai chung bất vị chúng sanh tác phiền não nhân duyên. Bồ Tát 

 vị  hộ  chánh  pháp,  tiên  thát  chúng  sanh.  Báng  Đại  Thừa  giả,  hoặc  đoạt  kỳ 

 mạng, mạng chung đọa A Tỳ địa ngục, tức ư Đại Thừa kinh điển, sanh kính 

 tín  tâm,  sanh  Cam  Lộ  Cổ  Như  Lai  thế  giới”.   (Dẫu  cho  tướng  của  nước  là 

khô, tướng của  lửa  là  lạnh, tướng của  gió  là đứng  yên, Như Lai trọn chẳng 

gây nhân duyên phiền não cho chúng sanh. Vì hộ trì chánh pháp mà Bồ Tát 

đánh đập chúng sanh. Đối với kẻ báng Đại Thừa, hoặc đoạt mạng hắn, kẻ ấy 

chết đi liền đọa địa ngục A Tỳ, nếu hắn sanh lòng tin kính đối với kinh điển 

Đại Thừa thì sẽ sanh về thế giới của Cam Lộ Cổ Như Lai). 

Phật lại nói:  “Ngã hóa thân đại lực phục Khoáng Dã quỷ, dĩ mộc đả hộ 

 pháp quỷ, thôi dương đầu quỷ linh đọa sơn hạ, diệc dĩ châm thích tiễn mao 

 quỷ thân, chung bất linh bỉ quỷ thần hữu diệt một giả, trực dục linh bỉ an trụ 

 chánh pháp. Cố thị như thị chủng chủng phương tiện”  (Ta hóa thân đại lực 

hàng phục quỷ Khoáng Dã, dùng gỗ đánh quỷ hộ pháp, cũng dùng kim đâm 

quỷ lông cứng nhọn như tên, trọn chẳng khiến cho những quỷ thần ấy bị chết 

mất,  mà thật  ra  là  muốn khiến cho  họ an trụ trong chánh  pháp, cho  nên thị 

hiện các thứ phương tiện như vậy). 

 

---o0o--- 



2.4.5. Khơi mở trí huệ 





 1. Bèn có thiện nữ xưng danh hiệu Quán Âm, được chiêm ngưỡng 

 chân thân đức Phật; Nghĩa Tịch lên đài Văn Thù, chợt cùng Đại Sĩ đồng 

 thể. 



 2.  Mổ  ngực  hiện  đầu,  Huệ  Mục  chiếu  quang  minh;  rạch  ức  thay 

 tim, Ngạn Luân khởi diệu ngộ. 

  

 3.  Theo  U  Khê  tu  tập  sám  pháp,  Khán  Vân  đốn  ngộ  vô  sanh.  Chỉ 

 bức vẽ của Đạo Tử, Cảnh Huyền đừng ngờ hữu tướng. 

  

 4. Bảo Cung đến học, ngỡ khoảnh khắc thật lâu dài; Pháp Kinh đổi 

 tên, liền rạng danh khắp ba đời. 

  

 5.  Nguyên  Khang  cầu  trí,  được  Tông,  Thuyết  đều  thông;  Tiệm 

 Nguyên nghe kinh, biết đạo lìa sanh tử. 

  

 6.  Ba  lượt  gõ  nắp  đỉnh,  diệu  trí  hiện  tiền;  ngẫu  nhiên  chạm  chấn 

 song, ngộ giải viên văn361. 

  

 7. Hắc phong thổi thuyền, sân tâm vô duyên cớ khởi lên; que cời gõ 

 củi, tánh Nghe vốn chẳng trói buộc. 

  

 8. Mười hai mặt đi về nơi đâu, chẳng cho xoay mình; ba mươi hai 

 tướng tuy đẹp, chẳng mến, sợ hành tà đạo. 

 9. Quy Tông khảy ngón tay, đúng sai trở về tánh Nghe. Nhân Nhạc tu 

 Quán, chợt như mộng tỉnh. 

 10.  Đêm  mò  mẫm  gối,  khắp  thân  nào  giống  toàn  thân?  Tay  lần  xâu 

 chuỗi, cầu người chẳng bằng cầu mình. 

 11.  Ễnh  ương,  giun  đất,  giúp  ông  phát  khởi  căn  cơ;  bánh  xèo,  mạn 

 đầu, khiến người sâu xa tỉnh ngộ. 

 12. Trọng Hỷ tự vá áo nát, mau đắc biện tài; Huệ Tài được trùm ca-sa, 

 lập tức triệt ngộ. 

 13. Tách rời tay mắt, Phạm Am liền đắc thanh lương; chẳng chuyển ý 

 căn, Hám Sơn chợt quên thân thế. 

 14.  Hải  Ninh thất học,  tự  biết  ngâm  thơ;  Cốc  Thanh tụng kinh,  chợt 

 như quen thuộc. 

 15.  Rót  nước  từ  bình  lưu  ly,  Tử  Anh  đắc  pháp  Viên  Thông.  Trao  lư 

 xưa bằng gỗ, Nhiếp Am sáng bừng tâm địa. 

 16.  Cầm  đao  mổ  xẻ,  Độc  Quán  gội  ân  thay  xương.  Đội  tượng  kinh 

 hành, Vân Cốc ngộ duy tâm yếu chỉ. 

 17. Xả thân  trên biển, Hành Đồng thông hiểu Phạn âm, gột nhơ bến 

 sông, Nguyên Sơ chóng biết đường về. 

 18. Xoa đầu Tuyết Quan, Thiền Tịnh kiêm tu. Vỗ thân Đại Vân, nhân 

 duyên kiếp xưa sẵn trọn. 

 19. Ngoài ra, xoa thân họ Vương, văn tài nổi trội. Rửa mắt Oánh Sư, 

 chợt thông Địa Lý. Ấy và vì Bồ Tát trọn đủ muôn vàn trang nghiêm, cho 

 nên chúng sanh tùy theo căn cơ được hưởng lợi ích. Đây chính là chuyện 

 hoằng pháp thứ năm của Đại Sĩ vậy. 

  



(1)  Đối  với  chuyện  Thỉnh  Quán  Âm  Kinh,  xin  xem  lời  chú  thứ  tám 

trong phần Trừ Tà Quái. 



Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  3,  đời  Tống,  sư  Nghĩa  Tịch  khi  ở  chùa 

Dục Vương tại Tứ Minh, mộng thấy lên chùa Quốc Thanh. Phía trên chùa có 

tòa  trang  nghiêm  bằng  những  cái  tràng  báu,  đề  bảng  Văn  Thù  Đài,  có  lập 

hàng rào mắt cáo ngăn cách. Sư muốn vào nhưng không có cách nào. Trong 

khoảnh  khắc,  Quán  Âm  Đại  Sĩ  từ  trong  điện  đường  bước  ra,  gạt  bỏ  “hành 

mã”  (hàng  rào)  đi,  bèn  khom  mình  tiếp  đón,  chợt  cảm  thấy  thân  mình  và 

thân  Quán  Âm  hòa  lẫn  với  nhau;  do  vậy,  bèn  giật  mình  tỉnh  giấc.  Từ đấy, 

nhạo thuyết biện tài vô tận. Người ta cho là Sư đã nhập Phổ Môn Trí.  “Hành 

 mã”  (行馬) chính là cái hàng rào mắt cáo, tức lan can vậy. 



(2)  Pháp  sư  Vĩnh  Gia  Huệ  Mục,  trong  điện  thờ  Quán  Âm  tỏa  ánh 

sáng, trì chú nghe mùi hương lạ. Mộng thấy Bồ Tát dùng tay banh ngực Sư, 

xuất hiện đầu Phật to như cái sọt, quang  minh chiếu sáng rực. Tỉnh dậy, Sư 

đắc trí huệ, thâm nhập Giáo Quán. 



Theo  Phật  Tổ  Thống  Kỷ,  Thích  Ngạn  Luân  từng  bị  mắc  bệnh  dịch, 

chữa  trị  trăm  cách  không  lành,  bèn  tận  lực  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm.  Sư 

mộng  thấy  một  phụ  nữ khoét  banh  lồng  ngực  Sư,  thay  quả  tim  khác,  dùng 

tay xoa lên, bệnh liền khỏi. Những gì đã xem trước kia không gì chẳng nhớ 

thông suốt, cất bút liền thành văn chương, nhưng [lời văn] luôn trang trọng, 

tao nhã. 



(3)  Đời  Minh,  sư  Khán  Vân  nương  theo  ngài  U  Khê,  tu  Quán  Âm 

Tam Muội bốn mươi chín ngày, được đại sư giảng yếu chỉ của pháp tu sám: 

Một là tác pháp sám, hai là thủ tướng sám, ba là vô sanh sám. Khán Vân bèn 

phát sanh trí huệ to lớn. 



Theo  Tăng  Bảo  Truyện,  đời  Tống,  Cảnh  Huyền  hỏi  Quán  Thiền  Sư: 

“Vô  tướng  đạo  tràng  là  như thế  nào?”  Quán  Thiền  Sư chỉ  vào  tượng  Quán 

Âm trên  vách  nói: “Đây chính  là bức  vẽ của Ngô Đạo  Tử362”. Cảnh  Huyền 

toan mở miệng, Quán Thiền Sư chặn ngay: “Đấy chính là hữu tướng, còn vô 

tướng thì sao?” Cảnh Huyền lãnh ngộ, bèn lễ bái. 



(4) Theo Cao Tăng Truyện, tập 2, sư Bảo Cung năm 11 tuổi theo thầy 

xuất gia. Thầy  muốn thử thần thái của Bảo Cung nên lấy kinh Quán Âm ra 

tụng. Trong đêm đầu tiên có lúc thầy vừa chỉ [tụng kinh] trong chốc lát  mà 

ngài Bảo Cung tự nhủ ta đã được nghe kinh này suốt cả tháng. 



Theo Cao Tăng Truyện, tập 2, đời Đường, Thích Phổ Minh vốn có tên 

là Pháp Kinh, theo ngài Trí Giả trụ tại Đông Lâm, hành Quán Âm Sám dưới 

căn  gác  [thờ  hình  tượng  Quán  Âm]  do  Đào  Khản  Thụy  [tạo  lập].  Sư  thấy 

một  vị  Tăng  bảo:  “Tên  Pháp  Kinh  chưa  hay,  hãy  nên  đổi  thành  Phổ  Minh. 

Tên này sẽ rạng ngời, chiếu soi khắp ba đời”. Sư trình lên Tổ Trí Giả, đại sư 

bảo: “Đấy là lời ngầm dạy, hãy nên bỏ tên cũ, dùng tên mới”. 



(5)  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  3,  trong  niên  hiệu  Trinh  Quán  đời 

Đường, pháp sư Nguyên Khang niệm Quán Âm cầu trí huệ. Về sau Sư thông 

hiểu sâu xa cả Tông lẫn Giáo. 



Theo  Truyền Đăng  Lục, đời Đường, sư  Tiệm Nguyên theo  hầu thiền 

sư Đạo Ngô đi viếng tang. Sư vỗ vào quan tài, nói: “Sống ư? Chết ư?” Ngài 

Đạo Ngô nói: “Sống cũng chẳng nói, mà chết cũng chẳng nói”. Về đến nửa 

đường  lại  hỏi,  [ngài  Đạo  Ngô  đáp]:  “Vẫn  chẳng  nói”,  cho  đến  khi  bị  đánh 

cũng không  nói. Ngài Đạo Ngô bảo [Tiệm Nguyên] hãy ra đi. Ba  năm sau, 

Tiệm Nguyên nghe một bé trai niệm Quán Âm Kinh đến câu  “dùng thân tỳ-

 kheo để đắc độ liền hiện thân tỳ-kheo để thuyết pháp”  bỗng nhiên giải ngộ. 

Thắp  hương,  vọng  về  phía  thầy,  lễ  bái:  “Thấu  hiểu  sâu  xa  lời  thầy  dặn  lại, 

trọn  chẳng  nói  xuông”.  Bèn  đến  yết  kiến  ngài  Thạch  Sương363,  làm  chay, 

sám hối. 



(6)  Theo Truyền  Đăng  Lục, Tăng  hỏi  ngài Quy  Tông: “Huyền chỉ  là 

như  thế  nào?”  Ngài  Quy  Tông  đáp:  “Chẳng  phải  là  chỗ  dụng  tâm  của 

ngươi!” Hỏi: “Há chẳng có môn phương tiện ư?” Quy Tông đáp: “Quán Âm 

diệu trí lực, thường cứu khổ thế gian”. Hỏi: “Quán Âm diệu trí lực là như thế 

nào?” Quy Tông gõ lên nắp cái đỉnh ba lần. 



Lại nữa, Hoàng Bá Duy Thắng thiền sư364, do cái quạt đụng vào chấn 

song cửa sổ  vang  ra tiếng, bèn  nhớ tới câu  “mười phương đều đánh  trống, 

 mười chỗ cùng lúc nghe”  [trong kinh Lăng Nghiêm], do vậy đại ngộ. 



(7) Theo Truyền Đăng Lục, đời Đường, Lý Văn Công hỏi ngài Dược 

Sơn:  “Thế  nào  là  hắc  phong  thổi  thuyền  bè  trôi  vào  nước  quỷ”.  Sư  nói: 

“Thằng nhóc Lý Cao hỏi chuyện ấy làm chi?” Văn Công giận dữ lộ ra mặt, 

Sư cười bảo: “Đấy chính là hắc phong thổi thuyền bè giạt vào nước quỷ”. 



Lại  có  vị  Tăng  hỏi  hòa  thượng  Tương  Châu  Lịch  Thôn:  “Thế  nào  là 

quán sát âm thanh liền được giải thoát?” Ngài Lịch Thôn cầm que cời lửa gõ 

vào  củi,  hỏi:  “Nghe  không?”  Đáp:  “Nghe  ạ!”  Ngài  Lịch  Thôn:  “Ai  chẳng 

được giải thoát?” 



(8) Theo Truyền Đăng Lục, Ma Cốc hỏi Lâm Tế: “Quán Âm mười hai 

mặt, mặt nào là chánh diện?” Lâm Tế bước xuống thiền sàng, nắm chặt Ma 

Cốc hỏi: “Quán Âm mười hai mặt tới chỗ nào, nói mau, nói mau!” Ma Cốc 

xoay mình tính ngồi xuống, Lâm Tế liền đánh. 



Theo  Nhất  Hạnh  Cư  Tập,  đời  Minh,  con  gái  của  Văn  Túc  Công 

Vương Tích Tước là Đàm Dương Đạo Nhân, thờ Quán Âm từ nhỏ. Cô mộng 

thấy Đại Sĩ dẫn đi xem tòa sen bảy báu ở Tây Phương. Một hôm, Đại Sĩ hiện 

ba  mươi  hai  tướng,  hỏi:  “Đẹp  không?”  Thưa:  “Đẹp  ạ!”  Hỏi:  “Đáng  yêu 

không?” Thưa: “Chẳng yêu”. Hỏi: “Đẹp sao không yêu?” Thưa: “Đệ tử nghe 

nói:   ‘Nếu  dùng  sắc  thấy  ta,  dùng  âm  thanh  cầu  ta,  người  ấy  hành  đạo  tà, 

 chẳng thấy được Như Lai”.  Đại Sĩ lộ vẻ hoan hỷ. 



(9)  Theo  Truyền  Đăng  Lục,  ngài  Quy  Tông  thượng  đường  nói: 

“Ngươi nghe hạnh Quán Âm, khéo ứng các nơi chốn”, [đồ đệ] hỏi: “Thế nào 

là  hạnh  Quán  Âm?”  Quy  Tông  khảy  ngón  tay,  bảo:  “Mọi  người  còn  nghe 

hay  chăng?”  Thưa:  “Nghe  ạ!”  Quy  Tông  nói:  “Một  đoàn  người  hướng  về 

đây kiếm cái gì?” Sư dùng gậy đuổi đại chúng ra. 



Theo Phật Tổ Thống Kỷ, Nhân Nhạc tự là Tiềm Phu, chuyên ròng tu 

phép  tam-muội  trong  Thỉnh  Quán  Âm  Kinh,  ngồi  yên  trong  tịnh  thất,  chợt 

như tỉnh mộng. 



(10) Theo Thung Dung Lục, Vân Nham hỏi Đạo Ngô: “Đại Bi Bồ Tát 

dùng lắm mắt nhiều tay như thế để làm gì?” Đạo Ngô đáp: “Như người trong 

đêm  dùng  tay  mò  gối”.  Vân  Nham  thưa:  “Con  hiểu  rồi,  khắp  thân  là  tay 

mắt”. Đạo Ngô bảo: “Chỉ nói được tám phần”. Vân Nham hỏi [ý nghĩa như 

thế nào], Đạo Ngô bảo: “Toàn thân là tay mắt”. Ngài Thiên Đồng tụng rằng: 

 “Mắt báu thanh tịnh, tay công đức. Khắp thân đâu giống trọn toàn thân!” 



Vua Tống Hiếu Tông hỏi vị tăng Thiên Trúc: “Quán Âm tay cầm xâu 

chuỗi  niệm  ai  vậy?”  Đáp:  “Niệm  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát”.  Hỏi:  “Tự  niệm 

danh  hiệu  của  chính  mình  để  làm  chi?”  Đáp:  “Cầu  người  khác  chẳng  bằng 

cầu chính mình”. Vua rất vui vẻ. 



(11) Theo Truyền Đăng Lục, thiền sư Trung Tháp Cầu thượng đường 

bảo:  “Nếu theo cửa Quán Âm để vào thì hết thảy âm thanh, tiếng vọng ễnh 

 ương, giun đất đều giúp ngươi phát khởi căn cơ”.   



Lại nữa, ngài Vân Môn dạy đại chúng:  “Nghe tiếng ngộ đạo, thấy sắc 

 minh  tâm” ,  rồi  liền  giơ  tay  nói:  “Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  cầm  tiền  đến  mua 

bánh xèo bột bắp”365. Sư buông tay xuống nói: “Vốn nó là bánh mạn đầu”. 



(12) Theo Kiên Cô Tập366, trong niên hiệu Hy Ninh (1068-1077) thời 

Tống, trưởng lão Trọng Hỷ không biết chữ, hằng ngày niệm danh hiệu Quán 

Thế Âm Bồ Tát không nghỉ chút nào. Một hôm chợt viết kệ:  “Địa lô vô hỏa, 

 nhất nang không; tuyết tự dương hoa lạc tuế cùng, khất đắc ninh ma phùng 

 bại  nạp,  bất  tri  thân  tại  tịch  liêu  trung”   (Lò  đất  nguội  tanh,  túi  rỗng  tênh. 

Tuyết  như  hoa  rụng,  hết  năm  rồi,  xin  được  nắm  gai  chằm  áo  nát,  nào  biết 

thân trong chốn tịch  liêu).  Ấy  là  vì Sư đã  đắc trí  huệ  lực của Quán  Âm  mà 

giải ngộ vậy. 



Theo Phật Tổ Thống Kỷ, đời Tống, sư Huệ Tài tự hận tối tăm, chậm 

lụt, thường trì chú Đại Bi, chợt mộng thấy một vị Phạn tăng cao mấy trượng, 

cởi  ca-sa  đắp  cho.  Những  gì  đã  nghe  được  trước  kia  và  sau  này  đều  hiểu 

thông suốt hết. 



(13)  Theo Cao Tăng  Truyện, tập 4, đời Minh, sư  Hồng  Thượng tự  là 

Phạm Am, đọc Lăng Nghiêm có chỗ tỉnh, bèn kiền thành lễ Quán Âm. Một 

đêm, trong Định thấy kim thân Bồ Tát, ngàn mắt, ngàn tay, nhóm họp đông 

nghịt.  Đang  kinh  ngạc  thì  Bồ  Tát  tách  một  cánh  tay  và  mắt  trao  cho.  Xuất 

Định, mùi hương lạ ngập thất, tâm địa thanh lương. 



Lại  nữa,  ngài  Hám  Sơn  Đức  Thanh  sống  trong  căn  nhà  cũ  tại  Long 

Môn  thuộc  Bắc  Đài  trong  mùa  băng  tuyết  phủ  khắp  muôn  núi.  Giữa  Xuân 

sang  Hạ, các dòng  nước dần dần tan chảy  như vạn con  ngựa chạy dồn, bèn 

hỏi  ngài  Diệu  Phong.  Sư  Diệu  Phong  bảo:   “Cổ  nhân  ba  mươi  năm  nghe 

 tiếng  nước  chảy,  chẳng  chuyển  ý  căn  thì  sẽ  chứng  pháp  Viên  Thông  của 

 Quán  Âm” .  Ngài  Đức  Thanh  chấp  nhận  là  đúng,  đặt  ngang  tấm  ván  trên 

suối, quỳ ở trên đó, lâu ngày, chợt quên mất cả thân thế, mọi thứ rung động 

đều lặng bặt. 



(14)  Theo  Linh  Cảm  Phú,  đời  Tống,  một  vị  Tăng  chùa  Hải  Ninh  tại 

Thái  Thương,  thô  lỗ,  ngu  xuẩn,  thất  học.  Thầy  ông  ta  bèn  bảo  hãy  chuyên 

lạy  Quán  Âm.  Ông  Tăng  ấy  đột  nhiên  có  thể  ngâm  thơ,  nhưng  trọn  chẳng 

biết chữ. 



Theo Nhất Hạnh Cư Tập, thiền sư Cốc Thanh thuở nhỏ học hành, khổ 

vì  đọc  chữ  ngắc  ngứ,  bèn  đối  trước  Quán  Âm  Đại  Sĩ  cầu  đảo.  Trở  về  mở 

sách ra, giống như đã đọc quen từ trước. Xuất gia, trụ tại Long Hoa Tự, ban 

ngày  lo  thâu  thập  lương  thực  cho  đại  chúng,  đêm  mở  Pháp  Hoa  Kinh  ra, 

trong khoảnh khắc đã tụng xong. Mỗi lần xuống núi liền tụng kinh một lượt, 

trở về cũng giống như thế. 



(15)  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  4,  đời  Tống,  sư  Tử  Anh,  pháp  tự 

Giác  Ấn,  một  hôm  mộng  thấy  Bạch  Y  Đại  Sĩ,  rót  nước  từ  bình  lưu  ly  cho 

uống.  [Sư  cảm  thấy]  giống  như  cam  lộ  quán  đảnh.  Từ  đấy  rỗng  rang,  đắc 

pháp nơi ngài Viên Thông Tú. 



Lại  nữa,  ngài  Linh  Duệ  đời  Thanh,  pháp  tự  là  Nhiếp  Am,  tu  Đại  Bi 

Sám. Có vị lão tăng tự xưng là Từ Vân Sám Chủ, đem chiếc lư hương bằng 

gỗ  đã  xưa  trao  cho,  chợt  chẳng  biết  Sư  đã  biến  đâu  mất.  Do  vậy,  tâm  địa 

sáng tỏ như có thần giúp vậy. 



(16) Theo Cao Tăng Truyện, tập 4, đời Thanh, ngài Hành Kính, pháp 

tự là Độc Quan, mộng thấy Đại Sĩ cầm đao mổ xẻ, thay xương cho Sư;  mổ 

đến  chỗ  chân  răng  thì  đau  quá,  tỉnh  giấc.  Từ  đấy  trở  đi,  chỉ  thích  sự  vắng 

lặng của lẽ Thiền, dứt sạch ngoại duyên. 



Lại  nữa,  đời  Minh,  ngài  Pháp  Hội,  pháp  tự  là  Vân  Cốc,  tham  Thiền 

đắc  ngộ,  bắt  chước  ngài  Minh  Giáo  Tung  đội  tượng  Quán  Âm,  suốt  đêm 

không ngủ, lễ bái, kinh hành, suốt đời không lười. Sư dạy Viên Liễu Phàm ý 

chỉ  “dùng tâm lập mạng” , những người được Sư hóa độ tính đến ngàn vạn 

kẻ. 



(17) Chuyện Tào Hành Đồng đời Minh vào biển được cứu chép trong 

sách Quái Viên,  xin  xem  lời chú thứ ba  trong đoạn “cứu chết chìm”. Quay 

về, ông ta bèn đến chùa Trấn Hải tu tập kinh chú, học thông thạo tiếng Phạn, 

hiểu rõ ràng ý nghĩa của kinh điển, trở về xứ mình, [trở thành bậc] kiệt xuất 

trong những người cùng hàng, xa gần đều quy y. 



Theo  Cư  Sĩ  Truyện,  đời  Minh,  Tiết  Nguyên  Sơ  pháp  danh  là  Đại 

Xuân.  Lúc thơ ấu  mắc bệnh,  liền rì  rầm  niệm danh  hiệu Phật. Lên  mười đã 

khéo nói những lý luận phần nhiều phù hợp kinh Phật. Về sau, đọc kinh hoát 

nhiên tỉnh ngộ, trí huệ đắc Vô Ngại Biện. Đã vậy còn mộng thấy Đại Sĩ dẫn 

đến bến sông, té nước lên gột rửa, bảo: “Sao mà ngươi phủ bụi đến thế này”. 

Tắm xong, xoa đầu bảo: “Hãy mau tìm đường mà đi”. Rồi ông ta mắc bệnh, 

liền nói kệ, qua đời. 



(18)  Theo  Giác  Hổ  Tập,  sư  Tuyết  Quan  Trí  Ám  thân  thể  còm  cõi, 

đảnh lễ Quán Âm, mộng thấy Đại Sĩ xoa đầu, mình mẩy, xương cốt dần dần 

mạnh  mẽ,  coi  khắp  các  sách,  thông  hiểu  cặn  kẽ.  Tham  Thiền  có  chỗ  tỉnh, 

kiêm tu Tịnh Độ. 



Theo Cao Tăng Truyện, tập 4, đời Nguyên, [trước khi xuất gia] sư Đại 

Vân đậu Tiến Sĩ. Trong lúc ở Trường An, mộng thấy Đại Sĩ vỗ vào lưng nói: 

“Ông  có  túc  duyên  to  lớn  với  Không  môn”,  cảm  thấy  ánh  sáng  trắng  ngập 

nhà, mùi thơm phủ khắp người. Do vậy, bèn bỏ quan làm Tăng. 



(19) Vương Mộng Cơ, thuở bé vào học trường huyện, tự thẹn kém tài, 

trì chú suốt bốn mươi ngày đêm, mộng thấy Đại Sĩ xoa khắp xương đốt trên 

thân, từ đấy văn tài lưu loát. 



Theo  Chiết  Giang  Thông  Chí,  sư Triệt  Oánh  tĩnh  tu  triệt  ngộ.  Trong 

Định  thấy  Đại  Sĩ  dùng  nước  cành  dương  rửa  mắt,  bảo:  “Ngươi  chưa  đoạn 

duyên đời, do vậy, hãy cứu độ người đời”. Sư chợt hiểu được yếu quyết Địa 

Lý. Nói chuyện họa phước đúng răm rắp. 



Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Quyển 3, Phần 1 hết 



---o0o--- 

 Phần 2 



2.4.6. Chứng quả 

 

 

 1. Bèn có: Ưu Ba hệ niệm, thấy Bồ Tát bèn chứng Vô Sanh; Trừng 

 Chiếu nương y, được chư thiên hộ vệ. 

  

 2. Được sanh Đâu Suất, Từ Ân tay mắc tràng hoa. Ẩn nơi Hạ Lan, 

 Vô Lậu thân thành kim sắc. 

  

 3.  Lợi  Tân  đêm  ngủ  trong  kén,  di  tượng  vẫn  còn  thiêng.  Diệu 

 Nghiêm ngói in vết lễ, dấu thơm càng linh dị. 

  

 4. Vô Úy được xoa đầu thọ ký, hiện rộng rãi thần thông. Văn Tiệp 

 chuyển Như Ý Chú luân, cũng thật nhiều kỳ tích. 

  

 5. Ngồi quên suối tràn, Bích Phong được xưng  là  Phật sống; tụng 

 chú đẩy lùi sóng biển, Hoằng Tế hiển từ tâm định. 

  

 6. Quảng Ân ăn quả, trâu đắc giới, gà mổ hương. Huyền Lãng hiểu 

 đạo, chim nghe kinh, vượn dâng bát. 

  

 7.  Trì  kinh  một  quyển,  Huệ  Cung  quả  thật  phước  đức  khó  lường. 

 Tụng chú ba năm, Chú Am gương trỗi vượt trời người. 

  

 8.  Tăng  Thật  cứu  giảng  đường  sụp  đổ,  Trí  Hiển  dứt  cuộc  chiến 

 Xuyên Nguyên. 

  

 9.  Chùa  Quán  Âm  minh  chú  rành  rành,  viện  Thánh  Thọ  đại  bi 

 danh trỗi. 

 10. Xưng danh chẳng ngớt, Tiềm Tử đạo cao soạn sách Đàm Tân; trì 

 chú không ngơi, Tú Hằng quả vị đáng chứng La Hán. 

 11.  Tiểu  Tiên  mộng  được  vời  tới  chốn  hoa  trắng,  trúc  tía.  Linh  Duệ 

 vãng sanh Hải quốc Quang Minh Sơn. 

 Đấy chính là tín tâm trọn đủ, đã gieo nhân sâu từ đời trước, cho nên 

 ngầm được Phật lực gia hộ, dần dần đạt được thánh quả. Đây chính là sự 

 hoằng pháp thứ sáu của Đại Sĩ vậy. 





(1) Theo Thỉnh Quán Âm Kinh, trong thành Vương Xá có tỳ-kheo tên 

là  Ưu  Ba  Tư  Na  bảo  đại  chúng:   “Xưa  kia,  tôi  sát  sanh  vô  lượng,  nghe 

 chương cú sáu chữ của Quán Thế Âm Bồ Tát, hệ niệm một nơi, thấy Quán 

 Thế Âm Bồ Tát liền được giải thoát, thành A La Hán”.  La Hán (Arhat) dịch 

là Vô Sanh, nghĩa là Kiến Tư Hoặc hết sạch, không còn mang nhân thọ sanh 

trong tam giới nữa. 



Theo Linh Cảm Phú, luật sư Đạo Tuyên thời Đường thường tụng chú 

Đại  Bi  108  biến,  mộng  thấy  Đại  Sĩ  cởi  y  ca-sa  trùm  lên  [thân  Sư],  phóng 

quang chóa mắt. 



Theo Cao Tăng Truyện, tập 3, ngài Đạo Tuyên cảm được đồng tử cõi 

trời làm kẻ hầu thân cận. Con trai của thiên vương là Na Tra còn nói: “Ủng 

hộ  hòa  thượng  lâu  dài”.  Trong  niên  hiệu  Cảm  Thông  (860-874),  triều  đình 

truy tặng Sư thụy hiệu là Trừng Chiếu. 



(2)  Theo Đường Tam Tạng  Truyện, tượng Đại  Sĩ ở Cô Sơn (Ấn Độ) 

oai  thần  đặc  biệt.  Thường  có  người  cảm  ứng,  thấy  Bồ  Tát  hiện  thân.  Cách 

tượng  bảy  bước  có  đặt  lan  can.  Ngài  Huyền  Trang  cầm  tràng  hoa,  quỳ 

nguyện  rằng:   “Nếu  con  học  thành  tài,  trở  về  nước  được thì xin  hoa  này  sẽ 

 đậu  trên  bàn  tay  Ngài.  Nếu  được  sanh  về  Đâu  Suất  thì  hoa  dính  trên  hai 

 cánh tay. Nếu chúng sanh đều được thành Phật thì hoa mắc trên cổ Ngài”.  

Nguyện xong, tung hoa lên, đều được như lời nguyện. 



Theo Cao Tăng Truyện, tập 3, đời Đường, ngài Vô Lậu cầu thấy Quán 

Âm.  Quán  Âm  liền  hóa  thành  một  vị  Tăng,  bảo:  “Ông  có  duyên  với  đất 

Đường, hễ gặp lan liền ở lại”. Sư bèn sang phương Đông, kết am tranh ở núi 

Hạ Lan367. Đường Túc Tông luyện binh tại Linh Vũ368, nhiều lần mộng thấy 

người  sắc  vàng  niệm  Bảo  Thắng  Phật  trước  chỗ  vua  ngự,  bèn  vẽ  hình  sai 

người đi hỏi khắp nơi, kiếm được Sư. Quả nhiên Sư thường niệm Bảo Thắng 

Phật,  vua  sai  Quách  Tử  Nghi  đi  trước,  đón  Sư  vào  chùa  trong  cung  cúng 

dường. 



(3)  Theo  Cảm  Thông  Lục,  đời  Tấn,  Lưu  Tát  Ha  được  cõi  đời  gọi  là 

Lợi  Tân  Bồ Tát,  hằng  ngày thuyết  pháp trên tháp cao. Đêm chui  vào trong 

kén tằm tự ẩn nấp, đến sáng lại từ kén tằm chui ra, thoạt đầu chẳng ở trong 

nhà; vì thế cõi đời gọi Sư là Tô Hà Thánh. Trong tiếng Hồ, Tô Hà có nghĩa 

là  “kén  tằm”.  Nay  trong  miếu  có  tượng  Ngài  đứng  cực  nghiêm  trang,  mỗi 

năm,  tượng  được  đặt  lên  xe  rước  đi  khắp  thôn  xóm.  Nếu  vẻ  mặt  tượng  vui 

tươi thì trong thôn ấy ít có chết chóc. Nếu vẻ mặt thảm đạm thì trong thôn bị 

nhiều tai chướng. 



Theo  Thần Viên  Thức Dư, chùa  Đàm  Trá ở  Bắc  Kinh còn  giữ phiến 

gạch in dấu tích lễ bái của công chúa Diệu Nghiêm nhà Nguyên. Hai vết bàn 

chân in sâu trên đó. Tương truyền, Diệu Nghiêm là con gái của Nguyên Thế 

Tổ369, hằng ngày lễ Đại Sĩ, có nhiều chuyện linh dị trong thuở ấy. 



(4) Theo Cao Tăng Truyện, tập 3, đời Đường, ngài Thiện Vô Úy vào 

núi Kê Túc, được Quán Âm xoa đầu. Ngài trì chú đắc thần thông chẳng thể 

thuật trọn. 



Theo  Mộng  Khê  Bút  Đàm,  đời  Ngô,  sư  Văn  Tiệp  giới  luật  chuyên 

ròng, khắc khổ, những chuyện kỳ lạ cũng nhiều. Sư biết túc mạng, thường trì 

Như Ý Luân Chú, hễ tụng chú vào bình, nước lập tức trào ra. Sư cất giữ một 

viên  xá-lợi,  ngày  đêm  thường  lăn  trong  bình  lưu  ly.  Sư  Văn  Tiệp  đi  kinh 

hành nhiễu quanh [xá-lợi], đi nhanh thì xá-lợi chuyển động nhanh; đi chậm 

thì chuyển động cũng chậm.  Nếu có ai  xin [xá-lợi] đem  đi thì  lại  tìm  được 

viên khác trong tay bức tượng Quán Âm mà ngài Văn Tiệp đang thờ. 



(5) Theo Kê Cổ Lược, đời Minh, mẹ của thiền sư Kim Bích Phong có 

lần gặp vị Tăng trao tặng tượng Quán Âm, bảo:  “Hãy thờ phụng cẩn thận thì 

 trong đời này sẽ sanh được đứa con trai có trí huệ”.  Về sau, Sư sang chơi 

Nga My, ngồi xếp bằng dưới cội cây to, nước suối trào dâng, bảy ngày sau 

nước mới rút, Sư vẫn ngồi như cũ. Sau này, Minh Thái Tổ đặt yên cơ đồ tại 

Kim Lăng (Nam Kinh), nơi nào Sư đặt chân đến đều giáo hóa [thì Phật pháp 

nơi đó] hưng thịnh chẳng khác gì thuở đức Phật tại thế. 



Theo Cao Tăng Truyện, tập 4, đời Nguyên, ngài Hoằng Tế thường tu 

Pháp  Hoa Sám, cảm ứng  linh dị. Năm  Thái Định thứ hai (1325), bờ biển ở 

Diêm Quan (tỉnh Chiết Giang) bị hủy hoại, cư dân sợ bị [nước biển vùi lấp 

sẽ]  biến  thành  cá,  ba  ba.  Thừa  Tướng  Thoát  Hoan  xin  ngài  Hoằng  Tế  cầu 

đảo  trước  tượng  Đại  Sĩ  ở  chùa  Thượng  Thiên  Trúc,  lập  trai  hội  Thủy  Lục. 

Ngài Hoằng Tế nhập Từ Tâm tam-muội, lấy cát biển tụng thần chú Đại Bi, 

rải  khắp  nơi  ấy.  Dấu  chân  Sư  đi  đến  đâu,  bờ  biển  lại  kiên  cố  như  cũ,  mọi 

người đều khâm kính Sư như thần. 



(6)  Theo  Giác  Hổ  Tập,  thiền  sư  Quảng  Ân  bế  môn,  tuyệt  thực,  tụng 

chú  Đại  Bi.  Khi  ấy  nhằm  lúc  tiết  Đông  rét  dữ,  đứa  con  nhà  họ  Hoắc  tìm 

được hai quả đào trong đám cây hoang, tươi sạch đáng yêu, dâng cho Sư ăn. 

Từ  đấy,  Sư  trì  chú  càng  ứng  nghiệm,  lửa  chẳng  thể  đốt,  nước  không  thể 

chìm, kẻ tàn bạo chẳng thể hại được, đến mức gà mổ hương đem thắp, trâu 

thọ  giới  thuần  phục,  suối  ngọt  lại  dâng  đầy  giếng  cạn,  một  đấu  gạo  có  thể 

cấp  cho  vạn  người  ăn.  Có  người  phát  tâm  bố  thí,  nửa  chừng  đổi  ý,  trở  về 

thấy bồ, sọt đầy ắp hoa sen, linh dị phi thường. Người ta gọi Sư là Bồ Tát. 



Theo Cao Tăng Truyện, tập 3, đời Đường, sư Huyền Lãng lấy Bi Trí 

của Quán Âm để tự hướng dẫn, lễ tượng Quán Âm, cảm được ánh sáng ngũ 

sắc. Từ đấy vượn khỉ đến nâng bát, chim bay đến đậu lại nghe kinh. Sư sám 

hối cho con chó mù, hai mắt nó lại sáng. 



(7) Theo Cao Tăng Truyện, tập 2, đời Tùy, trước lúc nhà Châu370 phế 

pháp,  ngài  Huệ  Cung  đi  hỏi  đạo  nơi  vùng  Kinh  Dương.  Bạn  cùng  chùa  là 

Huệ Viễn sang  Trường An  nghe kinh.  Hơn ba  mươi  năm sau,  gặp lại  nhau, 

ngài Huệ Viễn nói như suối trào, còn Huệ Cung trọn chẳng nói năng gì. Huệ 

Viễn nói: “Xa rời nhau nhiều năm như vậy, mừng có dịp gặp gỡ vui vẻ như 

thế này mà trọn không nói năng gì, thật sự đã đắc vô sở đắc đó chăng?” Huệ 

Cung  nói:  “Tôi  chỉ  tụng  được  một  quyển  Quán  Thế  Âm  Kinh”.  Huệ  Viễn 

biến sắc, nói: “Kinh ấy thì đứa con nít nào cũng đều tụng được! Ông và Viễn 

lập thệ mong chứng đạo quả, há lẽ nào hơn ba mươi năm chỉ tụng một quyển 

kinh.  Nếu  không  phải  là  ám  độn,  ắt  là  lười  nhác,  xin  hãy  đoạn  giao!”  Huệ 

Cung  nói:  “Quyển  kinh  tuy  nhỏ  nhưng  do  miệng  Phật  nói  ra,  tôn  kính  thì 

được  vô  lượng  phước,  khinh  mạn  sẽ  mắc  vô  lượng  tội.  Xin  hãy  thôi  giận, 

nghe tôi tụng một biến rồi sẽ chia tay nhau mãi mãi”. 

Sư  kết  đàn,  đảnh  lễ,  lên  tòa,  mở  miệng  đọc  tựa  đề  kinh,  mùi  hương  lạ 

thơm  ngát  khắp  phòng  ốc.  Đến  khi  Sư  đọc  vào  phần  kinh  văn,  trên  không 

trỗi nhạc, mưa xuống bốn thứ hoa, tiếng nhạc réo rắt rền vang hư không, hoa 

rơi  phơi  phới  thơm  ngát  đất.  Tụng  xong,  Sư  xuống  tòa,  hoa  và  nhạc  mới 

ngưng.  Huệ  Viễn  đầu  mặt  sát  chân  đảnh  lễ,  tuôn  nước  mắt,  cảm  tạ:  “Huệ 

Viễn là tử thi dơ thối mà dám đi dưới mặt trời, xin hãy cắm tích trượng dừng 

lại dạy dỗ”. Sư đáp: “Đấy chẳng phải là do khả năng của Cung mà là sức của 

chư Phật”, vái dài rồi đi. 



Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  4,  đời  Thanh,  Chú  Am  là  người  Dương 

Châu, lúc bé tánh tình thô lỗ, cục cằn, không giữ giới, bị vị Tăng chủ trì quở 

trách, phẫn hận muốn báo cừu, tính muốn tiềm tu để rửa thẹn, tụng chú Đại 

Bi nơi Tàng Kinh Các của ngôi chùa Sư đang trụ. Sư bế quan ba năm mới ra, 

thần thái khác hẳn, nhún mình, nhũn nhặn, chẳng thể suy lường Sư đã chứng 

đắc  đến  mức  nào.  Ngẫu  nhiên,  trong  quán  trà  nghe  khách  mổ  xẻ  ý  nghĩa 

kinh,  vặn  hỏi  hết  sức  khó  khăn,  Sư cười  bảo  những  lời  bàn  luận  ấy  đều  có 

chỗ sai sót, rồi đọc ngay cuốn sách vừa được khách bàn luận. Vừa đọc, vừa 

giảng,  lũ  khách  kinh  hãi  kiếp  phục.  Do  vậy,  Sư  vang  danh  học  rộng,  hiểu 

sâu.  Nếu  có  ai  đem  những  cuốn  tiểu  thuyết  hoa  mỹ  đến  thử,  Sư  cũng  ứng 

tiếng  đọc  ngay  ra,  mới  biết  là  kinh  điển  nhà  Phật  hay  sách  vở  thế  tục,  cửu 

lưu371, bách gia372, thậm chí tiểu thuyết, hết thảy văn tự không gì chẳng từng 

đọc qua, không gì chẳng thuộc lòng. Do vậy, sự thần dị được lưu truyền, Sư 

được gọi là “thánh tăng”. Khi ấy, Văn Đạt Công Nguyễn Nguyên nghe danh 

Sư, thử tài, Sư đối đáp lưu loát, Văn Đạt phải kinh ngạc, than thở, bảo: “Sở 

chứng vượt trỗi mức độ của một bậc thầy trời người”. Sư thấy tăng nhân vui 

chơi  bèn than thở: “Tai  hại sắp  xảy đến  rồi,  lão tăng chẳng đành thấy. Các 

ngươi  làm sao thoát được”. Sư thị tịch  hơn  một năm  thì bọn  giặc từ Quảng 

Đông373 vây hãm Dương Châu. 



(8)  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  2,  đời  Châu,  Tăng  Thật  mắt  có  hai 

tròng,  nách  có  khối  u  hình  trứng  phượng,  đạo  cao  đức  trọng.  Một  hôm  lên 

lầu  gióng  chuông,  kêu  tăng  chúng  hãy  gấp  dâng  hương,  bảo:  “Trong  thời 

khắc  này,  giảng  đường  chùa  X...  ở  Giang  Nam  sắp  xập,  đè  chết  một  ngàn 

người. Mọi  người  hãy cùng  niệm  Quán Thế  Âm  Bồ  Tát để cứu  họ”.  Tiếng 

niệm Phật cùng lúc vang vọng khắp chùa. Về sau, tin từ Giang Nam báo tới 

cho  biết  ngày  hôm  ấy,  tại  giảng  đường  ở  Dương  Châu  có  một  ngàn  người 

nghe  pháp, chợt  nghe  mùi  hương  lạ  ngào  ngạt  và tiếng  niệm tụng kinh  văn 

theo cửa Bắc của giảng đường lọt vào, theo cửa Nam lọt ra. Mọi người kinh 

ngạc, bèn theo tiếng niệm đi ra, vừa kịp lúc giảng đường sụp xuống, không 

ai bị thương. 



Lại nữa, ngài Trí Hiển đời Đường thường niệm Quán Âm, hễ có ai bị 

khổ  liền  đến  cứu.  Cuối  đời  Tùy,  vùng  Xuyên  Nguyên  đánh  nhau,  ngài  Trí 

Hiển đối trước chiến trận trì chú, đôi bên đều cùng rút lui. 



(9)  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  3,  đời  Đường,  sư  Pháp  Lãng  tụng 

Quán Âm  minh chú, nhiều lần tỏ lộ sự thần hiệu. Em gái Đường Cao Tông 

là  Thành  Dương  Công  Chúa  bị  bệnh  ngặt  nghèo,  thuốc  men  vô  hiệu.  Vua 

vời  Pháp  Lãng  lập  đàn  tụng  chú,  qua  hôm  sau,  công  chúa  khỏi  bệnh.  Vua 

ban tiền, lụa, báu vật rất hậu. Pháp Lãng đối trước vua, đem những thứ ấy bố 

thí hết, vua bèn ban cho [ngôi chùa], đề hiệu là Quán Âm Tự để Sư ở. 



Lại nữa, vào đời Đường, sư Thần Trí trì chú Đại Bi. Sư tụng chú vào 

nước để cứu trăm loại bệnh tật. Người uống nước ấy phần nhiều lành bệnh. 

Hằng ngày Sư ban nước Đại Bi không đếm xuể, mọi người gọi Ngài là Đại 

Bi  Hòa  Thượng.  Con  gái  của  Tướng  Quốc  Bùi  Hưu  bị  quỷ  thần  dựa,  ngài 

Thần Trí trì chú bảy ngày liền bình phục. Tướng Quốc bèn tâu vua, xin ban 

biển đề “Đại Trung Thánh Thọ” cho ngôi chùa Sư đang ở. 



(10)  Theo  Tăng  Bảo  Truyện,  đời  Tống,  ngài  Khế  Tung  hiệu  là  Tiềm 

Tử đầu đội tượng Quán Âm, trì thánh hiệu Bồ Tát. Mỗi ngày niệm mười vạn 

tiếng, thấy Đại Sĩ  rưới cam  lộ. Từ đấy, chương cú trong kinh sách thế  gian 

Sư không học mà thông hiểu. Sư soạn Thiền Môn Định Tổ Đồ, Truyền Pháp 

Chánh  Tông  Ký  và  Nguyên  Giáo  Luận.  Tống  Nhân  Tông  hâm  mộ  văn 

chương,  đạo  đức  của  Sư  nên  ban  y  tía  và  tặng  danh  hiệu  Minh  Giáo  Thiền 

Sư. [Những bậc danh Nho thời ấy như] Hàn Kỳ, Âu Dương Tu đều tôn kính 

Sư.  Sau  khi  Sư  mất,  trà-tỳ  thì  đỉnh  đầu,  tai,  lưỡi,  chỗ  kín,  xâu  chuỗi  đều 

không  hư  nát.  Xương  đỉnh  đầu  có  xá-lợi,  hồng,  trắng,  tinh  sạch,  hình  như 

viên đậu lớn. Sư có bộ Đàm Tân Tập được lưu truyền trong cõi đời. 



Theo  Giang  Tây  Thông  Chí,  vào  đời  Thanh,  vị  Tăng  tên  Hằng  Tú 

tham  học với  ngài Vân Cư Hiển được khế nhập. Tuổi  mới  mười sáu  mà đã 

ngồi lặng lẽ như cây khô, đi, dừng, ngồi, đứng, trong tâm chẳng quên trì chú 

Đại Bi và phẩm [Phổ Hiền] Hạnh Nguyện. Một ngày nọ, Sư thấy hai đứa bé 

cầm  tràng  phan,  cúi  lạy  nói:  “Thượng  sĩ  trì  Phật  chú  không  ngừng,  đáng 

chứng quả La Hán”. Sư bèn từ biệt đại chúng, niệm Phật viên tịch. 



(11)  Theo  Hoàng  Vĩnh  Tiểu  Tiên  Truyện,  Tiểu  Tiên  là  đứa  hầu  gái 

của  Hoàng phu  nhân  vợ ông Đới  Khê. Bà  mẹ  nằm  mộng thấy  nuốt  một  hạt 

xâu chuỗi bèn có mang [sanh ra Tiểu Tiên]. Khi Tiểu Tiên hơi lớn, giỏi thêu 

thùa, ưa sạch sẽ, xông hương, giặt áo không ngơi. Đến đêm, theo phu nhân 

chắp tay lễ Đại Sĩ, đóng cửa tịnh tọa trên gác, chẳng nghe nói năng gì. Chợt 

Tiểu Tiên  ngã bệnh, bảo  với  người chung  quanh: “Tôi  mộng thấy có  người 

cầm  lệnh  đến  đòi,  tha  thướt  lướt  mây  ra  đi.  Tôi  nghĩ  là  người  ấy  ở  trong 

chốn trúc tía, hoa trắng đấy chăng?” rồi mất. 



Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  2,  đời  Đường,  sư  Linh  Duệ  trụ  tại  chùa 

Long Tịch. [Một hôm] trời chợt nổi trận gió to, có tiếng hô lớn: “Duệ pháp 

sư vào tháng Mười năm sau sẽ sanh về sườn Tây của núi Quang Minh trong 

Nam  Hải  Đại  Quốc  là  chỗ  của  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát”.  Đến  kỳ  hạn,  thấy 

tràng phan, Bồ Tát đầy chùa. Linh Duệ nghiêm nét mặt, đứng qua đời, sừng 

sững không ngã. [Đại chúng] đỡ Sư về đặt nằm trong phòng, Sư chợt nhỏm 

dậy ngồi xếp bằng. 





 1.  Nhưng  chưa  mở  huệ  nhãn,  khó  ngăn  hôn mê  khi cách  ấm,  dẫu 

 đắc thần thông, chưa khỏi mê mờ thuở lọt thai. 

  

 2. Vì thế: Vân Môn, tăng sanh làm hoàng đế, Thảo Đường lại làm 

 Tể Tướng. 

  

 3. Ngũ Tổ đắm trong phận Học Sĩ, Đại Thành chuyển làm vị Trạng 

 Nguyên. 

  

 4. Bàn chuyện xuất thế cao xa, vẫn luân hồi như cũ. 

  

 5.  Do  vậy,  chưa  hơn  một  kiếp,  xương  đã  chất  chật  thành  Phú  La; 

 cắt cỏ cây làm thẻ, khôn tính trọn số thân lãnh chịu. 

  

 6. Thậm chí, buông lầm câu chuyển ngữ, đọa làm chồn hoang; chợt 

 dấy động tà tâm, đắm chìm địa ngục! 

  

 7. Do vậy, coi nhân thiên như quán trọ, xem ác đạo tựa nhà thường. 

  

 8.  Kể  từ  thời  bảy  vị  Phật  đến  nay,  vẫn  mang  thân  kiến.  Tám  vạn 

 kiếp  sau,  chưa  thoát  phận  bồ  câu.  Kinh  Niết  Bàn  dạy:  “Nhất  thất  nhân 

 thân, nan khả truy phục” (Hễ một phen đánh mất thân người, khó lòng có 

 lại được).  Nói,  nghĩ  tới  đây,  buồn đau chi  xiết!   (Từ  đây  trở  đi  là  phần  ca 

tụng phần quy kết của sự chứng quả trong việc hoằng pháp, gồm bốn đoạn. 

Đây là nối tiếp ý phần trên, ý nói: Người tu hành nếu tham Thiền tuy đắc trí 

huệ, nhưng chưa đoạn Kiến Tư phiền não, hoặc người tụng kinh, trì chú dẫu 

đắc thần thông nhưng chưa chứng La Hán sẽ khó thoát luân hồi. Chẳng thoát 

luân  hồi  thì dễ bị đọa lạc. Đấy thật sự  là căn do  vì sao Đại  Sĩ phát tâm  giữ 

lấy Tịnh Độ, độ người sanh về cõi tịnh vậy). 

  



(1) Theo tác phẩm Tịnh Độ Hoặc Vấn của ngài Thiên Như, trong Giáo 

có  nói:   “Thanh  Văn ra  khỏi  thai  bị  mê  muội,  Bồ  Tát còn  hôn  ám  lúc  cách 

 ấm” . 

Lại nữa, theo Tịnh Độ Thập Nghi Luận của ngài Trí Giả thì Sư Tử Giác 

Bồ  Tát  nguyện  sanh  lên  trời  Đâu  Suất  gặp  ngài  Di  Lặc.  Đến  khi  sanh  lên 

trời,  bị  ngũ  dục  mê  hoặc,  trở  thành  quyến  thuộc  bên  ngoài374,  trọn  chẳng 

được thấy ngài Di Lặc. 



(2 & 3) Theo Vân Thê Hội Ngữ, [hậu thân của] Giới Thiền Sư là Tô 

Tử Chiêm (Tô Đông Pha), Thanh Thảo Đường trở thành Tăng Lỗ Công, Tốn 

trưởng  lão  trở  thành  quan  Thị  Lang  họ  Lý,  Nam  am  chủ  trở  thành  Trần 

Trung Tú, vị tăng Tri Tạng375 trở thành Trương Văn Định, Nghiêm Thủ Tòa 

trở thành Vương Quy Linh, thậm chí ông Tăng núi Nhạn Đãng trở thành Tần 

Cối. Ngài Vân Môn ba lần [chuyển sanh] làm quốc vương bèn mất sạch thần 

thông.  Giới  thiền  sư  pháp  danh  là  Sư  Giới,  trụ  trì  chùa  Ngũ  Tổ,  nên  mọi 

người gọi Sư là Ngũ Tổ Giới. 



Theo  Tây  Quy  Trực  Chỉ,  cuối  đời  Minh,  vị  Tăng  tên  Đại  Thành  ở 

Ninh Ba tỉnh Chiết Giang, ôm bát đi xin cơm để cúng dường đại chúng. Trên 

đường đi ngang qua quán cơm nhà họ Sử, ông ta bèn dâng cơm đầy bát. Họ 

Sử không con; về sau, vợ chợt có thai. Lúc sanh con, họ đích thân thấy Đại 

Thành bước vào buồng ngủ. Sang chùa hỏi thì Đại Thành qua đời đúng hôm 

ấy.  Do  vậy,  bèn  đặt  tên  con  là  Đại  Thành.  Năm  Ất  Mùi  (1655)  đời  Thuận 

Trị, [đứa con ấy] đỗ đầu thiên hạ. 



(5) Theo An Lạc Tập, kinh Niết Bàn có dạy là lấy cỏ cây trong cả tam 

thiên  đại  thiên  thế  giới  cắt  làm  những  cái  thẻ  dài  bốn  tấc  dùng  để  đếm  số 

lượng cha  mẹ  mà [một chúng sanh] đã đầu thai  làm con trong  một kiếp thì 

vẫn chẳng thể tự đếm  hết. Kinh còn nói: Trong  một kiếp,  uống sữa  mẹ còn 

nhiều hơn nước bốn đại hải. Kinh còn nói xương cốt nơi thân trong một kiếp 

đem chất lại sẽ [cao to] như núi Tỳ Phú La376. 



(6)  Theo  Truyền  Đăng  Lục,  đời  Đường,  hòa  thượng  Bách  Trượng 

Hoài  Hải thượng đường, có  một cụ  già theo đại chúng  nghe pháp. Khi  mọi 

người  lui ra,  ngài  Bách  Trượng  hỏi cụ  già  là ai,  [ông cụ] thưa: “Tôi không 

phải  là  người.  Trong  thời  Ca  Diếp  Phật  thuở  quá  khứ,  tôi  làm  Tăng  trụ  tại 

núi này, người đến học hỏi ‘người tu hành có còn thuộc trong nhân quả hay 

không?’  Đáp:  ‘Chẳng  thuộc  trong  nhân  quả’.  Do  vậy,  trong  năm  trăm  đời 

đọa làm thân chồn hoang, nay xin Hòa Thượng thay tôi nói một lời để xoay 

chuyển”. Ngài Bách Trượng bảo hôm sau, khi thượng đường, cụ già hãy nêu 

câu hỏi. [Ngày hôm sau, khi cụ già hỏi], Sư đáp: “Chẳng lầm nhân quả”. Cụ 

già  đại  ngộ,  thưa:  “Con  đã  thoát  thân  chồn,  dám  xin  thầy  theo  lệ  mai  táng 

cho con như một vị Tăng đã  mất”. Ngài Bách Trượng dẫn đại chúng ra sau 

núi, dùng trượng khều ra con chồn đã chết, đem hỏa táng. 

Theo Lăng Nghiêm Kinh, tỳ-kheo Vô Văn đã chứng Tứ Thiền, xưng bừa 

là “ta đã chứng  thánh”.  Khi phước báo cõi trời đã  hết, tướng suy  hiện  tiền, 

báng bổ A La Hán, nên phải tái sanh, đọa trong địa ngục A Tỳ. 

(7) Trong An Lạc Tập có dẫn kinh nói chúng sanh đều lưu chuyển giống 

hệt như nhau, luôn ở trong tam ác đạo [nên gọi tam ác đạo] là  “thường gia” , 

tạm sanh vào đường trời người rồi lại rời khỏi, cho nên gọi [cõi trời người] 

là  “quán trọ”. 



(8) Trong Ngữ Lục của ngài Triệt Ngộ đời Thanh có hai câu này. 





 1. Dẫu cho đã hiểu chắc bản lai diện mục, những gì huân tu trong 

 đời trước chẳng lầm. 

  

 2.  Nhưng  đoạn  Kiến  Hoặc  như  cắt  đứt  dòng  nước  rộng  bốn  mươi 

 dặm, chứng Bất Thoái còn phải trải thời gian lâu một vạn kiếp. 

  

 3.  Như  Khánh  Hỷ  đa  văn,  còn  vướng  dâm  ma;  Mục  Liên  thần 

 thông, khó trốn nghiệp sát. 

  

 4. Vạn năm khuyến hóa, Tu Bồ Đề đọa nhập độc long, nhiều kiếp tu 

 hành, Xá Lợi Phất lui sụt vì kẻ xin mắt. Kinh Đại Tập dạy: “Mạt pháp ức 

 ức nhân tu hành, hãn nhất đắc đạo” (Đời Mạt  Pháp tu hành  trong ức ức 

 người  hiếm  có  một  kẻ  đắc  đạo)  há  phải  nói  sai  ư? (Đoạn  này  ý  nói  dẫu 

chẳng mất thân người, quyết khó chứng Bất Thoái, nhằm bổ túc ý nghĩa cho 

đoạn văn phía trước để khuyên người hãy cầu sanh Tịnh Độ). 

 

 

 

(2)  Triệt  Ngộ  Ngữ  Lục:   “Đoạn  Kiến  Hoặc  giống  như  cắt  đứt  dòng 

 chảy rộng bốn mươi dặm, huống là Tư Hoặc ư? Nếu Kiến Hoặc và Tư Hoặc 

 còn  tơ  tóc  nào  chưa  hết  thì  chẳng  thể  thoát  lìa  Phần Đoạn  Sanh  Tử  được. 

 Đấy gọi là ra khỏi tam giới theo chiều dọc, hết sức khó khăn”.   



An  Lạc  Tập:   “Thân  tu  đạo  liên  tục  chẳng  ngừng,  trải  qua  một  vạn 

 kiếp thì mới chứng địa vị Bất Thoái. Trong một kiếp, [số lần] thọ sanh còn 

 chẳng thể biết nổi số, huống là trong vạn kiếp, oan uổng hứng chịu đau đớn, 

 thiêu đốt. Nếu nguyện sanh Tịnh Độ, hoàn tất trong một đời, địa vị đạt đến 

 Bất Thoái, ngang bằng công sức tu hành trong vạn kiếp. Chư Phật tử! Sao 

 chẳng bỏ khó lấy dễ vậy?” 



(3) Lăng Nghiêm Kinh:  “Nhĩ thời A Nan nhân khất thực thứ, kinh lịch 

 dâm thất, tao đại huyễn thuật Ma Đăng Già nữ, dĩ Sa Tỳ Ca La Tiên Phạm 

 Thiên  Chú,  nhiếp  nhập  dâm  tịch.  Dâm  cung  phủ  ma,  tương  hủy  giới  thể”  

(Khi ấy, ngài A Nan do đi khất thực theo thứ tự, đi qua một nhà dâm nữ, gặp 

phải cô Ma Đăng Già có đại huyễn thuật, dùng chú Sa Tỳ Ca La Tiên Phạm 

Thiên  lôi  vào chỗ dâm,  vuốt  ve khêu  gợi,  gần  như bị  hủy  giới thể).  A Nan 

(Ānanda)  dịch  là  Khánh  Hỷ,  là  vị  Đa  Văn  bậc  nhất  trong  hàng  đệ  tử  đức 

Phật. 

Theo Căn Bản Thuyết Nhất Thiết Hữu Bộ Tỳ Nại Da Tạp Sự, ngài Đại 

Mục Liên từng đi xét khắp địa ngục, xối trận mưa to, khiến những tội nhân 

đều được mát mẻ, thấy gã ngoại đạo X... chịu quả báo thân hình to lớn, năm 

trăm  lưỡi cày bằng sắt cày  lưỡi tuôn  máu. Gã X... nói: “Nhân  giả! Xin  hãy 

báo  với  lũ  đồ  đệ  của  tôi  rằng  tôi  nói  tà  pháp,  đọa  trong  ngục  Vô  Gián.  Họ 

cúng dường tháp của tôi thì tôi càng bị đau khổ dữ dội hơn”. Ngài Mục Liên 

[trở về dương gian] gặp đồ đệ của hắn ta nhắc lại lời ấy, ngoại đạo giận dữ 

nói: “Ngươi phỉ báng thầy ta!” dùng gậy đập ngài Mục Liên tan nát như đập 

lau  lách.  Ngài  Mục  Liên  thần  thông  bậc  nhất,  do  nghiệp  đời  trước  đã  chín 

muồi, ngay cả chữ Thần còn chẳng nhớ được, huống gì là phát khởi Thông! 

Ngài trở về lễ Phật, đọc kệ, rồi nhập Niết Bàn. 

(4)  Theo  Soạn  Tập  Bách  Duyên  Kinh,  đức  Phật  dạy:   “Có  vị  tỳ-kheo 

 thường hành khuyến hóa trong một vạn kiếp đem đến chỗ các tỳ-kheo cúng 

 dường  khắp  các  nơi.  Ngẫu  nhiên  thốt  lời  ác,  bảo  ‘Tăng  rất  độc  dữ,  giống 

 như rồng độc’ bèn đọa làm thân rồng độc suốt năm trăm đời. Nay [vị Tăng 

 ấy]  chính  là  Tu Bồ Đề.  Do  tập  khí  cũ  nên  nóng  giận  không  ngớt,  may  gặp 

 đức Thế Tôn, sám hối đắc đạo”.   

Lại  nữa,  Mã  Minh  Bồ  Tát  tự  kể  ba  đời  hành  Bồ  Tát  hạnh,  bốn  đời  tu 

hạnh Nhẫn Nhục, sau năm trăm đời, do sanh sân hận bèn đọa làm thân rắn, 

chịu khổ sở to lớn. 

Theo  An  Lạc  Tập,  ngài  Xá  Lợi  Phất  tu  Bồ  Tát hạnh  đã  sáu  mươi  kiếp, 

gặp  phải  nhân  duyên  có  kẻ  ác  đến  xin  mắt  mà  liền  bị  thoái  chuyển.  Ngài 

Thiên  Như  nói:   “Thân  Tử377  chứng  lục  tâm  mà  còn  lui  sụt,  đọa  trong  ngũ 

 đạo, huống gì kẻ tu hành lơ mơ ư?” 



 1. Ấy là vì sống trong đời ác Ngũ Trược, chẳng khỏi bị tám khổ nung 

 tâm. 

 2. Thiều  hoa378 dễ qua, thường thương thân khỏe chẳng bằng người. 

 Kiếm sống khó khăn, đói khát lại xua đuổi cái thân. 

 3.  Đêm  dài  dằng  dặc,  Phật  đạo  đã  khó  nghe!  Nghèo  hèn,  nhỏ  nhoi, 

 bệnh ma lại mặc sức tung hoành. 

 4. Phát tâm xuất thế, ắt bị  người nhà chỉ trích;  hỏi đạo, tham  Thiền, 

 thường bị ác hữu mù quáng dẫn dắt. 

 5. Chẳng có đường tắt tu hành, há khỏi ở mãi trong nhà lửa ư? 

 6.  Ắt  cũng  thọ  mạng  vô  lượng,  lìa  nỗi  buồn  đau  già  lụn,  cơm  áo  tự 

 nhiên, thoát khỏi lui tới mừng lo. 

 7.  Pháp  âm  lưu  truyền,  tiếng  mõ  gỗ  thường  tuyên.  Tướng  hảo  trang 

 nghiêm, thể Kim Cang cùng trọn. 

 8.  Chẳng  nghe  vòng  xuyến,  phạm  đoạn  nhiễm  ô.  Thường  được  un 

 đúc, ở cùng thượng thiện. 

 9. Mãi lìa nhân tạo ác, tự đắc quả chứng chân. Như vậy thì chẳng quy 

 về Tịnh Độ, thì còn quy về đâu nữa đây? (Đoạn này đem sự khổ trong cõi 

Sa Bà, sự  vui trong cõi  An  Dưỡng để song song đối chiếu, nhằm dấy động 

lòng  ham  ưa  [Cực  Lạc]  và  chán  ghét  [Sa  Bà]  của  con  người.  Dương  Thứ 

Công nói: “Ái chẳng nặng chẳng sanh Sa Bà. Niệm chẳng nhất, chẳng sanh 

Cực  Lạc”.  Chán  nhàm  nhơ  trược  quả  thật  là  căn  bản  để  đoạn  Ái.  Ưa  tịnh 

chính là phương tiện nhất niệm vậy). 

     

(1)  Ngũ  Trược  là  Kiếp  Trược,  Kiến  Trược,  Phiền  Não  Trược,  Chúng 

Sanh Trược, Mạng Trược. Tám khổ là sanh khổ, lão khổ, bệnh khổ, tử khổ, 

ái biệt ly khổ (khổ vì yêu thương mà phải chia lìa), oán tắng hội khổ (khổ vì 

oán  ghét  mà  cứ  phải  gặp  gỡ),  cầu  bất  đắc  khổ  (khổ  vì  mong  cầu  chẳng 

được), và ngũ ấm xí thịnh khổ (khổ vì Ngũ Ấm lừng lẫy). 

(2) Theo Tả Truyện, Chúc Chi Vũ  nói:  “Thần chi tráng dã, do bất như 

 nhân”  (Sức khỏe của thần vẫn chẳng bằng người khác) .  Sách ấy cũng chép 

Trịnh  Trang Công  nói:  “Quả nhân có đứa em trai mà chẳng thể hòa thuận 

 với nó được, khiến cho nó phải kiếm ăn khắp bốn phương”379. 

Đỗ Phủ có câu thơ:  “Cơ lai khu ngã xuất môn khứ”  (Đói đến đuổi ta ra 

khỏi cửa). 

(3) Trong bài Phạn Ngưu Ca của Ninh Thích380 có câu:  “Trường dạ man 

 man hà thời đán”  (Đêm dài dằng dặc khi nào sáng). 

Kinh  Vô  Lượng  Thọ  có  câu:   “Chư  Phật  kinh  đạo  nan  đắc,  nan  văn”  

(Kinh đạo của chư Phật khó được, khó nghe). 

(4)  Kinh  Thi:   “Thất  nhân  giao  biến  trích  ngã” (Người  trong  nhà  cùng 

nhau chỉ trích ta). Trong bài Chứng Đạo Ca của ngài Vĩnh Gia có câu:  “Tìm 

 thầy hỏi đạo để tham thiền”.   

(5) Thơ của ngài Thiện Đạo có câu:  “Duy hữu kính lộ tu hành, đản niệm 

 A Di Đà Phật”  (Chỉ có đường tắt tu hành, chỉ niệm A Di Đà Phật). 

(6) Theo Vô Lượng Thọ Kinh, Vô Lượng Thọ Phật thọ mạng trường cửu 

chẳng thể tính kể. Còn chúng Thanh Văn, Bồ Tát, trời, người thọ  mạng dài 

hay ngắn cũng giống như thế. 

Thơ  của  Nhạc  Vũ  Mục381  có  câu:   “Thiếu  tráng  bất  nỗ  lực,  lão  đại  đồ 

 thương bi”  (Trẻ mạnh chẳng gắng sức, già lụn luống bi thương). 

Theo Vô Lượng Thọ Kinh, [trong cõi Cực Lạc] cung điện để ở, y phục, 

thức ăn, những vật trang nghiêm như các thứ hoa hương đẹp đẽ đều là những 

vật  tự  nhiên  giống  như  trên  Đệ  Lục  Thiên.  Như  khi  ăn  uống  thì  bát  đựng 

bằng bảy báu, tự nhiên [hiện ra] ở trước mặt, thức ăn trăm vị tự nhiên đầy ắp 

[trong  những  bát  ấy].  Lại  nữa,  trong  cõi  Vô  Lượng  Thọ,  quần  áo,  thức  ăn, 

hoa, hương, chuỗi ngọc, lọng lụa, tràng phan, âm thanh vi diệu, nhà cửa để 

ở, cung điện, lầu, gác, xứng với hình sắc. Cao, thấp, lớn, nhỏ, hoặc bằng một 

thứ  báu,  hai  thứ  báu,  cho  đến  vô  lượng  thứ  báu,  tùy  theo  lòng  mong  liền 

ngay lập tức xuất hiện. 

Hóa  Thực  Truyện  trong  Sử  Ký  có  câu:   “Thiên  hạ  hy  hy  giai  vị  lợi  lai, 

 thiên hạ nhưỡng  nhưỡng giai vị lợi vãng”  (Thiên  hạ  hớn  hở  đều  vì  lợi đưa 

đến, thiên hạ nháo nhác đều vì lợi bị mất đi)382. 

(7)  Theo  Vô  Lượng  Thọ  Kinh,  gió  nhẹ  khẽ  lùa,  thổi  qua  các  cây  báu, 

diễn  ra  vô  lượng  tiếng  pháp  âm  nhiệm  mầu.  Âm  thanh  ấy  lưu  truyền  trọn 

khắp các cõi Phật. Người nghe âm thanh ấy đắc Pháp Nhẫn sâu. 

Luận Ngữ:  “Thiên tương dĩ phu  tử vi mộc đạc”   (Trời dùng phu tử làm 

cái mõ gỗ). Sách Châu Lễ chú giải [câu này như sau]:  “Thuở xưa, khi sắp có 

 vị quan cai trị mới, [các viên chức địa phương] ắt sắp sẵn mõ gỗ để [gõ lên] 

 báo cho mọi người biết”.   

Theo Vô Lượng Thọ Kinh, nguyện thứ ba [của A Di Đà Phật] là:  “Thiết 

 ngã  đắc  Phật,  quốc  trung  thiên  nhân,  bất  tất  chân  kim  sắc  giả,  bất  thủ 

 Chánh  Giác”   (Nếu  tôi  thành  Phật  mà  [thân  thể  của]  trời  người  trong  nước 

tôi chẳng đều có sắc vàng ròng thì chẳng giữ ngôi Chánh Giác). Nguyện thứ 

hai mươi mốt là:  “Thiết ngã đắc Phật, quốc trung thiên nhân, bất tất thành 

 mãn tam thập nhị đại nhân tướng giả, bất thủ Chánh Giác”  (Nếu tôi thành 

Phật  mà  trời  người  trong  nước  chẳng  đều  thành  tựu  viên  mãn  ba  mươi  hai 

tướng đại nhân thì tôi chẳng giữ lấy ngôi Chánh Giác). 

(8) Theo Niết Bàn Kinh, cách vách nghe tiếng chuỗi ngọc, vòng, xuyến 

của nữ nhân, tâm sanh yêu đắm thì tịnh giới bèn bị phá hủy. 

Trong  Bồ  Tát  Giới  Kinh,  có  những  điều  như  phạm  nhiễm  ô,  phi  phạm 

nhiễm ô v.v... 

Kinh  Di  Đà:   “Chúng  sanh  văn  giả,  ưng  đương  phát  nguyện,  nguyện 

 sanh bỉ quốc. Sở dĩ giả hà? Đắc dữ chư thượng thiện nhân câu hội nhất xứ”  

(Chúng  sanh  nghe  rồi  hãy  nên  phát  nguyện,  nguyện  sanh  về  cõi  ấy.  Vì  cớ 

sao vậy? Được ở cùng một chỗ với các vị thượng thiện nhân). 

(9)  [Trong  Niệm  Phật  Tam  Muội  Bảo  Vương  Luận],  ngài  Diệu  Hiệp 

viết:   “Lục  Tổ bảo:  ‘Người  Tây  Phương  tạo  tội cầu  sanh  về  cõi  nào?’ Đấy 

 chính  là  lời  nói  quyết  liệt  nhằm  răn  con  người  chớ  nên  tạo  tội,  chứ  không 

 phải là Tây Phương thật sự có kẻ tạo tội. Như Lục Tổ nói: ‘Tâm chẳng tịnh 

 thì Phật chính là phàm phu’, há lẽ nào thật sự có vị Phật bất tịnh trở lại làm 

 phàm phu ư?” 

Hơn  nữa,  ngài  Trí  Giả  đã  so  sánh  giữa  An  Lạc  và  Đâu  Suất  như  sau: 

 “Thiên cung Đâu Suất không có  nước chim, rừng cây, gió vang tiếng nhạc 

 khiến cho người nghe niệm Phật, phát Bồ Đề tâm. [Trời Đâu Suất] lại có nữ 

 nhân,  tăng  trưởng  tâm  ái  dục,  chẳng  bằng  Di  Đà  Tịnh Độ,  có  nước,  chim, 

 rừng  cây,  gió  vang  tiếng  nhạc,  khiến  cho  người  ta  niệm  Phật,  phát  Bồ  Đề 

 tâm. Lại không có nữ nhân, Nhị Thừa, thuần nhất bạn lành Đại Thừa thanh 

 tịnh. Vì thế, phiền não, ác nghiệp trọn chẳng dấy lên, bèn đạt đến địa vị Vô 

 Sanh”. 



 1.  Huống  sanh  về  cõi  tịnh  không  chi  hơn  An  Lạc,  cách  tu  giản  dị 

 chẳng gì vượt được trì danh. 

 2. Đã chẳng chọn lựa trí, ngu; lại chẳng nệ tu hành lâu, mới. 

 3. Nhất niệm tương ứng, tùy nguyện vãng sanh. 

 4. Phàm phu đới nghiệp, được vượt ngang lên thánh vị. 

 5. Quả thật là phương tiện thù thắng, lạ lùng của đức Như Lai, là tâm 

 từ bi thấu xương của bậc Đại Sĩ. 

 6. Vì thế, thị hiện ở trong cõi này, cam lòng bụi bặm lấm thân, nhiếp 

 thọ chúng sanh, nguyện buông dao đồ tể thành Phật. 

 7. Ấy là vì trước hết tạo gương cao đẹp, ngõ hòng nêu khuôn phép cho 

 người sau. 

 8.    Sáu môn  trình  bày  theo  thứ  tự  thuận,  quả  thật  đã  dung  nhiếp  lẫn 

 nhau chẳng sót. Nẻo Niết Bàn duy nhất,  nguyện vị lai không  hề lầm lẫn 

 (Đây  là  đoạn  thừa  tiếp  tụng  văn  trong  phần  trước  để  ca  tụng  pháp  môn 

 Niệm  Phật  giản  dị  nhất,  mà  cũng  viên  đốn  nhất.  Vì  thế  Đại  Sĩ  hiện  thân 

 trong  các  cõi  nhiều  như  vi  trần,  không  gì  chẳng  nhằm  lôi  kéo  người  niệm 

 Phật sanh về Tịnh Độ. Hai câu tụng tiếp đó là lời mào đầu giới thiệu chung 

 sáu  môn  nhiếp  độ  chúng  sanh.  Ba  môn  đầu  trong  sáu  môn  ấy  là  nhân,  ba 

 môn sau là quả, nhưng nhân ắt phải có quả, quả ắt phải có nhân. Thật ra, 

 sáu môn này chẳng thể tách rời, nhưng do lối hành văn phải theo thứ tự, nên 

 thuận theo lệ ấy). 

  

(1) Châu An Sĩ có viết về mười thứ cảnh thù thắng cõi Tây Phương, do 

văn từ rườm rà nên chẳng trích lục đầy đủ. 

(2)  Ngài  Liên  Trì  có  hai  mươi  câu  Phổ  Khuyến  Niệm  Phật383,  cũng 

chẳng dẫn trọn. 

(3)  Vô  Lượng  Thọ  Kinh:   “Chư  hữu  chúng  sanh,  văn  kỳ  danh  hiệu,  tín 

 tâm hoan hỷ, nãi chí nhất niệm, chí tâm hồi hướng, nguyện sanh bỉ quốc, tức 

 đắc vãng sanh”  (Chúng sanh trong các cõi nghe danh hiệu của Ngài, tín tâm, 

hoan hỷ, thậm chí chỉ trong một niệm, chí tâm hồi hướng nguyện sanh về cõi 

ấy, liền được vãng sanh). 

(4)  Theo  phần  Chín  Phẩm  Vãng  Sanh  trong  Quán  Kinh  thì  ba  bậc  Hạ 

đều là phàm phu tạo nghiệp, lúc lâm chung xưng danh hiệu Phật được sanh 

về cõi Phật. 

Sách Tịnh Độ Hoặc Vấn dẫn một thí dụ từ kinh Na Tiên:  “Đại thạch trí 

 chư thuyền thượng, thạch bất một thủy”  (Tảng đá to đặt lên trên thuyền thì 

đá chẳng chìm xuống nước). Đá ví như ác nghiệp, thuyền ví như Phật lực. Vì 

thế có thuyết  “đới nghiệp vãng sanh”.   

Theo  Tỳ  Bà Sa  Luận của  ngài  Long  Thọ thì tu  hành có Nan  Hành Đạo 

và Dị Hành Đạo: Như người thọt chân đi bộ, mỗi ngày chỉ đi được mấy dặm, 

đó  là  Tự  Lực;  còn  Dị  Hành  Đạo  giống  như  kẻ  yếu  ớt  theo  Chuyển  Luân 

Vương, một ngày đi khắp bốn thiên hạ, đó là Tha Lực. Cậy vào Tự Lực là ra 

khỏi  tam  giới theo chiều dọc (thụ  xuất), có nghĩa  là từ Sơ Phát Tâm  Trụ tu 

hành trọn  một  vạn kiếp, tu đến địa  vị thứ sáu  là Chánh Tâm Trụ,  nếu càng 

thêm  tăng  tấn  thì  sẽ  đạt  đến  địa  vị  thứ bảy  là  Bất  Thoái  Trụ.  Cậy  vào  Tha 

Lực  là  thoát  khỏi  tam  giới  theo  chiều  ngang  (hoành  xuất),  nghĩa  là  tin  vào 

đại  bi  nguyện  lực  của  A  Di  Đà  Phật  nhiếp  thủ  chúng  sanh  niệm  Phật  liền 

phát Bồ Đề tâm, hành Niệm Phật tam-muội mà được vãng sanh. 

(5)  Theo  Khởi  Tín  Luận, sơ  học  Bồ Tát trụ trong  thế  giới  này,  nếu  gặp 

những cảnh khổ như lạnh, nóng, đói kém v.v... hoặc thấy chúng sanh bị tam 

độc trói buộc, quen hành ác pháp, tâm sanh khiếp nhược muốn lui sụt thì hãy 

nên biết Như Lai có phương tiện thù thắng, chuyên niệm A Di Đà Phật, dùng 

các thiện căn hồi hướng nguyện được vãng sanh, quyết định được vãng sanh, 

thường thấy đức Phật ấy, vĩnh viễn chẳng thoái chuyển. 

Theo  Thủ  Hộ  Quốc  Giới  Kinh,  bi  tâm  của  Bồ  Tát  như  cắt  da  thịt,  còn 

lòng đại bi của Như Lai thì khắc sâu đến cốt tủy. 

(6)  Theo  Vô  Lượng  Thọ  Kinh,  hai  vị  Bồ  Tát Quán  Âm  và  Thế  Chí  thị 

hiện trong thế giới này nhiếp độ người niệm Phật sanh về cõi kia. 

Theo  Pháp  Hoa  Kinh,  trưởng  giả  muốn  dẫn  dụ  con  mình,  bèn  mặc  áo 

thô, xấu, dơ bẩn, bụi đất lấm thân. 

Theo Niết Bàn Kinh, gã đồ tể Quảng Ngạch sẽ thành Chánh Giác trong 

Hiền Kiếp. 

(7)  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Thử  thị  vi  trần  Phật,  nhất  lộ  Niết  Bàn  môn”  

(Đây là con đường Niết Bàn duy nhất của các vị Phật số nhiều như vi trần). 

Kinh  còn  chép:   “Lại  nguyện  gia  bị  đời  vị  lai,  khiến  cho  đối  với  pháp  môn 

 này không sanh lầm lạc”.  



---o0o--- 

2.5. Nhiếp độ chúng sanh 





Trong phần này, chia làm sáu đoạn:  



1. Chí thành. 



2. Tin sâu. 



3. Phát nguyện. 



4. Đạt được sự linh nghiệm. 



5. Tiếp dẫn. 



6. Ứng hiện tướng lành. 



Ba  phần  đầu  vốn  xuất  phát  từ  Quán  Kinh,  nhưng  Chánh  Trực  Tâm, 

Thâm  Trọng  Tâm, Đại  Bi  Tâm  như Khởi  Tín  Luận đã  nói  hoàn toàn  giống 

như ba điều này (đây là dựa theo bản dịch đời Đường). 



---o0o--- 

 

2.5.1 Chí thành 

 

 

 1. Bèn có tu tập Đại Bi Định, Pháp Tông chín năm trải lòng Thành; 

 tu khổ hạnh, đốt tay, Minh Chứng ba năm không ngủ. 

  

 2.  Xỉ  Diên  tinh  tấn,  trong  mộng  nghe  tiếng  tụng  niệm  vang  vang, 

 Nguyên Lễ chánh quán, dứt bặt tướng huyền công384 cuồn cuộn. 

  

 3.  Tôn  Lương  hai  mươi  năm,  nhật  khóa  niệm  Phật  vạn  câu;  Tư 

 Chiếu ba mươi năm, thường hệ niệm Tam Thánh. 

  

 4.  Tả  Thân  tạo  tượng,  mộng  cảm  người  to  lớn.  Tống  Mãn  bày  cỗ 

 chay, hóa Phật vọt lên không. 

  

 5. Lễ Phật hơn trăm vạn lạy, Tùng Nhã lòng thành tha thiết. Trích 

 huyết hai mươi bảy năm, Tổ Nam xương cốt khô khao. 

  

 6. Ông Ngô đốt tay viết bốn chữ cầu sanh; bà Liễu cắt tay, đắc tam 

 nghiệp thanh tịnh. 

  

 7.  Phát  tâm  đốt  tay,  thân  Vạn  Dật  nhanh  chóng  rỗng  không;  vẽ 

 tượng, chép kinh, máu Thản Như rốt cuộc khô cạn. 

  

 8. Hoằng Đạo sáu thời, tưởng thành tịnh cảnh; Nhất Tâm trăm lạy, 

 khi mất hiện tường quang. 

  

 9.  Thành  tâm  sám  hối,  Diệu  Đức  chỉ  ứa lệ,  không nói;  bày  tượng, 

 quán tưởng, vợ Tây Ấn nhịn ăn để đợi. 

  

 10. Dùng máu vẽ ngàn bức Tam Thánh, trinh nữ ao báu hóa sanh; 

 uống nước bốn mươi ngày, Châu Thị sen vàng thân gởi. 

  

 11. Khen Khương Tư tinh tấn, sớm đoạn ân tình; ngợi Quảng Châu 

 viết, trì, càng tròn hiếu đễ. 

  

 12. Ấy đều là nghe danh hiệu bèn bi hỷ, có lòng Thành lông dựng, 

 lệ trào. Thề thoát tử sanh, ôm lòng kinh sợ vực sâu, băng mỏng. 

  

 13. Chẳng trái phạm oai nghi, công đức vô lượng. 

  

 14.  Vĩnh  viễn  chẳng  có  tướng  trạng  cong  quẹo  thì  trên  sẽ  xuất  ly 

 giống  hệt  Như  Lai,  chết  sạch  tấm  lòng  chụp  giật,  nên  được  Bồ  Tát  tiếp 

 dẫn. Đấy chính là sự nhiếp thọ chúng sanh thứ nhất của Bồ Tát vậy. 

  



(1) Theo Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, đời Tống, sư Pháp Tông tu Đại Bi 

tam-muội suốt chín  năm,  hễ có cầu  nguyện  gì đều  ứng  nghiệm.  Sư bèn  lập 

đạo  tràng  Tịnh  Độ,  khắc  thánh  tượng  Tây  Phương  Tam  Thánh,  đốt  năm 

ngón  tay  cúng  Phật.  Sư  bị  bệnh  nhẹ,  mộng  thấy  Tam  Thánh  đến  đón,  bèn 

tắm gội, thay áo, qua đời. 



Lại nữa, vào đời Minh, ngài Minh Chứng ở Cối Kê gặp vị Tăng lông 

mày che mắt dạy trước hết hãy hành khổ hạnh. Ngài Minh Chứng ngày học 

chú Lăng Nghiêm, chỉ tụng một chữ, đêm lễ Quán Âm đến tận sáng, chẳng 

ngủ.  Ba  năm  tụng  chú  xong,  thân  như  được  thay  xương,  túc  huệ  liền  mở 

mang. 



(2) Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Thanh, Trương Xỉ Diên hằng ngày 

trì  chú  Đại  Bi  và  Phật  hiệu,  hồi  hướng  vãng  sanh  Tây  Phương,  chép  phẩm 

Phổ Môn, khắc in, bố thí. Mộng nuốt đóa hoa sen, càng thêm tinh tấn, phát 

nguyện tụng phẩm Phổ Môn một vạn hai ngàn biến. Dẫu trong lúc ngủ say, 

tiếng tụng vẫn sang sảng. Chợt đàm trào lên nghẹt họng, tay giơ lên lần xâu 

chuỗi, mắt trợn ngược qua đời. 

Lại  nữa,  vào đời Thanh, cha  mẹ Phạm Nguyên  Lễ bị bệnh, ông đều cắt 

đùi [nấu cháo dâng lên]. Trước kia, ông học phép Đạo Dẫn385, về sau chuyên 

tâm nơi Tịnh Độ, càng tinh tấn quán tưởng, từng khuyên mẹ hãy tưởng Quán 

Âm.  Lúc  lâm chung,  mẹ  nói: “Bồ Tát đến tiếp dẫn  ta tới chốn thắng  diệu”. 

Nguyên Lễ bèn lập kỳ hạn niệm Phật một trăm ngày cho mẹ. Trong khi chỉ 

tịnh,  mộng  thấy  huyền  công  thuở  trẻ  chợt  hiện,  cảm  thấy  khí  của  trời  đất 

cuồn  cuộn  rót  vào  miệng  mũi,  hòa  hợp  cùng  nguyên  khí  [của  bản  thân], 

khinh an chẳng thể nào diễn tả, ví dụ được! Lại có đứa bé cao mấy tấc ra vào 

trên đỉnh đầu, [Nguyên Lễ] bèn thời thời giác chiếu, cảnh ma bèn diệt. Ông 

lại  khuyên  bà  cụ  Trầm  niệm  Phật  được  sanh  về  Tây  Phương,  chính  ông  ta 

cũng tự biết trước lúc mất, niệm Phật qua đời. 



(3)  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  đời  Tống,  Tôn  Lương  thọ  Bồ  Tát  giới, 

hằng  ngày  công  khóa  niệm  Phật  một  vạn  tiếng,  suốt  hai  mươi  năm  chẳng 

thiếu sót.  Lâm chung, ông chắp tay  hướng lên không trung,  nói: “Thế  Tôn, 

Bồ Tát đã rủ lòng giáng lâm” rồi ngồi qua đời. 



Lại  nữa,  vào  đời  Tống,  ngài  Tư  Chiếu  trích  huyết  chép  kinh  Pháp 

Hoa, tu Niệm Phật tam-muội, khắc tượng Tam Thánh. Canh tư liền dậy bắt 

đầu niệm Phật, hệ niệm Tam Thánh suốt ba mươi năm. Một hôm, Sư bảo với 

đồ đệ: “Đêm qua thầy mộng thấy Tam Thánh đến, kim thân trượng sáu. Đấy 

chính là điềm vãng sanh vậy”. Sư xướng niệm Phật hiệu, qua đời. 



(4)  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  đời  Tống,  Tả  Thân  vâng  giữ  giới  luật 

nghiêm  nhặt,  tạo  tượng  Tam  Thánh,  sáng  tối  kiền  thành  lễ  tụng  cầu  sanh 

Tịnh  Độ,  tụng  được  ba  ngàn  bốn  trăm  bộ  Pháp  Hoa.  Ông  mộng  thấy  ba 

người  to  lớn  đứng  trên  bờ  sông,  gọi  Tả  Thân  lên  thuyền,  chớp  mắt  đến 

phương  Tây.  Ông  Thân  biết  là  đã  có  phần  vãng  sanh;  về  sau,  thấy  Phật 

quang bèn qua đời. 



Lại nữa, đời Tùy, Tống Mãn niệm Phật dùng hạt đậu để nhớ số, niệm 

được cả ba mươi thạch. Sắp đặt cỗ chay cúng Phật, Tam Thánh hóa làm ba 

vị Tăng đến khất thực, ăn  xong,  hương  hoa đầy khắp không trung, bay  vọt 

lên không đi mất. Không lâu sau, ông Mãn ngồi hướng mặt về phía Tây, qua 

đời. 



(5) Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Tống, Tùng Nhã lễ Phật Thích Ca 

ba mươi vạn lạy, lễ Phật Di Đà một trăm vạn lạy, niệm Phật hiệu năm ngàn 

vạn câu, mong sanh về Tịnh Độ. Lúc mất, nhạc trời rộn rã hư không, trong 

nhà có mùi hương lạ, Tam Thánh đến đón. 



Lại nữa, vào đời Tống, Tổ Nam trích huyết chép năm trăm quyển kinh 

Di  Đà,  một  trăm  quyển  kinh  Kim  Cang,  mười  bộ  Pháp  Hoa,  dâng  máu  để 

chép  kinh  suốt  hai  mươi  bảy  năm,  máu  khô,  xương  mòn,  niệm  Phật  không 

dứt. Một hôm ngồi xếp bằng, Tam Thánh đến đón bèn qua đời. 



(6) Theo Thánh Hiền Lục, đời Thanh, Ngô Doãn Thăng do niệm Phật, 

trì chú Đại Bi nên té xuống nước, được cứu thoát, càng tinh tấn, đốt hương 

trên  cánh  tay  thành  bốn  chữ   “cầu  sanh  Tây  Phương”.   Ông  mở  hội  Niệm 

Phật, khuyến hóa thật đông; xây  mới điện Tây Phương và tạo tượng trượng 

sáu, cảm Thế Chí Bồ Tát phóng quang. Lâm chung, ông Ngô thấy vô số Bồ 

Tát kinh hành trước mặt bèn qua đời. 



Theo  Nhân  Quả  Thực  Lục,  Lâm  Tự  Lân  sống  lại,  kể:  “Có  thiện  nữ 

nhân là Liễu Thị mất đi, đến cõi Âm, Diêm Vương tra sổ, bảo: ‘Cắt thịt bắp 

tay  cứu  mẹ  chồng,  bố  thí,  trai  tăng,  tu  bổ  cầu  đường,  làm  những  điều  lành 

cực  nhiều.  Thân  khẩu  ý  nghiệp  không  phạm  lỗi  mảy  may,  thường  niệm 

phẩm Phổ Môn, ăn chay theo Quán Âm Trai hơn năm mươi năm. Người này 

đáng  sanh  về  Tây  Phương  Tịnh  Độ,  thỉnh  kim  đồng,  ngọc  nữ,  tràng  phan, 

lọng  báu  đưa  về  Tây  Phương.  Bổn  ty  cũng  sắp  đặt  âm  nhạc,  hương  hoa, 

chim tiên theo hộ tống”. 



(7)  Theo  Thánh  Hiền  Lục, đời Thanh, Tiền Vạn Dật có  một đứa con 

mắc bệnh lao, khuyên con niệm Phật qua đời. Lại khuyên mẹ ăn chay trường 

niệm Phật, chính ông ta bị ho ra máu, niệm Phật càng thêm khẩn thiết, suốt 

đêm  không  ngủ.  Người  khác  hỏi:  “Có  mệt  nhọc  hay  không?”  Ông  nói: 

“Không ngủ được càng có lợi, niệm Phật được nhiều hơn”. Chợt thần thức bị 

mê  loạn,  ông  cả  sợ,  chắp  tay  đặt  trên  gối,  bảo  [người  nhà]  đốt  ngón  tay. 

Người  họ  hàng  là  Tạ  Phong  Ngô  bảo:  “Ông  đã  phát  nguyện  ấy  thì  cũng 

giống  như  đã  đốt  ngón  tay,  chẳng  bằng  dốc  một  lòng  hướng  về  Tây 

Phương!”  Ông  Tiền  liền  dũng  mãnh  niệm  Phật,  thần  chí  an  định.  Lại  được 

những  người  trợ  duyên  suốt  mấy  ngày  đêm  niệm  Phật  liên  tục.  Ông  chợt 

thấy Tây Phương Tam Thánh, quang minh, tướng hảo, đứng trước mặt, toan 

tung  mình  lên  kim  đài  thì  [Tam  Thánh]  bảo:  “Thân  ông  chưa  sạch”.  Ông 

Tiền  liền  dùng  nước  thơm  tắm  gội,  Tam  Thánh  lại  hiện  ra  như  trước.  Ông 

Tiền  nói:  “Thần  thức  tôi  đã  qua  nơi  Tịnh  Độ,  thấy  vô  số  hoa  sen,  tôi  ngồi 

trên đó, vui sướng chẳng thể nào diễn tả được!” Lại chỉ vào thân bảo: “Đây 

chẳng phải là thân ta” rồi qua đời. 



Lại nữa, vào đời Minh, Cố Thản Như quy y ngài Liên Trì, thọ Bồ Tát 

Giới. Mẹ bị bệnh, thuốc men vô hiệu, ông bèn niệm danh hiệu Quán Âm, mẹ 

được lành bệnh. Mười hai năm sau, mẹ lại ngã bệnh, cắt đùi [nấu cháo dâng 

lên  mẹ]  vẫn  không  chữa  được,  ông  bèn  ăn  chay,  trích  máu  chép  các  kinh 

Viên  Giác,  Pháp  Hoa,  Thập  Lục  Quán,  Kim  Cang,  Báo  Ân  v.v...  Lại  vẽ 

tượng  Phật,  tượng  Quán  Âm  bằng  máu,  thảy  đều  tinh  diệu.  Lâu  sau,  máu 

khô cạn, ông bèn tắm gội, thay áo, qua đời. 



(8) Theo Cao Tăng Truyện, tập 4, vào đời Minh, sư Hoằng Đạo tham 

Thiền thấu triệt, sáu thời lễ tượng Đại Sĩ, cầu sanh Tịnh Độ. Sư thị hiện mắc 

bệnh, bảo đồ đệ: “[Thấu hiểu] tâm cảnh chẳng thể đắc thì có thể quán dơ là 

sạch, chẳng trở ngại duyên sanh, tưởng thành, tướng khởi, duy sắc, duy tâm, 

cho  nên  hiển  hiện  ngay tại  nơi ấy.  Ta  tu  Niệm Phật tam-muội,  hãy  nên  lấy 

pháp này làm chuẩn tắc”. Nói xong, qua đời. 



Lại nữa, vào đời Thanh, ngài Nhất Tâm dốc chí tu Tịnh nghiệp, lễ Di 

Đà, Quán Âm, mỗi ngày một trăm lạy suốt hai mươi bảy năm như thế. Sư thị 

hiện bị bệnh, bảo đệ tử: “Đã gần đến ngày ta sanh về Tịnh Độ”. Sau đấy, ở 

phương Tây hiện ánh sáng tốt lành, Sư bèn qua đời. 





(9) Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Thanh, bà Châu Diệu Đức ăn chay 

trường,  niệm  Phật,  hết  sức  nghèo  khó,  thiếu  ăn,  tụng  chú  Đại  Bi  thay  cho 

người  ta  để  đổi  lấy  tiền  sống  qua  ngày.  Khi  bệnh  ngặt  nghèo,  cô  em  họ  là 

Lập  Đức  đến  thăm,  bảo:  “Người  ta  nói  chị  tinh  tấn,  chứ  tôi  nói  là  tâm  chị 

vẫn  chưa  tha  thiết”.  Bà  Châu  ứa  lệ,  sám  hối.  Từ  đấy  trở  đi,  ai  hỏi  đến  đều 

chẳng đáp, tay chỉ chắp lại, chảy nước mắt. Đến nửa đêm, bà chợt cười bảo: 

“Tam Thánh đến rồi!” Niệm Phật mấy chục câu rồi tịch. 



Theo  Linh  Cảm  Phú,  vào  đời  Minh,  Thích  Tây  Ấn,  họ  ngoài  đời  là 

Lưu,  vợ  ông  ta  chuyên  niệm  Quán  Âm,  bày  tượng  quán  tưởng,  nhịn  ăn  để 

đợi, cả nhà thấy ánh sáng trắng chiếu  ngời trong phòng, bà ta an  nhiên qua 

đời. 



(10)  Theo  Linh  Cảm  Phú,  vào  đời  Tống,  trinh  nữ  Tịnh  Tâm  ở  Tứ 

Minh trích huyết vẽ tượng Tam Thánh trên tấm ván bằng gỗ cây La cả ngàn 

bản  để  tặng  cho  người  khác,  và  đề  rằng:   “Nguyện  tịnh  nghiệp  đã  tu  mau 

 được  thành  tựu,  hóa  sanh  trong  ao  sen” .  Về  sau,  cô  ta  được  Phật  đến  đón 

bèn qua đời. 



Theo Thánh Hiền Lục, đời Tống, Châu Thị trì danh hiệu Phật suốt ba 

mươi năm. Về sau nhịn ăn, uống nước suốt bốn mươi ngày, mộng thấy ba vị 

tỳ-kheo tay cầm hoa sen, bảo: “Trước đây, ta đã vì ngươi trồng hoa này, nay 

nó sắp nở, nên đến đón tiếp ngươi”. Bà Châu bèn niệm Phật qua đời. 



(11) Theo Linh Cảm Phú, vào đời Thanh, Ngô Khương Tư là vợ của 

ông Tào, hiếu thảo với bố mẹ chồng. Năm ba mươi mấy tuổi, vợ chồng ngủ 

riêng, tụng kinh, ấn tống, tinh tấn mấy chục năm. Chợt thấy Tam Thánh đến 

đón, phan, lọng, hoa, hương, thiên nhạc đầy khắp, theo Phật vãng sanh. 



Lại  nữa,  Hạng Quảng Châu ở Thái Thương, trai  giới thờ Phật, lễ các 

kinh Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, Bát Nhã, chép Vô Lượng Thọ Kinh, phẩm Phổ 

Môn,  trai  tăng,  bố  thí,  càng  dốc  lòng  hiếu  đễ.  Xâu  chuỗi  chẳng  rời  tay.  Về 

sau, thấy hai đứa bé đến đón, bèn niệm Phật qua đời. 



(12)  Vô  Lượng  Thọ  Thanh  Tịnh  Giác  Kinh:   “Nhược  thiện  nam  tử, 

 thiện nữ nhân, văn ngã thuyết Tịnh Độ pháp môn, tâm sanh bi hỷ, thân mao 

 vi thụ giả, đương tri thử nhân, quá khứ túc mạng, dĩ tác Phật đạo dã”  (Nếu 

có thiện nam tử, thiện nữ nhân nghe ta nói pháp môn Tịnh Độ, mà tâm sanh 

bi hỷ, lông trên thân dựng cả lên thì hãy nên biết là người ấy trong đời quá 

khứ đã từng tu Phật đạo). 



Đại A Di Đà Kinh dịch là:  “Văn A Di Đà Phật danh hiệu công đức, từ 

 tâm hỷ duyệt, chí ý thanh tịnh, mao phát tủng nhiên, lệ tức xuất giả, giai tiền 

 thế  thường  hành  Phật  đạo,  hoặc  tha  phương  Phật  sở  thường  vi  Bồ Tát,  cố 

 phi  phàm  nhân” (Ai  nghe  danh  hiệu,  công  đức  của  A  Di  Đà  Phật  mà  sanh 

lòng Từ, vui sướng, chí ý thanh tịnh, lông tóc dựng đứng, trào nước mắt thì 

đều là trong đời trước đã từng tu Phật đạo, hoặc thường là Bồ Tát trong các 

cõi Phật nơi phương khác. Vì thế, chẳng phải là phàm nhân). 



Luận Ngữ:  “Như lâm thâm uyên, như lý bạc băng”  (Như vào vực sâu, 

như dẫm trên băng mỏng). 



(13)  Phẩm  Nhập  Pháp  Giới  kinh  Hoa  Nghiêm  có  câu:  “Như  chư  Bồ 

 Tát, dữ thành nguyện ngữ, hành chỉ vô vi, vô lượng công đức nhân chi xuất 

 sanh”   (Nếu  các  Bồ  Tát,  thệ  nguyện,  lời  nói  chân  thành,  xử  sự  không  trái 

phạm thì vô lượng công đức sẽ do đấy mà phát sanh). 



(14)  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Thập  phương  Như  Lai  đồng  nhất  đạo  cố, 

 xuất ly sanh tử, giai dĩ trực tâm, tâm ngôn trực cố. Như thị nãi chí chung thỉ 

 địa  vị,  trung  gian  vĩnh  vô  chư  ủy  khúc  tướng”   (Mười  phương  Như  Lai  do 

cùng một đạo này mà thoát lìa sanh tử, đều do tâm thẳng thắn mà tâm và lời 

lẽ ngay thẳng. Như vậy từ địa vị ban đầu cho đến [khi chứng đắc] địa vị cuối 

cùng, trong thời gian ấy không có các tướng trạng ngoắt ngoéo). 



Di Đà Yếu Giải:  “Tử tận thâu tâm, bảo thử nhất hạnh”  (Chết sạch cái 

tâm chụp giật, trân quý một hạnh này). 



---o0o--- 



 2.5.2. Tin sâu 

  

  

 1. Bèn có: Cùng trụ Thật Tế, Từ Vân thỉnh Phật chứng minh; mười 


 niệm thành công, Minh Chiêm chẳng buồn trễ tràng, già lụn. 

  

 2.  Mông  Nhuận  hết  bệnh,  chuyên  tu  Tam  Muội  bảo  vương;  Vĩnh 

 Minh được ban biện tài, quyết định vạn người tu vạn người sanh. 

  

 3.  Huệ  Hanh  soạn  kệ,  giữ  quyết  tâm  nhất  định  vãng  sanh;  Dụng 

 Khâm dạy người, làm chuyện tột cùng của hàng xuất gia. 

  

 4.  Niệm  Phật  chẳng  tiếc  thân  mạng,  đứa  nhỏ đáng  khen;  Tịnh  Độ 

 chỉ ở cạnh nhà, được thấy Ông Nhi. 

  

 5. Tùy tài nghệ Nhụ Nhân386, buông tay liền đi được; trừ nghi cho 

 đệ tử, phơi ngực hòng chứng nghiệm. 

  

 6. Tiết phụ lành bệnh càng thêm kiền thành; bà mẹ mù được sáng 

 mắt, càng thêm siêng gắng. 

  

 7.  Mậu  Sư  nhất  định  canh  tư  ra  về;  thiện  nữ  quyết  đi  trong  hôm 

 Trùng Cửu. 

  

 8. Vợ ông Cố trong biển khổ, mừng ba ngày sẽ thoát  trần gian, cô 

 họ Vương thân bệnh tật, Phật đến đón trước một tháng. 

  

 9. Nhạn bay mất, ảnh chìm lỉm, đi vốn chẳng phải đi; thần hồn rời, 

 ánh sáng rọi, sanh ắt quyết định sanh. 

  

 10. Ấy là vì tịnh niệm tiếp nối, trọn không lúc nào gián đoạn. Vì thế, 

 kiếp hỏa rỗng rang, đạt thẳng đến cõi trang nghiêm. 

  

 11. Bèn có Huệ Diên cầu chỉ dạy, cảm đại sư từ phương Tây tới; bà 

 Trương hoài nghi, chỉ chỗ người nhà thọ sanh. 

  

 12. Chẳng những tự tin vào đời trước, lại còn răn người trong thân 

 sau. 

  

 13.  Thậm  chí  như  Hùng  Tuấn  tạo  tội,  rốt  cuộc  đạt  được  bảo  đài; 

 Duy Cung chuộng rượu, kỹ nhạc đưa đến. 

  

 14. Tuy xú phụ387 chẳng thể bắt chước nhíu mày, càng thấy rõ tâm 

 tin thì có thể thành Phật.  Vì thế kinh Đại Bi dạy:  “Duy trừ  nghi giả, tùy 

 nguyện vãng sanh” (Chỉ trừ những kẻ nghi ngờ, [những ai có lòng tin] đều 

 tùy nguyện vãng sanh).  Đây chính là sự nhiếp sanh thứ hai của Đại Sĩ vậy. 

  

  

  

(1) Theo Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, đời Tống, sư Tuân Thức được vua 

ban hiệu Từ Vân, thấy được Quán Âm rưới cam lộ, trí huệ, biện tài vô ngại. 

Lâm chung, Sư thỉnh tượng Quán Âm, đốt hương, nguyện rằng: “Con quán 

Quán Thế Âm, tiền tế chẳng đến, hậu tế388 chẳng đi. Mười phương chư Phật 

cùng  trụ  Thật  Tế,  nguyện  nhận  nén  hương  của  con,  chư  Phật  chứng  minh, 

vãng sanh  An Dưỡng”. Có kẻ hỏi Sư đi  về đâu, Sư đáp: “Tịch Quang Tịnh 

Độ”. 



Lại  nữa,  đời  Đường,  ngài  Minh  Chiêm  trong  niên  hiệu  Trinh  Quán 

(627-649), vào cung vua, ngồi lên giường ngự, bàn luận rộng rãi cách cai trị 

của  bậc  minh  quân,  trước  hết  phải  chú  trọng  dùng  lòng  Từ  che  chở  dân 

chúng. Thái Tông vui thích, hạ chiếu truyền khắp thiên hạ mỗi năm ba tháng 

sáu ngày ngưng giết mổ. Tuổi già, Sư tu Tịnh nghiệp. Nếu có kẻ gièm chê là 

chậm  trễ,  già  cả,  ngài  Minh  Chiêm  đáp:  “Mười  niệm  thành  công  còn  được 

thấy Phật, tôi còn lo gì nữa?” Lâm chung, Sư bảo: “Phật đến”, lại bảo: “Hai 

vị  Bồ  Tát  đến.  Ta  thành  tựu  pháp  quán  thứ  12  trong  Quán  Kinh,  nay  thấy 

tướng lành sẽ ra đi vậy”. 



(2) Theo Thánh Hiền Lục, đời Nguyên, ngài Mông Nhuận xuất gia, lễ 

tượng  thần  Già  Lam,  tượng  đều  bị  đổ.  Ngài  khổ  công  tu  học  đến  nỗi  ngã 

bệnh, tu tập Thỉnh Quán Âm Sám389 được ứng nghiệm, lành bệnh, tâm sáng 

suốt,  nhạy  bén  bội  phần.  Ngài  tu  Đại  Bi  Sám  cũng  được  điềm  lành  ứng 

nghiệm. Về sau, Sư chuyên tu Niệm Phật tam-muội, biết trước lúc mất, niệm 

danh hiệu Phật qua đời. 



Lại  nữa,  đời  Tống,  thiền  sư  Vĩnh  Minh  Diên  Thọ  kiêm  tu  Thiền  - 

Tịnh. Trong Định, Tổ thấy được Quán Âm rưới cam lộ vào miệng, bèn đắc 

đại biện tài, soạn bài Tứ Liệu Giản, có câu:  “Không Thiền, có Tịnh Độ, vạn 

 người tu, vạn về; chỉ được thấy Di Đà, lo chi chẳng khai ngộ”.   



(3) Theo Thánh Hiền Lục, đời Tống, sư Huệ Hanh dựng gác báu, lập 

tượng Tam Thánh, được xưng tụng là thù thắng đặc biệt nhất. Có Giang Tự 

Nhậm  mộng thấy  tòa báu từ  trên  hư không  hạ  xuống,  vang  ra tiếng: “Hanh 

luật  sư  hãy  nên  lên  tòa  này”.  Lâm  chung,  Sư  đọc  kệ:   “Di  Đà  khẩu  khẩu 

 xưng, bạch hào niệm niệm tưởng, trì thử bất thoái tâm, quyết định sanh An 

 Dưỡng”  (Di Đà  miệng  luôn  niệm, bạch  hào tâm thường tưởng,  giữ tâm bất 

thoái ấy, quyết định sanh An Dưỡng). 



Lại  nữa, trong đời Tống, sư Dụng  Khâm  theo  ngài Đại  Trí  học  Luật, 

nghe ngài Đại Trí dạy đại chúng rằng: “Lúc sống hoằng dương Tỳ Ni390, lúc 

mất về An Dưỡng, xuất gia học đạo, phải thành tựu được việc này”. Sư liền 

dốc  lòng  nơi  Tịnh  Độ,  hằng  ngày  công  khóa  niệm  Phật  ba  vạn  tiếng.  Thần 

thức Sư thường ngao du Tịnh Độ, thấy Phật và Đại Sĩ, các thứ tướng lạ, nói: 

“Ngày mai ta sẽ đi”. [Hôm sau], Sư chắp tay hướng về Tây qua đời. 



(4) Theo Thánh Hiền Lục, đời Minh, Tôn Thúc Tử dứt ăn mặn, niệm 

Phật siêng khổ, chẳng tiếc thân mạng. Chợt thấy hai vị tỳ-kheo cầm hoa sen 

đứng  trước  mặt,  nói:  “Bé  con  lành  thay!  Nhất  tâm  nơi  Tịnh  Độ”.  Ông  lại 

thấy  có  người  hóa  hiện,  tụng  kinh  Kim  Cang,  giật  mình,  ngồi  dậy  nói:  “Di 

Đà, Quán Âm đều đến đón ta”, liền tịch. 



Lại  nữa,  vào  đời  Thạch  Tấn,  Trương  Kháng  làm  quan  đến chức  Hàn 

Lâm  Học  Sĩ,  công  khóa  tụng  chú  Đại  Bi  mười  vạn  biến,  cầu  sanh  Tây 

Phương. Ông ta bị bệnh, bảo mọi người: “Tây Phương Tịnh Độ chỉ tại phía 

Tây  của  căn  nhà  này,  Ông  Nhi  đang  lễ  bái,  vui  chơi  trên  cát  vàng  bên  ao 

sen”. Ông Nhi là cháu nội của Trương Kháng, đã chết sớm. 



(5)  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  vào  đời  Thanh,  Trương  Trật  Tư,  vợ  là 

Dương Thị bị bệnh nặng, mờ mắt, thấy Đại Sĩ bảo: “Chủng tử hoa sen đã có 

công  một  nửa.  Nửa  còn  lại  tùy  thuộc  vào  tài  nghệ  của  ngươi!”  Hỏi:  “Con 

nên  dốc  sức  vào  nơi  đâu?”  Đáp:  “Buông  tay  liền  đi  được”.  Bà  ta  liền  chắp 

tay xướng Phật hiệu, qua đời. 



Lại  nữa,  vào  đời  Tống,  sư  Tư  Chiếu  hằng  ngày  tụng  hai  bộ  kinh 

sen391,  kiêm  trì  danh  hiệu  Phật.  Một  hôm,  bảo  đệ  tử:  “Hồi  đêm  thầy  thấy 

Phật,  Bồ  Tát  cùng  đến  tiếp  dẫn”.  Đệ  tử  thưa:  “Sợ  là  ma  thử  thì  làm  sao?” 

Đáp: “Sau này hãy nhìn vào ngực ta để xét nghiệm”. Sau khi thiêu hóa, trên 

ngực Sư có nét vằn đỏ tươi như hoa sen. 



(6)  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  vào  đời  Thanh,  có  tiết  phụ  họ  Tiền  là  vợ 

của  Hứa  Chiếu.  Từ bé,  do  mẹ  bị  bệnh  nên  hằng  ngày  niệm  Phật  một  ngàn 

câu, mẹ được khỏi bệnh, thờ Phật càng thêm kiền thành. Khi đã góa bụa, bà 

niệm kinh Kim Cang, hồi hướng sanh về Tây Phương, mộng thấy Quán Âm 

Bồ Tát hiện thân tiếp dẫn, bèn niệm Phật qua đời. 



Lại  nữa,  vào đời Tống,  bà cụ  họ  Lương  lúc bé bị  lòa, trì  kinh Di Đà 

suốt  ba  năm,  hai  mắt  chợt  sáng,  bèn  trì  danh  hiệu  Phật  không  sót  hở.  Một 

hôm  thấy  phan,  lọng  từ không  trung  hạ  xuống,  Phật  và  hai  vị  Bồ  Tát cùng 

đến tiếp dẫn, bèn qua đời. 



(7)  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  Xương  Mậu  xuất  gia  ở  Nam  Hải  Tích 

Thiện Đường, siêng tu Tịnh Độ, bị bệnh bao tử, nói: “Bồ Tát đã đến, canh tư 

tôi sẽ đi” rồi niệm Phật qua đời. 



Lại  nữa, đời Thanh, con  gái ông Vương  Kinh  Thạch ăn chay trường, 

thọ giới, sáng tối lễ tượng Đại Sĩ, tu tập khắc khổ suốt năm năm, nói trước là 

sẽ ra đi vào ngày Trùng Cửu. Tới kỳ hạn, cô kết ấn, đứng sững qua đời. 



(8) Theo Chủng Liên Tập, vào đời Thanh, vợ ông Cố Kim là Tiền Lan 

Trinh  mắc  bệnh,  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm  được  lành,  bèn  dốc  lòng  nơi 

Tịnh Độ. Mỗi đêm bà thắp hương niệm danh hiệu Đại Sĩ. Ngày  mồng Tám 

tháng Mười  năm Đạo Quang 29 (1849), bà bảo: “Biển  khổ  mênh  mông, ba 

ngày nữa sẽ thoát”. Sáng mồng Mười, bà nói: “Quyết định vãng sanh trong 

ngày hôm nay”, vẫn trì thánh hiệu Đại Sĩ. Trong khoảnh khắc, bà chợt xưng 

danh hiệu Phật rồi qua đời. 



Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Thanh, con gái nhà họ Vương là người 

xứ Thường Thục, chuyên trì chú Bạch Y và niệm thánh hiệu Quán Âm. Cô 

ta mắc bệnh lao, thưa với mẹ: “Đáng lẽ ra, giữa tháng Tám con sẽ qua đời. 

Do con  bệnh khổ, cầu  Bồ Tát,  Ngài đã  hứa đến đón con trước  một tháng”. 

Bà  mẹ không tin. Tới kỳ hạn, cô bảo: “Bồ Tát đến rồi!” Bà  mẹ nghi là yêu 

quái, vung dao dọa. Cô đoạt dao, bảo: “Ôi chao! Bồ Tát đấy mà, hãy mau lễ 

bái để khỏi bị mắc tội”. Bà mẹ lễ xuống, vừa đứng lên thì con gái đã qua đời. 



(9)  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  vào  đời  Tống,  Trí  Liêm  kiêm  tu  Thiền  - 

Tịnh. Một hôm, Sư từ biệt đại chúng, bảo: “Trong Định ta thấy Tam Thánh 

thuyết pháp, Phật dạy: ‘Chư thiện nhân hãy nên khởi tâm tin tưởng to lớn, tu 

các thiện pháp, sanh  về  nước  ta’. Ta  nay  ắt  vãng sanh”.  Sư  viết kệ:   “Nhạn 

 quá  trường  không,  ảnh  trầm  hàn  thủy,  vô  diệt  vô  sanh,  liên  hoa  quốc  lý”  

(Nhạn bay qua trời thẳm, bóng chìm nước lạnh căm, vô sanh nào còn diệt, ở 

giữa cõi hoa sen), rồi hướng về Tây qua đời. 





Lại nữa, đời Đường, ngài Khải Phương thần thức sang chơi Tịnh Độ, 

thấy  Phật  Di  Đà  ngồi  trên  hoa  sen  lớn  nhất,  quang  minh  chói  ngời.  Khải 

Phương  làm  lễ,  hỏi:  “Chúng  sanh  niệm  Phật  có  được  sanh  về  cõi  này  hay 

chăng?” Phật dạy: “Chớ nghi! Quyết định sanh về cõi ta”. 



(10)  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Đô  nhiếp  lục  căn,  tịnh  niệm  tương  kế”  

(Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối). Phẩm Hạnh Nguyện trong kinh Hoa 

Nghiêm có câu:  “Niệm niệm tương tục, vô hữu gián đoạn”  (Niệm niệm liên 

tục, không có gián đoạn). 

Vô Lượng Thọ Kinh:  “Ư nhất trú dạ, tư duy bỉ sát, cập Phật thân công 

 đức,  thử  nhân  mạng  chung,  giả  sử  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới,  mãn  trung 

 đại hỏa, diệc năng siêu quá, sanh bỉ quốc độ”  (Trong một ngày đêm tư duy 

cõi ấy và công đức nơi thân Phật, khi người ấy mạng chung, giả sử lửa lớn 

đầy ngập tam thiên đại thiên thế giới vẫn có thể vượt qua, sanh về cõi ấy). 



(11)  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  Trí  Giả  đại  sư  nhập  tịch,  đệ  tử  là  Huệ 

Diên muốn biết đại sư sanh về đâu, bèn chép kinh Pháp Hoa để cầu Sư ngầm 

chỉ dạy. Đến đêm,  mộng thấy Sư theo Quán Âm từ phía Tây đến, bảo: “Đã 

dứt lòng nghi chưa?” 



Lại nữa, Trương Xỉ Diên sau khi mất, người ta nói: “Quyết định sanh 

về  Tây  Phương”,  vợ  ông  ta  không  tin,  thắp  hương  cầu  khẩn  chồng  báo 

mộng. Tới đêm, mộng thấy có người nói: “Người trong nhà bà đã vượt khỏi 

mười vạn ức cõi Phật rồi!” Bà ta chẳng hiểu câu ấy nghĩa là thế nào, hỏi mọi 

người  mới  biết  đấy  là  chứng  nghiệm  rõ ràng  [chồng  mình] đã  sanh  về  Tây 

Phương. 



(13)  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  đời  Đường,  Hùng  Tuấn  thường  trì  danh 

hiệu Phật, nhưng thiếu giới hạnh, chết đột ngột, đi vào cõi âm. Diêm Vương 

phán  tống  ông  ta  vào  địa  ngục.  Hùng  Tuấn  kêu  ầm  lên:  “Quán  Kinh  dạy: 

 ‘Tạo tội Ngũ Nghịch, lâm chung mười niệm liền được vãng sanh’, Tuấn tuy 

tạo  tội,  chẳng  đến  mức  phạm  Ngũ  Nghịch,  có  công  niệm  Phật  đáng  sanh 

Tịnh  Độ.  Nếu  không,  ba  đời  chư  Phật  liền  thành  vọng  ngữ”,  rồi  chắp  tay 

niệm Phật. Đài báu chợt hiện, cỡi đài bay lên không về Tây. 



Lại nữa, Duy Cung thường chuyên cờ bạc, rượu chè, rảnh rỗi bèn tụng 

kinh cầu sanh  An Dưỡng. Thường  nói: “Ta tuy có tội,  nhưng cậy  vào  Phật 

lực, mười niệm vãng sanh, há lại đọa vào nẻo ác ư?” Một hôm, Duy Cung bị 

bệnh  chết,  có  người  thấy  mấy  thiếu  niên  cầm  nhạc  khí,  hỏi  họ  từ đâu  đến, 

đáp:  “Từ Tây  Phương  đến  để  đón  Cung  thượng  nhân”.  Một  người  ôm  một 

đóa sen, có ánh sáng lạ, rảo bước đến chùa. Duy Cung bèn chết. 



(14)  Sách  Trang  Tử có  đoạn:   “Tây  Thi bệnh  tâm  nhi  tần,  xú  phụ  mỹ 

 chi,  diệc  phủng  tâm  nhi  tần.  Phú  giả  kiến  chi,  bế  môn  bất  xuất,  bần  nhân 

 khiết thê tử nhi khứ chi”  (Tây Thi đau  lòng  nhíu  mày,  người đàn bà xấu  xí 

trông thấy [Tây Thi] càng đẹp, cũng cố ý nhíu mày. Người giàu trông thấy, 

đóng cửa không ra khỏi nhà; người nghèo trông thấy, dẫn vợ con bỏ đi). 



Phẩm Hiền Thủ kinh Hoa Nghiêm có câu:  “Tín năng siêu xuất chúng 

 ma lộ, thị hiện vô thượng giải thoát đạo” (Tín có thể vượt thoát các đường 

ma, thị hiện đạo vô thượng giải thoát) .  Phẩm kinh ấy còn có câu: “Tín năng 

 thị hiện nhất thiết  Phật, tín năng tất đáo  Như Lai địa”  (Tín có  thể thị  hiện 

hết thảy Phật, tín có thể [làm cho hành nhân] ắt đạt đến địa vị Như Lai). 



---o0o--- 

 

2.5.3. Phát nguyện 

 

 

 1. Bèn có:  Liên xã nổi danh, một trăm hai mươi ba người theo Sơ 

 Tổ; bài ký viện Báo Ân, học bốn mươi tám nguyện Di Đà. 

  

 2. Xoa đỉnh Tự Giác, lợi vật làm đầu; nước rưới Nguyện Đăng, dạy 

 người chẳng mệt. 

  

 3. Triệu  Vinh giáo hóa chúng, dốc  hết  tài sản, bán quan  tài; Pháp 

 Vân thờ mẹ, cảm Phật quang chiếu vào nhà. 

  

 4. Thêu thành kinh tượng, Như Nhất rộng lợi quần sanh; hư không 

 hiện thuyền, xe, Lục Thị cứu mạng khắp các loài vật. 

  

 5. Đấy đều là công đức tu hành, chẳng tham đắm tự thân, tùy thuận 

 Bồ Đề, ắt nhiếp thủ đại chúng. 

  

 6. Trọn đủ tâm nguyện rộng lớn ấy mới là thật sự cúng dường Như 

 Lai (gồm hai đoạn, phần này ca tụng đại nguyện độ sanh).    

  



(1)  Theo  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục,  đời  Tấn,  ngài  Huệ  Viễn  trụ  tại 

chùa Đông Lâm, đào ao trồng sen, khắc hoa sen bằng gỗ [thả xuống ao] để 

hoa sẽ nở hoặc cụp tùy theo sóng nước, nhằm phân biệt ngày đêm hòng định 

thời  khóa  tu  tập.  Tăng  và  tục  kéo  đến  tụ  hội  gồm  một  trăm  hai  mươi  ba 

người. Sư bảo: “Các ông đã đến đây, há lại chẳng nghĩ đến Tịnh Độ ư?” Bèn 

tạo tượng Tây Phương Tam Thánh, lập liên xã, sai Lưu Di Dân soạn bài văn 

phát nguyện, sai nhóm các ông Vương Kiều Chi soạn Niệm Phật Tam Muội 

Thi  để  bày  tỏ  chí  hướng.  Sư  đề  tựa  rằng:   “Danh  hiệu  các  tam-muội  thật 

 nhiều, nhưng công cao, dễ tiến, Niệm Phật làm đầu. Ai nhập vào Định này 

 sẽ ngầm mất sạch những thứ tri kiến hư vọng, tức là biến cái sở duyên thành 

 cái  được  xét  soi.  Xét soi  thấu  suốt  thì sự chiếu  soi  bên  trong  sẽ soi  rọi  lẫn 

 nhau,  muôn  hình  tượng  bèn  sanh  khởi,  chẳng  phải  là  chỗ  tai  mắt  có  thể 

 phân biệt được, chỉ thấy nghe mà hành. Nếu đấy chẳng phải là sự tuyệt diệu 

 tột cùng trong đời thì còn có gì sánh bằng được nữa?”  Người đời sau tôn Sư 

làm Liên Tông Sơ Tổ. 

Lại  nữa,  vào  đời  Nguyên,  ngài  Minh  Bổn  (tức  thiền  sư  Trung  Phong) 

được vua ban hiệu là Phật Từ Viên Chiếu Quảng Huệ thiền sư, viết một trăm 

lẻ tám bài  Hoài  Tịnh Độ  Thi (thơ  nhớ  mong  Tịnh Độ) và Báo  Ân Viện  Ký 

để tán dương Tịnh Độ. Trong hôm Phật Đản, Sư đối trước tượng Quán Âm 

Bồ Tát, phát bốn mươi tám nguyện. Về sau, Sư đọc kệ, qua đời, có cái mống 

(cầu vồng) trắng vắt ngang đỉnh núi, diện mạo Sư vẫn tươi tắn như đang còn 

sống. 

Lại nữa, vào đời Thanh, ngài Thật Hiền hiệu là Tỉnh Am, cũng phát bốn 

mươi  tám  nguyện  và  soạn  Khuyến  Phát  Bồ  Đề  Tâm  Văn  nhằm  khích  lệ  tứ 

chúng. Người đời sau tôn Ngài làm Liên Tông Cửu Tổ. 

(2)  Theo Cao  Tăng  Truyện, tập 3, đời Đường, sư  Tự Giác phát  nguyện 

mãi  mãi  theo  Đại  Bi  Bồ  Tát  (Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát),  lại  phát  nguyện  lập 

chùa  thờ tượng  Đại  Bi, dùng  vàng ròng tạo tượng Quán  Âm cao bốn  mươi 

chín  thước,  chùa  cũng  xây  xong.  Sư tụng  niệm  trước  đàn,  tới  canh  ba  đêm 

ấy,  thấy  hai  luồng  ánh  sáng  màu  vàng,  đức  Phật  đi  giữa  hai  luồng  sáng  ấy 

giáng  hạ, Quán  Âm, Thế Chí đi theo  hai bên  Phật. Đức Phật duỗi cánh tay 

sắc vàng xoa đảnh Tự Giác bảo: “Giữ nguyện đừng thay đổi, lợi vật làm đầu, 

sanh về ao báu, ai chẳng được thỏa nguyện?” 

Theo  Chủng  Liên  Tập,  vào  đời  Thanh,  ngài  Tư  Ngạn,  tự  là  Nguyện 

Đăng,  hằng  ngày  niệm Phật sáu  vạn câu, những công  đức đã  làm trong đời 

đều  hồi  hướng  Tịnh  Độ.  Do  nhọc  nhằn  chất  chứa  thành  bệnh,  con  của  Sư 

bèn đón về nhà phụng dưỡng. Tháng Chín năm Quang Tự 15 (1889), Sư bảo 

Tăng  chúng  mở  Phật  thất,  bảo:  “Ngày  Mười  Tám  này  là  kỳ  hạn  vãng  sanh 

của ta”. Nhắm  mắt  hồi  lâu rồi bảo  mọi  người: “Quán Âm  Đại Sĩ rưới nước 

lên  đỉnh  đầu  tôi,  Phật  bảo  tôi  dặn  mọi  người  hãy  chuyên  ròng  niệm  Phật, 

ngày sau sẽ gặp lại nhau nơi Tịnh Độ”. 

(3) Theo Thánh  Hiền  Lục,  vào đời Thanh, Trịnh  Triệu Vinh ăn chay từ 

bé, thích làm lành, bỏ ra vạn đồng để giúp người nghèo, hồi hướng Tịnh Độ. 

Tuổi già, đem những cỗ quan tài bằng gỗ sa-la, gỗ phương đã chuẩn bị từ lâu 

đem bán lại cho người khác, cầm xâu chuỗi và tiền đến xóm nghèo khuyên 

họ niệm Phật. Mùa Đông rét mướt, hễ gặp ai kêu lạnh bèn cởi áo cho người 

ấy mặc chẳng tiếc. Trong niên hiệu Gia Khánh (1796-1820), ông tự biết lúc 

mất,  bảo  những  người  đến  thăm:  “Hãy  vì  ta  niệm  Phật,  Bồ  Tát  giáng  lâm 

rồi”. Mọi người ngửi thấy mùi hương lạ thì ông đã qua đời. 

Đời  Lương,  sư  Pháp  Vân  tròn  mười  tuổi  liền  lên  tòa  thuyết  pháp,  nghĩ 

mẹ tuổi đã già, tạ tuyệt mọi sự trở về phụng dưỡng. Mẹ bệnh, Sư vì mẹ tụng 

kinh Di Đà, tỏa ánh sáng chiếu khắp nhà, mẹ vui vẻ qua đời. Sư mộng thấy 

mẹ  bảo:  “Nhờ  sức  niệm  Phật  của  con,  ta  nay  đã  vãng  sanh”.  Mọi  người 

khâm phục đạo hạnh cũng như tôn trọng lòng hiếu thảo của Sư. Về sau, Tam 

Thánh cũng đến đón Sư về. 

(4) Theo Thánh  Hiền  Lục, đời Tống, bà Châu Như Nhất dùng  lụa  vàng 

chép kinh Pháp Hoa, thêu kinh trên nhung biếc. Lại thêu thánh tượng Di Đà, 

Quán Âm. Lại cho khắc hình Phật để khuyên người khác niệm Phật. Những 

người được bà hóa độ số đến hai mươi vạn người. Bà thị hiện mắc bệnh nhẹ, 

nằm trên hông phải qua đời. 

Lại  nữa,  vào  đời  Thanh,  vợ  ông  Trương  Quý  Tư  là  Lục  Thị,  tuổi  vừa 

mười  bảy  liền  ăn  chay  trường  niệm  Phật,  tụng  chú  Đại  Bi  hồi  hướng  Tây 

Phương.  Thấy kẻ sát  hại  mạng  loài  vật, bà  liền  phát  nguyện cứu  độ. Trong 

niên  hiệu  Khang  Hy,  thấy  trên  không  trung  có  xe  và  thuyền  đi  về  phương 

Tây,  những  người  điều  khiển,  chèo  chống  đều  là  Tăng,  chưa  đầy  ba  ngày 

sau, bà niệm Phật qua đời. 

(5)  Theo  Vãng  Sanh  Luận,  Bồ  Tát  thiện  xảo  phương  tiện  hồi  hướng  là 

đối với hết thảy công đức do tu tập năm môn tu hành như lễ bái v.v... chẳng 

cầu  chính  mình  sẽ  nắm  giữ  những  điều  vui  sướng  [do  những  công  đức  ấy 

mang lại], mà muốn cứu khổ cho hết thảy chúng sanh nên nguyện nhiếp thủ 

hết thảy chúng sanh cùng sanh về cõi Phật An Lạc. Luận còn bảo: Y theo Trí 

Huệ  Môn,  chẳng  cầu  sự  vui  sướng  cho  chính  mình,  xa  lìa  tâm  chấp  Ngã, 

tham  đắm  tự thân.  Y  theo  Từ  Bi  Môn  nên  dẹp  khổ  cho  chúng  sanh,  xa  lìa 

tâm  không  làm  cho  chúng  sanh  yên  vui.  Y  theo  Phương  Tiện  Môn,  nên 

thương xót chúng sanh, xa lìa tâm cúng dường, cung kính thân mình, xa lìa 

ba thứ trái nghịch Bồ Đề, được tùy thuận pháp Bồ Đề. 

(6) Theo Hạnh Nguyện Phẩm, cúng dường bằng cách lợi ích chúng sanh, 

cúng  dường  bằng  cách  nhiếp  thụ  chúng  sanh.  Phẩm  kinh  ấy  còn  nói:   “Tu 

 hành như thế mới là cúng dường chân thật”. 



 1. Còn như Đạo Ngang chí quyết, trời Đâu Suất đến đón, chẳng theo! 

 Hoài Ngọc phẩm cao, khước từ ngân đài tiếp dẫn. 

 2. Duy Ngạn vẽ tượng, tùy ý để đồng tử đi theo; Thiện Vinh chép kinh, 

 tròn lời ước hẹn với ông Tuyên. 

 3.  Oánh  Kha  thống  hối,  được  sớm  lìa  đời  trược;  Minh  Chứng  càng 

 siêng, mừng chẳng đọa hồng trần. 

 4. Đệ tử Hiển Siêu, van thầy lưu lại mười lăm năm; Xuân Hoa vì bạn, 

 vĩnh quyết chậm lại hai ngày. 

 5. Biện Tài đốt ngón tay, ứng nghiệm được thấy quang minh; Phương 

 Quả bẻ cành, bảy ngày càng thêm tươi biếc. 

 6. Cụ Trương xứ Dư Hàng, vợ chồng cùng mất; sa-di Vấn Châu, lớn 

 nhỏ cùng tịch. 

 7.  Vì  Tôn  Trung  ở  lại  hồi  lâu  để  trẻ  nhỏ  cùng  nhau  chiêm  ngưỡng; 

 hứa cùng Diêu Thị lưu lại đôi chút để bà Phạm cùng được thấy. 

 8.  Bà  Trầm  chúc  nguyện,  hiện  tượng  Phật  trang  nghiêm;  cô  Vương 

 hiếu thảo, thân mẹ xú uế tiêu trừ. 

 9. Không gì chẳng hễ cầu ắt ứng, thường được như nguyện. 

 10. Nguyện giỡn trước tượng, rốt cuộc còn thành tướng quân oai vũ; 

 huống  chi  phát  lòng  chí  thành,  lo  chi  hoa  sen  không  làm  cha  mẹ?  Đấy 

 chính là sự nhiếp thủ chúng sanh thứ ba của Đại Sĩ vậy (đoạn này ca tụng 

ý “có nguyện ắt sẽ đắc quả”). 



(1)  Theo  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục,  đời  Đường,  sư  Đạo  Ngang  giảng 

Hoa Nghiêm Địa  Luận, giơ bàn tay phóng quang, sáng rực điện đường, đại 

chúng kinh  dị. Đạo Ngang  nói: “Ánh sáng này  trong tay  luôn có, đâu đáng 

để kinh ngạc!” Sư thường dốc chí nơi Tây Phương, nguyện sanh An Dưỡng. 

Về  sau,  biết  đã  đến  lúc  mất  bèn  lên  tòa  cao.  Chợt  thấy  thiên  chúng  nhộn 

nhịp, đàn sáo réo rắt. Sư bảo  mọi  người: “Đây  là trời Đâu Suất đến đón ta, 

nhưng  thiên  đạo  vẫn  là  căn  bản  sanh  tử,  ta  chẳng  mong  muốn!  Ta  thường 

cầu  sanh  Tịnh  Độ,  cớ  sao  nguyện  chẳng  được  thỏa?”  Nói  xong,  thiên  nhạc 

liền  im  bặt,  từ  Tây  Phương  hương,  hoa,  âm  nhạc  như  mây  ùn  tới,  Tam 

Thánh đến đón, Sư liền qua đời. 

Lại  nữa,  vào  đời  Đường,  sư  Hoài  Ngọc  tụng  kinh  Di  Đà  ba  mươi  vạn 

biến, công khóa mỗi ngày niệm Phật năm vạn câu. Một hôm, Sư thấy thánh 

tượng  Tây  Phương  [Tam  Thánh]  số  nhiều  như  cát  sông  Hằng.  Một  người 

bưng  đài  bạc  đến  đón,  Hoài  Ngọc  nói:  “Ta  thề  lấy  đài  vàng,  cớ  sao  chẳng 

được!”  Thánh  tượng  bèn  ẩn.  Hoài  Ngọc  càng  bội  phần  tinh  tấn,  nghe  trên 

không trung có tiếng nói: “Đầu đã tỏa vầng sáng rồi, xin hãy ngồi xếp bằng, 

kết  ấn  chờ  Phật  đến”.  Ba  ngày  sau,  ánh  sáng  lạ  chiếu  khắp  nhà,  mùi  thơm 

đầy  ắp  không  trung,  Phật  và  hai  vị  Bồ  Tát  thân  màu  tử  kim  cùng  ngự kim 

cang đài đến đón. Hoài Ngọc mỉm cười qua đời. 

(2)  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  đời  Đường,  ngài  Duy  Ngạn  một  hôm  thấy 

Quán  Âm  và  Thế  Chí  hiện  trong  không  trung.  Duy  Ngạn  đảnh  lễ  thưa: 

“Nhục  nhãn  may  mắn  được  thấy  thánh  dung,  tiếc  là  không  truyền  cho  hậu 

thế được”. Bèn mời thợ vẽ, nhưng họ không vẽ được. Chợt có hai người đến 

xin  vẽ,  vẽ  xong  không  thấy  đâu  nữa.  Duy  Ngạn  bảo  mọi  người:  “Ta  vãng 

sanh  có  ai  đi  theo  hay  không?”  Có  một  tiểu  đồng  thưa:  “Con  xin  đi  theo”. 

Cậu bé tắm gội, thay áo, niệm Phật qua đời. Duy Ngạn nói: “Tiểu tử đi trước 

ta ư?” Sư viết kệ ca ngợi bức vẽ, niệm Phật qua đời. 

Lại nữa, vào đời Tống, Liễu Tuyên và Thiện Vinh cùng làm lành. Thiện 

Vinh dùng mực pha vàng để chép các kinh, Liễu Tuyên giúp cho thành tựu. 

Hai  người  kết  nguyện  vãng  sanh.  Một  hôm,  Liễu  Tuyên  nói:  “Ngày  về  đã 

quá  gần, sẽ gặp lại  nhau  nơi Tịnh  Độ”. Thiện Vinh  nói: “Đúng  là tôi  muốn 

nhìn thấy bản lãnh của ông”. Liễu Tuyên đọc kệ, qua đời. Ba năm sau, Thiện 

Vinh nhóm đại chúng niệm Phật, bảo: “Ta đi ước hội với ông Tuyên”. 

(3) Theo  Thánh  Hiền  Lục, đời Tống, Oánh  Kha  nhậu  nhẹt  luông tuồng, 

chợt nghĩ mình sắp đọa ác đạo; do vậy bèn nhịn ăn niệm Phật. Sư mộng thấy 

Phật và Đại Sĩ bảo: “Ngươi còn thọ mười năm nữa, hãy tự gắng lên”. Oánh 

Kha thưa: “Diêm Phù trược ác, dễ mất chánh niệm, nguyện sớm sanh về An 

Dưỡng,  hầu  hạ thánh chúng”. Phật dạy: “Ngươi có chí  như thế thì ba  ngày 

sau sẽ đến đón ngươi”. Tới kỳ hạn, Sư nói: “Phật và thánh chúng cùng đến” 

rồi mất. 

Lại nữa, đời Minh, sư Minh Chứng  một hôm chợt không vui, nói: “Một 

đời cầu sanh Tịnh Độ, sao còn đọa trong  hồng trần  vậy?” Càng thêm siêng 

năng  tụng  niệm  suốt  ba  năm,  cười  bảo:  “Nay  ta  chẳng  còn  đến  chốn  hồng 

trần  nữa!”  Sư  ngồi  ngay  ngắn  niệm  Phật,  niệm  danh  hiệu  Quán  Âm,  Thế 

Chí, [đến chữ] Thanh Tịnh Đại liền ngậm miệng, đại chúng nghe trên không 

có tiếng tụng “Hải Chúng Bồ Tát” vang rền, mùi hương lạ sực nức. 

(4) Theo Thánh Hiền Lục, đời Tống, sư Hiển Siêu trong khi bị bệnh thấy 

Phật  và  Bồ  Tát đến  đón,  hoa  sen  trọn  khắp,  âm  nhạc  tấu  rền.  Đệ  tử  xót  xa 

van  thầy  ở  lại  cõi  đời  nhằm  cứu  khổ  cho  chúng  sanh.  Tướng  tịnh  dần  dần 

biến mất. Sư trụ thế mười lăm năm nữa, lại nghe thiên nhạc, mùi hương lạ, 

Phật và thánh chúng cùng hiện trên không trung, bèn qua đời. 

Lại nữa, vào đời Thanh, Tạ Xuân Hoa do niệm Phật được lành bệnh cổ 

trướng392,  tín  tâm  càng  thêm  thiết  tha.  Không  Phật  hội  nào  ông  chẳng  dự. 

Ngày Hai Mươi Sáu tháng Tư năm Quang Tự 15 (1889), ông mộng thấy Tây 

Phương  Tam  Thánh,  biết  là  điềm  vãng  sanh,  bảo  Diêu  Minh  Trai  rằng: 

“Hôm Hai Mươi Tám ta sẽ về Tây, hãy nên đến niệm Phật tương trợ”. Ông 

Diêu bảo: “Hôm ấy không rảnh”. Hỏi: “Ngày Hai Mươi Chín được không?” 

Đáp:  “Cũng  không  rảnh”,  bèn  chậm  thêm  một  hôm  nữa  để  [ông  Diêu] đến 

đưa đi. Tới kỳ hạn, ông Tạ mỉm cười qua đời, mùi hương lạ mấy ngày không 

tan. 

(5) Theo Thánh Hiền Lục, đời Tống, sư Nguyên Tịnh được vua ban hiệu 

là Biện Tài, đốt ba ngón tay bên trái và hai ngón bên phải để cúng Phật, cầu 

Quán Âm phóng quang, quang minh liền hiện. 

Theo  Tịnh  Độ  Luận,  đời  Đường,  Khải  Phương  và  Viên  Quả  trong  niên 

hiệu Trinh Quán cùng kết kỳ hạn niệm Phật suốt một hạ (ba tháng). Họ đặt 

một  cành  dương  vào  tay  tượng  Quán  Âm,  thề  rằng:  “Nếu  con  niệm  Phật 

được  vãng sanh thì  nguyện cành dương bảy  ngày chẳng  héo”. Đến kỳ  hạn, 

cành dương càng thêm tươi xanh. 

(6)  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  vào  đời  Thanh,  vợ  chồng  cụ  Trương  ở  Dư 

Hàng ăn chay, kiền thành thờ Quán  Âm, dốc chí  niệm Phật, tạo sẵn  hai cái 

khám. Một hôm, tắm gội, thay áo, vào khám niệm Phật, cùng qua đời. 

Lại  nữa,  vào  đời  Tùy,  có  hai  sa-di  ở  Vấn  Châu  cùng  niệm  Phật,  người 

lớn tuổi hơn thần thức du cõi Tịnh, bạch Phật: “Có tiểu sa-di cùng tu, người 

ấy  có  cùng  được  vãng  sanh  với  con  hay  không?”  Phật  dạy:  “Do  anh  ta 

khuyên ông, ông mới phát tâm. Ông hãy về đi, ba năm nữa, anh ta cũng cùng 

đến”.  Đến  kỳ  hạn,  Tam  Thánh  đến  đón,  đại  địa  chấn  động,  thiên  hoa  bay 

lượn, người lớn, kẻ nhỏ cùng mất. 

(7)  Theo  Thánh  Hiền  Lục, đời  Tống,  Tôn  Trung đào ao trồng sen, phía 

trên dựng gác, tạo tượng, quy y. Thấy Tam Thánh hiện trên không, liền bạch 

rằng: “Nguyện Phật lưu lại đôi chút để hai đứa con của con cùng được thấy”. 

Phật  liền trụ  lại  hồi  lâu. Một tối, ông  Tôn  kết ấn qua đời, trên  hư không có 

mùi hương lạ, nhạc trời. Hai đứa con về sau cũng niệm Phật qua đời. 

Lại nữa, bà Diêu và bà Phạm làm lành. Bà Phạm khuyên [bà Diêu] niệm 

Phật. Bà Diêu lâm chung, Phật hiện trên không, hai vị Bồ Tát đứng hầu hai 

bên. Bà Diêu cầu Phật lưu lại đôi chút để từ biệt bà Phạm. Khi bà Phạm đến, 

Phật vẫn trụ nghiễm nhiên, bà Diêu bèn đứng sững qua đời. 

(8) Theo Thánh Hiền Lục, đời Minh, Trầm Giao Xuân, vợ là Phí Thị thờ 

tượng Phật tam thế  và tượng Đại Sĩ  bằng  đàn  hương,  hằng  ngày  niệm  Phật 

ngàn câu. Trong thời Sùng Trinh, ông Trầm thờ Đại Sĩ ở nhà con rể, hễ dâng 

hương,  ắt  nguyện  đến  thẳng  cõi  Phật.  Chợt  mùi  hương  vờn  quanh  lầu  mấy 

ngày, trên tường vôi hiện tượng Phật tam thế, trang nghiêm tinh diệu. Người 

chiêm  lễ  đông  nghẹt,  nếu  dùng  khăn  sạch  lau  thì  màu  sắc  càng  tươi  sáng. 

Ông chợt quay về chỗ ở cũ, giữa Ngọ, bảo: “Phật đến rồi” bèn qua đời. 

Lại  nữa,  vào  đời  Tống,  con  gái  nhà  họ  Vương  hằng  ngày  tụng  kinh  Di 

Đà,  Quán  Âm,  Kim  Cang.  Mẹ  mất,  xác  chảy  máu.  Con  gái  nguyện:  “Nếu 

con có lòng hiếu chân thật thì xin thân mẹ chẳng bị dơ thối”. Thề xong, máu 

thôi chảy, cũng không có mùi hôi. 

(10) Theo Cao Tăng Truyện, tập 3, đời Đường, sư Giám Không lúc chưa 

xuất gia cảnh ngộ khốn khổ, đến Hàng Châu, gặp một vị Phạm tăng lấy quả 

táo cho ăn, Sư đốn ngộ đời trước, hỏi bạn học là Ngộ pháp sư đang ở đâu? 

Phạm tăng nói: “Há ông chẳng nhớ ông ấy đã đùa bỡn phát đại nguyện trước 

tượng đá ở Hương Sơn ư? Nếu chẳng chứng Bồ Đề, nguyện làm vị võ tướng 

hùng dũng. Nay ông ta đã làm đại tướng quân rồi!” 

Thỉnh Quán Âm Kinh:  “Liên hoa hóa sanh vi phụ mẫu”  (Hóa sanh, hoa 

sen làm cha mẹ). 



---o0o--- 

 

2.5.4. Được ứng nghiệm 







 1. Bèn có: Ba lượt chiêm ngưỡng thánh tượng, điện Thần Vận nêu 

 danh; cùng nghe Pháp Hoa, hội Linh Sơn chưa tan. 

  

 2.  Đài  sen,  hàng  cây,  chiếu  rạng  Huệ  Thành;  mão  trời,  bình  báu, 

 sáng chói Pháp Trí. 

  

 3. Khải Phương, Viên Quả, đều ngao du ao sen, Chân Thanh, Huệ 

 Tài, cùng thọ ký giới hương. 

  

 4.  Bồ  Tát  tinh tấn,  đất  lại  hiện  lưu  ly;  pháp  sư  Ngũ  Hội,  thân  hai 

 lượt vào hang vàng. 

  

 5.  Bang  Hoa,  Vinh  Tổ,  thân  thường  trong  quang  minh;  Hy  Trạm, 

 Hám Sơn, tùy ý ngắm tướng hảo. 

  

 6.  Từ  Vân,  Nguyên  Tịnh  cùng  được  xá  lợi  giữa  mày;  Đại  Thiện, 

 Hành Đồng, nuốt xâu chuỗi vào miệng. 

  

 7. Hoa trao Đào Thị, Phật đứng trên hộp kinh; sao Mai ứng mộng, 

 bà Châu sen nở tim nhang. 



 8. Ngộ Thông lòng thành cảm mộng, mây ùn đưa thuyền tới; Diệu 

 Viên vui thích xem đèn, Phật ngự trên chiếc lá. 

 9.  Hạo  Tượng  nhập  Định,  thuyền  bơi  giữa  ao  sen;  Sở  Thạch  Thiền 

 sâu, tâm ngầm hợp Phật cảnh. 

 10. 

 Thị  nữ  khắc  khổ,  chợt  thành  Thiên  Nhãn  Thông;  cụ  Thiệu 

 tinh thành, cũng thấy Tây Phương thù thắng. 

 11. Ngoài song Đường công, Phật ngồi trên núi thần; trong lầu Liêm 

 Thị, tượng sanh ra xá-lợi. 

 12.  Ấy  là  vì  tịnh  tâm  công  đến  tột  bậc,  đã  dần  dần  phá  tan  Sắc  Ấm; 

 lắng tưởng ngày càng sâu, nên được hóa thành thiện cảnh. 

 13. Xét ra: Tam tâm đã phát trọn, liền một niệm hoành siêu. 

 14. Tự tin vãng sanh, cần gì cầu ứng nghiệm tầm thường? 

 15. Há nên chẳng tin tự tánh chẳng chân, chấp Như Lai rồi cầu thật 

 hay chăng? 

 16. Chẳng biết Thiên Như cầu ứng nghiệm, thật ra là roi đe ngựa hèn, 

 Pháp Chiếu dạy người, cũng thấy nghe trống bôi chất độc. 

 17. Chẳng nghĩ là thánh, lo chi ma tà? 

 18. Huống  hồ  những điều [ứng  nghiệm]  này là do  tưởng “chán, ưa” 

 tạo thành, mà cũng chính  là công cứ tiếp dẫn. Đây chính là sự nhiếp độ 

 chúng sanh thứ tư của Đại Sĩ vậy. 

  

(1)  Theo Tịnh Độ  Thánh  Hiền  Lục, Viễn  Công ở  Lô Sơn ba  mươi  năm 

dốc  chí  nơi  Tịnh  nghiệp,  lắng  lòng  quán  tưởng,  ba  lượt  thấy  thánh  tượng. 

Đêm Ba Mươi tháng Bảy năm Nghĩa Hy 12 (416), Sư thấy Phật Di Đà thân 

chật  hư không.  Trong  viên  quang  có  các  hóa  Phật,  Quán  Âm,  Thế  Chí  hầu 

hai  bên.  Nước  tỏa  quang  minh,  diễn  nói  những  âm  thanh  Khổ,  Không,  Vô 

Thường,  Vô  Ngã.  Phật  bảo  Viễn  Công:  “Ta  do  sức  bổn  nguyện  đến  an  ủi 

ông. Bảy ngày sau ông sẽ sanh về nước ta”. Đúng kỳ hạn, Sư thị tịch. 

Lại theo Lô Sơn Chí, Viễn Công sắp đi qua núi La Phù, đêm ngủ tại Lô 

Sơn, cảm sơn thần báo mộng. Sư bồi hồi lên núi xem, thấy không chỗ nào để 

kết lều tranh. Một tối mưa sấm tối sầm, nước trên núi ào ạt chảy tới. Nhìn ra 

giữa giòng có một bãi đất bằng, hoa cỏ, cây cối mọc la liệt trên đó. Do vậy, 

Thái Thú Hoàn Y dựng điện thờ Phật, đặt tên là Thần Vận. 

Lại nữa, đời Tùy, Trí Giả đại sư đến núi Đại Tô lễ thiền sư Huệ Tư. Ngài 

Huệ Tư vừa thấy mặt liền nói: “Khi xưa cùng nghe Pháp Hoa tại Linh Sơn, 

túc duyên  xui  khiến,  nay  lại đến đây”. Sư  bèn tu Pháp  Hoa tam-muội, thân 

tâm  rỗng  rang,  thấy  mình  cùng  với  thầy  là  Huệ  Tư  ở  trên  núi  Linh  Thứu 

trong  cõi  Tịnh  Độ  bảy  báu,  nghe  Phật  thuyết  pháp.  Sư  viết  Tịnh  Độ  Thập 

Nghi Luận, đề xướng Tịnh Độ, công lao to lớn nhất. 

(2)  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  đời  Tùy,  Huệ  Thành  nương  theo  ngài  Nam 

Nhạc  Huệ  Tư  thiền  sư,  được  dạy  hãy  nhập  các  môn  tam-muội  như  Quán 

Âm,  Pháp  Hoa  v.v...  để  tiêu  nghiệp  chướng  cũ.  Ba  năm  sau,  Sư  đắc  Giải 

Chúng Sanh Ngữ Ngôn tam-muội. Mỗi khi nhập Định, thường thấy đài sen, 

cây  báu  nơi  Tịnh  Độ.  Đêm  hôm  Sư tịch  diệt,  có  người  mộng  thấy  Sư  ngồi 

đài sen bay về Tây. 

Lại nữa, vào đời Tùy, ngài Pháp Trí niệm Phật ở chùa Quốc Thanh, cảm 

Quán Âm, Thế Chí hiện thân, lại cảm mão trời, bình báu sáng ngời trên thân. 

(3)  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  tập  3,  đời  Đường,  sư  Khải  Phương  và  sư 

Viên Quả  trong  lúc quán tưởng, cảm thấy  thân  vào ao báu, thấy Quán  Âm, 

Thế Chí  ngồi trên  hoa sen to, có ngàn  vạn hoa sen che khắp cả ao. Phật Di 

Đà ngồi trên hoa sen to nhất, quang minh chói ngời. Lại mộng thấy trong cái 

ao to, có trướng báu lớn, bèn bay vào đó. Có vị Tăng nói:  “Chỉ chuyên niệm 

 Phật  thì  sẽ  cùng  sanh  về  đây” .  Lại  thấy  Quán  Âm  duỗi  chân  ngồi,  Khải 

Phương và Viên Quả nâng chân Bồ Tát đảnh lễ. 

Theo Thánh  Hiền  Lục,  vào đời Minh, sư  Chân  Thanh trì  Quán  Kinh  và 

phẩm  Tâm  Địa  của  kinh  Phạm  Võng.  Một  đêm  mộng  thấy  cung  điện  lóng 

lánh, xinh đẹp, cây báu san sát, thấy Di Đà, Quán Âm, Thế Chí, trong khi Sư 

trải tọa cụ, lễ bái thì bên cạnh có sa-di trao cho tấm thẻ đề  “giới hương huân 

 tu” .  Sư  tỉnh  giấc  biết  mình  sẽ  vãng  sanh  trong  Trung  Phẩm,  bèn  nhịn  ăn, 

viên tịch,  vẻ  mặt  hồng  nhuận  như còn sống.  Lúc trà-tỳ  mùi  thơm  xông sực 

nức. 

Lại nữa, vào đời Tống, ngài Huệ Tài trì chú Đại Bi, mộng thấy đến gác 

báu, có người bảo: “Ông sanh vào Trung Phẩm”. Lúc lâm chung, Sư soạn kệ 

khen ngợi Phật, nói: “Ta quyết sanh về Tịnh Độ” rồi thị tịch. 

(4)  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  đời  Đường,  sư  Đại  Hạnh  tu  Phổ  Hiền  Sám, 

cảm Đại Sĩ hiện thân. Tuổi già, Sư trì tụng kinh Di Đà, thấy Phật và Đại Sĩ 

hiện thân trên đất lưu ly. Một năm sau lại thấy đất lưu ly, bèn nói:  “Kỳ hạn 

 An  Dưỡng  đã  tới  rồi” ,  Sư  nằm  bên  hông  phải  mạng  chung,  được  vua  ban 

hiệu là Thường Tinh Tấn Bồ Tát. 

Lại  nữa,  vào  đời  Đường,  ngài  Pháp  Chiếu  thoạt  đầu  từ  trong  bát  cháo 

thấy Đại Thánh Trúc Lâm Tự. Về sau đến Ngũ Đài, được Thiện Tài dẫn vào 

nơi trang nghiêm bằng đất vàng, cây báu. Văn Thù và Phổ Hiền ngồi trên tòa 

sư tử thuyết pháp cho đại chúng đông đến cả vạn đang vây quanh. Hai vị Bồ 

Tát  cùng  duỗi  cánh  tay  sắc  vàng  xoa  đầu  Pháp  Chiếu  nói:   “Nguyện  sớm 

 thành Phật, không gì hơn được niệm Phật”.  Sư lại cùng đại chúng đến hang 

Kim  Cang,  Pháp  Chiếu  chợt  thấy  nơi  ấy  rộng  lớn  trang  nghiêm,  cung  điện 

bằng tịnh lưu ly. Văn Thù và Phổ Hiền đều ở cùng một chỗ. Sư lại một mình 

đến  hang,  ngài  Phật  Đà  Ba  Lợi  dẫn  vào  chùa  Kim  Cang  Bát  Nhã,  [chùa 

được]  trang  nghiêm  bằng  các  thứ  báu  lạ  lùng,  quang  minh  chói  ngời.  Do 

vậy, Pháp Chiếu dốc chí niệm Phật, thấy ngài Phật Đà Ba Lợi bảo:  “ Hoa của 

ngươi đã trổ, ba năm nữa sẽ nở”. Đến kỳ hạn, Sư từ biệt đại chúng qua đời. 

Ngài Pháp Chiếu  lập  ra Ngũ  Hội Niệm  Phật Đạo  Tràng,  vì thế được  gọi  là 

Ngũ Hội Pháp Sư. 

(5)  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  vào  đời  Minh,  Dương  Gia  Vỹ,  tự  là  Bang 

Hoa,  lâm  chung  nói:  “Hoa  sen  xanh  hiện  ra  trước  mặt,  chẳng  phải  là  cảnh 

Tịnh Độ ư?” Khi mạng chung, ông nói: “Ta thường ở trong quang minh”. 

Lại nữa, vào đời Thanh, Mã Vinh Tổ ăn chay trường tu Tịnh Độ, mộng 

thấy trên không hiện ra nhiều chữ Thọ chẳng thể tính đếm được, quang minh 

chói  ngời.  Về  sau,  ông  ngã  bệnh,  nói:  “Tam  Thánh  hiện  tiền,  vì  ta  thuyết 

pháp,  ta  thường  ở  trong  đại  quang  minh”.  Hôm  sau,  lại  nói:  “Bồ  Tát  dùng 

tịnh thủy tắm ta, gột sạch cho ta trần cấu từ xưa, liền được thanh lương”. Hai 

ngày sau, nói: “Phật đến đón ta” liền qua đời. 

Lại nữa, đời Tống, Hy Trạm dựng điện Di Đà, tu Tịnh nghiệp. Lâu sau, 

thường thấy hình tướng Tam Thánh. 

Lại  nữa,  vào  đời  Minh,  ngài  Đức  Thanh  hiệu  là  Hám  Sơn,  một  hôm 

mộng thấy Phật Di Đà hiện thân trên hư không, quang tướng phân  minh, từ 

đấy thánh tượng sáng ngời luôn hiển hiện trước mắt. 

  (6) Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Tống, sư Nguyên Tịnh theo học với 

ngài Từ Vân. Về sau, làm chủ giảng nơi giảng tòa của ngài Từ Vân, tu ròng 

Tịnh nghiệp, chưa từng tạm ngưng. Một hôm, giữa mày có ánh sáng lập lòe, 

sờ vào thì nhặt được mấy hạt xá-lợi. Về sau, nơi chỗ nằm thường có xá-lợi. 

Lúc sắp mất, Sư nói: “Ta tịnh nghiệp đã thành, lòng mong muốn đã toại”, rồi 

mất. 

Lại  nữa,  vào  đời  Tống,  sư  Hành  Đồng  chùa  Đại  Thiện  mộng  thấy  có 

người đàn bà cầm xâu chuỗi bảo Sư há miệng ra, xâu chuỗi liền lọt ngay vào 

miệng. Thầy của ngài Hành Đồng nói: “Ấy là Thế Chí trao cho ngươi Niệm 

Phật tam-muội”. Mấy  hôm sau,  Hành Đồng  mộng thấy Quán  Âm,  Thế Chí 

cầm hoa tòa trao cho, bảo: “Bảy hôm nữa, ngươi sẽ cưỡi lên tòa này sanh về 

Tịnh Độ”. Đến kỳ hạn, Sư nói: “Bồ Tát đến!” rồi qua đời. 

(7) Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Tống, Đào Thập Lục Nương trì phẩm 

Phổ  Môn,  mộng  thấy  Bạch  Y  Đại  Sĩ  đưa  hoa  sen  bảo  nuốt,  tâm  thần  sáng 

suốt. Một đêm, trong phòng phóng quang như ban ngày, A Di Đà Phật hiện 

thân  đứng  trên  hộp  kinh.  Do  vậy,  bà  càng  tụng  niệm  kiền  thành  hơn.  Trên 

quyển kinh hiện ra xá-lợi, dồn lại được hơn cả vốc. 

Lại  nữa,  vào  đời  Minh,  mẹ  bà  Châu  Tiết  Thị  mộng  thấy  sao  Trường 

Canh (Kim Tinh)393 chui vào bụng liền sanh ra bà. Bà Châu chuyên tu Tịnh 

nghiệp,  thờ  Quán  Âm  Đại  Sĩ,  khói  hương  đọng  thành  nhụy,  kết  thành  hoa 

sen.  Bà  tự  biết  đã  đến  lúc,  niệm  Phật  qua  đời.  Người  trong  nhà  ngửi  thấy 

mùi hoa sen. 

(8) Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Thanh, Trầm Ngộ Thông thọ Bồ Tát 

Giới  niệm  Phật, thệ  nguyện sanh  về  Tây Phương. Một tối  mộng thấy Quán 

Âm Đại Sĩ ngồi trong thuyền, trang nghiêm kỳ diệu, có mây ngũ sắc ùn lên 

đưa thuyền từ Tây Phương đến. Tỉnh giấc, ông càng dũng  mãnh niệm Phật. 

Do dùng sức quá  mãnh  liệt,  nên bệnh trở  nên  nguy  ngập. Ngày  mồng  Tám 

tháng  Tư,  ông  bảo  người  nhà:  “Hôm  nay  là  Phật  Đản,  ta  đi  đây”.  Lại  lớn 

tiếng kêu: “Phật đến tiếp dẫn” rồi qua đời. 

Lại nữa, vào đời Thanh, Châu Diệu Viên và con gái là Lập Tu, cháu gái 

là Diệu Đức cùng ăn chay trường  niệm  Phật. Một đêm,  hoa đèn trong Phật 

đường  của  bà  Diệu  Viên  kết  thành  một  cánh  sen,  trên  cánh  sen  có  một  vị 

Phật  đứng.  Ba  người  cùng  trông  thấy.  Lâm  chung,  bà  Châu  bảo  con  gái: 

“Con  niệm  Phật  hiệu,  ta  nghe  tiếng  sẽ  dùng  tâm  tưởng  theo”.  Đứa  con  út 

khóc  thưa:  “Chúng  con  chưa  báo  ân  sâu,  mẹ  nỡ  lòng  nào  bỏ  đi”.  Bà  cười 

bảo: “Ta tu Tịnh nghiệp, chuyện cõi trần chẳng để mảy may trong lòng”. Bà 

thầm niệm Phật theo đại chúng, chợt nói: “Phật đến rồi”. Có một luồng sáng 

trắng từ từ chiếu về Tây. 

(9) Theo Thánh Hiền Lục, đời Đường, Cao Hạo Tượng tụng Vô Lượng 

Thọ  Kinh, cảm thấy thân bồng bềnh trong ao sen, kim dung chói  ngời. Sau 

đó, thấy Quán Âm, Thế Chí đến đón bèn qua đời. 

Lại  nữa,  vào đời Minh, ngài Phạm  Kỳ, tự là Sở  Thạch, tham  Thiền đắc 

ngộ, nhưng niệm Phật chưa hề lười nhác. Một hôm, Sư ngồi xếp bằng quán 

hoa sen, thấy Như Lai tướng hảo trang nghiêm ngồi trên ấy, bạch hào phóng 

quang, soi thấy  lầu, đài, ao chuôm,  hàng cây,  lan can, các thứ báu  xen  lẫn, 

nước, chim, thiên nhạc, diễn pháp Khổ, Không, Vô Ngã. Quán Âm, Thế Chí 

đứng  hai  bên,  Thanh  Tịnh  Hải  Chúng  vây  quanh.  Sư  ra  khỏi  Định,  quán 

ngược  lại:  Người  quán  chẳng  thể  được,  mà  cái  chẳng  thể  được  ấy  cũng 

chẳng  thể  được.  Sau  đấy,  Sư  bảo  người  khác:  “Ta  đi  đây!”  Hỏi:  “Ngài  đi 

đâu”. Đáp: “Tây Phương”. 

(10) Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Tống, vợ ông Lã Hoằng là Ngô Thị 

dốc chí  thanh  tu, có  hai đứa tớ  gái. Một  đứa thích  Thiền,  một đứa  giữ  giới 

khắc  khổ  niệm  Phật,  thường  suốt  ngày  không  ăn,  chỉ  uống  Quán  Âm  tịnh 

thủy do bà Ngô đã tụng chú. Một hôm, cô ta chợt thấy loáng thoáng trên hoa 

sen  vàng  [có  người]  ngồi  xếp  bằng,  rồi  dần  dần  thấy  gối,  thấy  thân,  rồi  thì 

đầu mặt đều hiện, tướng hảo đầy đủ: Chính giữa là A Di Đà Phật, hai bên là 

Quán Âm, Thế Chí. Rồi thì cung điện, rừng cây rõ ràng như từng đường chỉ 

trong  bàn  tay.  Nam  tử thanh  tịnh  kinh  hành  trong  khoảng  đó.  Suốt  ba  năm 

như thế, chẳng ngăn cách chừng bằng nháy mắt nào. Nếu có ai hỏi cô ta có 

nghe thuyết pháp  hay không. cô nói: “Tôi  đắc Thiên Nhãn, chưa đắc Thiên 

Nhĩ”. Về sau, cô ta tự biết lúc mất, qua đời. 

Lại  nữa,  vào đời Thanh, bà cụ họ Thiệu  niệm Phật tinh tấn. Trong  niên 

hiệu  Đạo  Quang,  cụ  ngồi  trong  phòng  kín,  hướng  về  Tây,  tâm  chợt  mở 

mang, thấy cảnh thù thắng cõi Tây Phương. Về sau, lại thấy kim tượng của 

Bồ Tát sáng ngời tâm mục. Cụ mất rồi, vẻ mặt giống như còn sống. 

(11)  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  vào  đời  Minh,  Đường  Thời  tham  học  với 

ngài  Liên  Trì, được dạy pháp  môn Niệm  Phật. Các quyến thuộc đều có thể 

tụng thuộc lòng phẩm Phổ Môn và kinh Kim Cang; đến đêm cùng nhóm họp 

hồi hướng trước tượng Đại Sĩ. Ông ta thường nói: “Tu tịnh thì hãy nên trong 

lúc  ăn  cơm,  mặc  áo,  thường  quán  tưởng,  hoặc  thần  thức  ngao  du  nơi  biển 

sen,  trong  hoa  lễ  Phật,  hoặc  ngồi  chiêm  ngưỡng  cõi  báu,  Phật  quang  chiếu 

thân.  Tịnh  tưởng  đã  thành  thì  còn  chờ  gì  mà  chẳng  vãng  sanh”.  Một  hôm, 

ông Đường đẩy cửa sổ, thấy từ trong biển cả vọt lên một quả núi, Phật ngồi 

trên đó, quang minh chiếu thấu suốt bốn phía, tường vách, rừng cây đều rỗng 

không, chẳng hiện. Lúc lâm chung, hiện tướng lành rồi qua đời. 

Theo  Linh  Cảm  Phú, đời Tống, bà Cung  Nhân  vợ của  Liêm  Trung Đại 

Phu  thêu  tượng  Di  Đà  cao  trượng  sáu,  xá-lợi  hiện  trong  lầu.  Lâm  chung, 

Tam Thánh đến đón. 

Lại  nữa,  vào  đời  Tống,  phu  nhân  Chung  Ly khắc  tượng  Phật  bằng  đàn 

hương cao bốn tấc tám phân, đội trên đầu để kinh  hành. Từ nơi chặng  mày 

tượng ấy hiện ra xá-lợi. Về sau, Tam Thánh cũng đến đón. 

(12) Lăng Nghiêm Kinh:  “Tịnh tâm công cực, hốt kiến thập phương sơn 

 hà, giai thành Phật quốc, cụ túc thất bảo, quang minh biến mãn”  (Tịnh tâm, 

công  phu  đến  tột  bậc  thì  chợt  thấy  núi  sông  trong  mười  phương  đều  thành 

cõi Phật, trọn đủ bảy báu, quang minh chiếu khắp). Ở đây, [tụng văn] nói là 

 “Lắng  lòng  quán  tưởng  ưa  chán  lâu  ngày,  tưởng  lâu  ngày  sẽ  hóa  thành 

 [những cảnh giới thanh tịnh], đấy gọi là thiện cảnh giới”. 

(13) Đời Tống, trong bài tán của ngài Nguyên Chiếu có đoạn:  “Tam tâm 

 phát  trọn  vẹn,  một  dạ  hướng  Tây  Phương” .  Ngài  Linh  Phong  nói:   “Nhất 

 niệm tương ứng nhất niệm sanh, niệm niệm tương ứng niệm niệm sanh”.   

Vô  Lượng Thọ  Kinh:   “Hoành tiệt ngũ ác  thú, thăng đạo vô cùng cực”  

(Cắt ngang năm đường ác, đạt lên đạo không có cùng tột). 

(15)  Lăng Nghiêm  Kinh:   “Vân hà tự  nghi nhữ chi chân tánh, tánh nhữ 

 bất chân, thủ ngã cầu thật” (Cớ sao tự nghi chân tánh của ông, ông ngỡ tánh 

là chẳng thật, rồi chấp lấy cái Ngã để cầu cái thật)394 

(16) Theo tác phẩm Tịnh Độ Hoặc Vấn của ngài Thiên Như, cổ nhân có 

ba điều đau đáu nghĩ tưởng:  một là báo ân, hai là quyết chí, ba là cầu được 

ứng  nghiệm.  Ấn  Quang  Văn  Sao  có  câu:   “Niệm  Phật  lấy  chuyên  ròng  làm 

 chủ. Nếu tâm thật sự chuyên nhất thì sẽ tự có cảm thông. Khi chưa chuyên 

 nhất chớ nên có tâm vọng động cầu được cảm thông trước”. Nhưng sự cầu 

được  ứng  nghiệm  như  ngài  Thiên  Như đã  nói chính  là  hoàn  toàn không có 

cảm thông, sợ là chuyên ròng chưa đến  mức, nên nói:  “Roi đánh để răn đe 

 hạng ngựa kém hèn” . Chữ “cầu” có nghĩa là chỉ cầu nơi công phu của chính 

mình, đừng rong ruổi tìm cầu bên ngoài thì sẽ đạt được. 

Theo Cao Tăng Truyện, tập 3, Pháp Chiếu tuy từng thấy những điều linh 

dị,  nhưng chẳng  nói  với ai. Một  vị  Phạm tăng bảo: “Ông đã thấy cảnh  giới 

Ngũ  Đài,  sao  chẳng  truyền  dạy  cho  người  đời?”  Pháp  Chiếu  đáp:  “Chẳng 

phải là tôi dám ẩn giấu thánh đạo, chỉ sợ họ sanh nghi, gièm báng mà thôi!” 

Phạm  tăng  nói:  “Đại  Thánh  Văn  Thù  hiện  ở  trong  núi  này,  còn  chuốc  lấy 

tiếng gièm báng của người ta, ông còn tiếc gì? Chỉ nên đem những gì đã thấy 

nói với mọi người khiến cho họ phát Bồ Đề tâm, tạo duyên của cái trống bôi 

thuốc độc395 vậy”. Pháp Chiếu bèn chép lại những điều đã thấy để lưu truyền 

trong đời. 

(17) Lăng Nghiêm Kinh:  “Nhược tác thánh giải, tức thọ quần tà”  (Nếu 

hiểu là chính mình đã chứng thánh thì sẽ rớt vào lũ tà). 

(18) Tô Đông Pha mang tượng Phật Di Đà về phương Nam, bảo: “Đây là 

công cứ vãng sanh của Thức396 vậy”. 

Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích 

Cảm Ứng Tụng 

Quyển 3, phần 2 hết 



---o0o--- 

 Phần 3 

2.5.4. Tiếp dẫn 

 

 

 1. Bèn có Triệt Ngộ xưng danh, dần dần thấy một phần tướng hảo; 

 Gia Vỹ làm lễ, hai lượt ngắm kim thân ngàn trượng. 

  

 2.  Phật  đón  Tăng  Huyễn,  trao  hương  y  đạo  sư;  Tăng  dẫn  Ngạn 

 Thông lên lầu gác Tỳ Lô. 

  

 3. Vật như trăng tròn, nhằm tiếp dẫn ông Lưu; xâu chuỗi đếm mấy 

 hạt, chỉ kỳ về cho Lý Mẫu. 

  

 4.  Cùng  Huệ  Mạng  chiêm  ngưỡng  tam  thánh;  Hữu  Cơ  báo  mộng 

 cho mọi người. 

 

 5. Liễu Nhiên đến thời, hai rồng biến hiện; Pháp Hỷ thần quở, khỏi 

 đền mạng trĩ. 

  

 6.  Cụ  Thịnh,  bà  Trịnh  cùng  được  ban  kim  đài,  Trọng  Mẫn,  Hòe 

 Đình đều lên tòa bạc. 

  

 7.  Thật  Tu  tạo  tượng,  liền  hiện  thân  Thiên  Nhãn;  Phật  Kỳ  ngửi 

 hương, lại thấy hai chú thị đồng. 

  

  

 8.  Liễu  Nghĩa,  Sư  Tán397,  đài  vàng  báu  sáng  ngời;  Chung  Thị,  bà 

 Tiết, sắc hoa sen lóa mắt. 

  

 9.  Pháp  Lâm  thấy  thánh  hiền  cùng  nhóm  tới,  Khô  Tâm  biết  cảm 

 ứng đạo giao. 

  

 10.  Cụ  Mạnh  hiện  sa-môn  rung  tích  trượng,  bà  Trương  thấy  hòa 

 thượng vẫy tay gọi. 

  

 11. Chàng Nghê mua rau chẳng kịp, ông Châu đồ mặn đoạn trừ. 

  

 12.  Thiện  Ích  thấy  quang  minh  báu  sạch,  Vương  Thị  than  chân 

 thân cao to. 

  

 13.  Đoái  nhìn  Pháp  Tín,  thánh  chúng  cúi  đầu  hân  hoan  đón  tiếp; 

 dẫn Quảng Đàm theo, co ba ngón tay, ngầm chỉ ắt chứng tam quả. 

  

 14. Tịnh Văn  dạy vợ,  thấy  hảo tướng chốn  Tây  Phương, Hồ Nhân 

 đợi Tăng, phiền Bồ Tát giáng lâm lâu lắc. 

  

 15. An nhân được hiện thân báo mộng, tín nữ chắp tay xưng danh. 

  

 16. Hoa sen đón Đào Thiện; Tịnh Độ tiếp Ngọ Đình. 

  

 17. Ấy là vì Di Đà nguyện hải dẫn đại chúng hiện tiền, Bồ Tát chú 

 tâm khuyên dụ, an ủi tỳ-kheo. 

  

 18.  Chỉ  quý  tâm  giữ  được  chánh  niệm,  đừng  lo  Phật  chẳng  tiếp 

 nghênh. Đấy chính là sự nhiếp độ chúng sanh thứ năm của Đại Sĩ vậy. 

  

  

(1) Theo Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, vào đời Thanh, ngài Tế Tỉnh, tự là 

Triệt Ngộ, đã hiểu  rõ lẽ  hướng thượng, chuyên tu  Tịnh  nghiệp. Trong Triệt 

Ngộ Ngữ Lục, quyển 2, Sư khuyên tu hết sức thiết tha. Khi sắp mất, Sư thấy 

vô số tràng  phan từ phương  Tây đến. Nửa tháng sau, Sư  lại bảo đại chúng: 

“Hôm  qua  ta  thấy  ba  vị  Đại  Sĩ  Quán  Âm,  Thế  Chí,  Văn  Thù,  nay  lại  được 

Phật đích thân đến đón, ta đi đây”. Đại chúng niệm Phật hiệu, ngài Triệt Ngộ 

chắp  tay,  bảo:  “Niệm  một  tiếng  hồng  danh,  thấy  một  phần  tướng  hảo”,  rồi 

kết  ấn,  qua  đời.  Mùi  hương  lạ  thơm  lừng  hư không,  vẻ  mặt  như còn  sống. 

Trà-tỳ được xá-lợi rất nhiều. 



Lại nữa, Dương Gia Vỹ khi lâm chung nói: “Di Đà hiện thân cao ngàn 

trượng,  Quán  Âm  thân  bằng  Phật.  Kinh  Di  Đà  công  đức  chẳng  thể  nói, 

chẳng thể diễn tả. Ta đã được sanh về Thượng Phẩm”. 



(2)  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  đời  Đường,  Tăng  Huyễn  thấy  Xước  thiền 

sư (ngài Đạo Xước) giảng Quán Kinh bèn hồi tâm niệm Phật. Sư mắc bệnh, 

bảo đệ tử rằng: “A Di Đà Phật trao cho ta hương y (áo thơm), Quán Âm, Thế 

Chí đứng xếp hàng trước mặt, hóa Phật đầy hư không, ta đi đây”. Mùi hương 

lạ suốt bảy ngày chưa tan. 



Lại nữa, vào đời Tống, Lý Ngạn Thông làm thợ rèn. Về sau, dốc lòng 

nơi Tịnh Độ. Một hôm, nói: “Ta mộng dạo chơi Tịnh Độ, thấy hai cánh cửa 

đóng chặt, gặp được vị Tăng tên Tông Lợi, mở cửa dẫn vào, thấy trong lầu, 

gác có Phật và Bồ Tát, ta đi đây” rồi niệm Phật qua đời. 



(3)  Theo  Quảng  Tín  Phủ  Chí,  Lưu  Sùng  Khánh  trì  chú  Chuẩn  Đề. 

Trong  nhà  phóng  bạch  hào  quang,  hiện  tướng  Đại  Chuẩn  Đề.  Lúc  ông  sắp 

mất,  thấy  rành  rành  ngài  Quán  Âm  lấy  ra  một  vật  giống  như trăng  tròn,  rõ 

ràng là tỏ ý tiếp dẫn. Ông bèn ngồi dậy tụng chú Đại Bi, tụng xong bèn mất. 



Theo  Thánh  Hiền  Lục,  vào  đời  Minh,  mẹ  ông  Lưu  Đạo  Long  là  Lý 

Thị, ăn chay trường, thờ Quán Âm Đại Sĩ, sáng tối lễ bái, niệm Phật suốt hai 

mươi lăm năm. Cụ mộng thấy Đại Sĩ đưa cho xem một xâu chuỗi, bảo: “Xâu 

chuỗi  là kỳ  hạn sanh  Tịnh Độ của bà”. Đếm  xem thì chuỗi  gồm  năm  mươi 

ba  hạt,  tới  ngày  Mười  Ba  tháng  Năm,  cụ  nói:  “Ta  vãng  sanh  Tây  Phương 

trong ngày hôm nay”, xướng Phật hiệu, qua đời. 



(4) Theo Thánh  Hiền  Lục, đời Tùy, sư  Huệ Mạng tham  học  với  ngài 

Nam Nhạc Huệ Tư, ngộ sâu xa huyền chỉ. Lúc sắp mất, mọi người thấy A Di 

Đà Phật và Đại Sĩ đến đón, Sư hướng mặt về Tây ra đi. 



Lại nữa, trong đời Tống, sư Hữu Cơ khuyên  mọi người niệm Phật số 

đến vạn người. Sư thị hiện bị bệnh, mọi người thấy Tây Phương hiện quang 

minh,  không  trung  tấu  nhạc.  Hữu  Cơ  nói:  “Tây  Phương  Tam  Thánh  đến 

rồi!” hướng về Tây, qua đời. Có người mộng thấy Hữu Cơ oai nghi trọn đủ 

đi về Tây Phương, có người mộng thấy Hữu Cơ ngồi trên hoa sen đối trước 

Phật  nghe  thuyết  pháp,  có  người  mộng  thấy  Hữu  Cơ  được  Phật  Di  Đà  thọ 

ký. 



(5)  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  đời  Tống,  sư  Liễu  Nhiên  từng  mộng  thấy 

bơi thuyền trên biển, thấy Quán Âm ngồi trong rừng trúc, dùng một trăm bài 

kệ để tán tụng. Từ đấy, biện tài nhanh chóng phát sanh. Một hôm, Sư mộng 

thấy  hai  con  rồng  đùa  bỡn  trên  không,  một  con  hóa  làm  thần  nhân,  từ trên 

không đáp xuống, rút thẻ chỉ cho biết kỳ hạn mất. Đến kỳ hạn, Sư cùng mọi 

người tụng kinh Di Đà, đến chữ  “Tây Phương thế giới”  bèn hóa. 



Lại nữa, đời Tùy, ngài Pháp Hỷ hạnh nguyện suốt đời hồi hướng Tịnh 

Độ. Sư theo ngài Trí Giả hành Phương Đẳng tam-muội, chợt một con trĩ đến 

đòi  mạng,  có  thần  nhân  quở  trách:  “Pháp  sư  sẽ  sanh  về  Tịnh  Độ,  há  đền 

mạng ngươi ư?” Lâm chung, Sư thấy Phật, Bồ Tát đến đón. 



(6)  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  đời  Tống,  bà  cụ  họ  Thịnh  trì  Vô  Lượng 

Thọ  Kinh  và danh  hiệu Phật. Một hôm tắm  gội  rồi  ngoảnh  mặt về  Tây, hỏi 

người  chung  quanh:  “Có  nghe  tiếng  khánh  hay  không?  Thánh  chúng  Tịnh 

Độ  đến  rồi”.  Nói  xong,  chắp  tay,  bảo:  “Phật,  Bồ  Tát đã  đến,  đài  vàng  hiện 

tiền, ta đi đây” rồi qua đời. 



Theo  Linh  Cảm  Phú,  vào  đời  Tống,  Trịnh  Thị  ở  Tiền  Đường  hằng 

ngày  tụng  phẩm  Phổ  Môn,  niệm  Phật  không  sót.  Lâm  chung  nghe  tiếng 

khánh, thấy Quán Âm tay cầm đài vàng, liền tịch. 



Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Tống, sư Trọng Mẫn cả đời giảng các 

kinh Quang Minh, Quán Âm v.v... Lúc sắp tịch, Sư nhóm chúng rồi lên tòa, 

thấy đài bạc từ Tây Phương đến rồi bèn hóa. 



Lại nữa, vào đời Minh, Thái Thừa Thực tự là Hòe Đình, ăn chay thờ 

Phật từ trẻ. Về sau, đỗ Tiến Sĩ, làm quan đến chức Thái Thú, cấm dân gian 

sát  sanh  tế  thần.  Đến  già,  ông  lập  hội  niệm  Phật,  nhằm  hướng  dẫn  dân 

thường  hồi  hướng  Tịnh  Độ.  Đến  khi  bị  bệnh,  ông  liền  đến  chùa  Phật  chúc 

nguyện, trở về, thấy đài bạc tiếp dẫn, xưng danh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát 

liên tiếp rồi mất. 



(7) Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Minh, ni sư Thành Tĩnh tự là Thật 

Tu,  niệm  Phật  không  thiếu  sót,  khuyên  mọi  người  tạo  tượng  Thiên  Thủ 

Thiên  Nhãn  Đại  Bi  bằng  đàn  hương.  Về  sau,  biết  trước  lúc  mất,  bảo  đệ  tử 

rằng:  “Thiên  Thủ  Thiên  Nhãn  Đại  Bi  Quán  Thế  Âm  đến  đây  tiếp  dẫn”  rồi 

hóa. 



Lại  nữa,  vào  đời  Thanh,  ni  sư  Phật  Kỳ  tạo  tượng  Tây  Phương  Tam 

Thánh  bằng  gỗ  chiên-đàn  cao  tám  thước.  Mỗi  năm  kết  thất  lập  hội  niệm 

Phật.  Trước  khi  mất  ba  ngày,  ni  sư  thấy  Bồ  Tát  hiện  thân,  có  hai  đồng  tử 

theo  hầu.  Có  kẻ  nói  ngửi  thấy  mùi  hương  hoa  cúc.  Phật  Kỳ  bảo:  “Đấy  là 

hương hoa sen xanh”, niệm Phật rồi tịch. 



(8)  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  vào  đời  Tống,  Liễu  Nghĩa  mười  lăm  tuổi 

đỗ Tiến Sĩ. Khi xuất gia, niệm niệm Tây Phương chưa từng gián đoạn. Ngài 

Tường công ở  Hoàng  Bá  mộng thấy Sư đến từ biệt, bảo “về  Tây Phương”. 

Lại thấy Phật, Bồ Tát trao cho đài vàng. Ba ngày sau, Sư mỉm cười, qua đời. 



Lại nữa, vào đời Tống, Sư Tán mười bốn tuổi niệm Phật không ngớt, 

bị bệnh chết rồi sống  lại, từ biệt cha  mẹ bảo: “Tam  Thánh đến, con phải đi 

theo”.  Hàng  xóm thấy đài báu tỏa quang  minh năm  màu. Sư Tán  hướng  về 

Tây qua đời. 



Lại nữa, vào đời Tống, Chung Thị niệm Phật suốt hai mươi năm, một 

hôm bảo con: “Tây Phương thánh chúng trọn khắp hư không, hoa sen trắng 

to quang minh chiếu khắp, ta đi đây”. Bà chắp tay qua đời. 



Lại  nữa,  vào đời Đường, Vương Thị  là  vợ ông  Tiết, tu sám cầu sanh 

Tịnh Độ. Bà ta  mắc bệnh, [tu hành] càng thêm khẩn thiết. Thấy hoa sen đỏ 

trước  giường to  như cái  vò chứa được  năm đấu.  Lại thấy  hoa sen  xanh đầy 

nhà, Di Đà, Quán Âm, Thế Chí giáng lâm trên không. Cháu nội là Đại Hưng 

hầu bên cạnh, thấy thân Phật cao to vượt trỗi thân Bồ Tát. Khi tướng ấy ẩn 

thì Vương Thị qua đời. 



(9)  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  vào  đời  Tề,  Pháp  Lâm  trì  hai  kinh  Vô 

Lượng Thọ và Quán Âm. Khi tụng liền thấy một sa-môn khôi vĩ, đứng sừng 

sững  trước  mặt.  Sư  bị  bệnh,  chú  tâm  niệm  Tây  Phương,  lễ  sám  không 

ngừng, thấy các thánh hiền đều nhóm đến. Sư hướng về đệ tử kể những điều 

đã thấy rồi qua đời. 



Lại nữa, vào đời Tống, sư Pháp Nhân tự là Khô Tâm, ngầm dốc lòng 

nơi  Tịnh  nghiệp.  Trong  Định  thấy  hai  vị  Bồ  Tát Quán  Âm  và  Thế  Chí.  Sư 

viết kệ rằng:  “Ngã dữ Di Đà bổn vô nhị, nhị dữ bất nhị tịnh giai ly, ngã kim 

 như  thử  kiến  Di  Đà,  cảm  ứng  đạo  giao  nan  tư  nghị”   (Ta  cùng  Di  Đà  vốn 

chẳng hai, hai với chẳng hai thảy đều lìa, ta nay thấy Phật như vậy đó, cảm 

ứng đạo giao khó nghĩ bàn). Sư kết ấn, thị tịch. 



(10)  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  đời  Tống,  Mạnh  Thị  niệm  Phật  ba  năm, 

bảo  chồng  báo  với  thân  thuộc  hãy  đưa  tôi  về  Tây.  Mọi  người  đến,  cùng 

xướng danh hiệu Phật, thấy một vị sa-môn rung tích trượng trên không, bảo: 

“Ngươi  sẽ  vãng  sanh”.  Trong  khoảnh  khắc,  phan,  lọng  phất  phới,  Phật,  Bồ 

Tát đều đến, bèn qua đời. 



Lại  nữa,  Ngô  Thị  là  vợ  ông  Trương,  ăn  chay,  tu  Tịnh  nghiệp,  mộng 

thấy  Quán  Âm  dạy  hãy  quỳ  niệm.  Mắc  bệnh,  thỉnh  tăng  đến  trợ  niệm  ba 

ngày, nói: “Trên không trung có hòa thượng đưa tay vẫy”. Tăng nói: “Đấy là 

hai vị Đại Sĩ, hãy nên nhất tâm hướng về”. Bà Ngô liền qua đời an lành. 



(11) Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Thanh, bà cụ Nghê Hiển Chân ăn 

chay niệm Phật. Trong thôn có tượng Quán Âm, sáng tối cụ đều đến lễ thành 

kính.  Về  sau,  mấy  lần  thấy  tượng  Bồ  Tát,  liền  thị  hiện  bị  bệnh,  bảo  con: 

“Mấy lần thấy Bồ Tát gọi mẹ đi”. Đứa con nói: “Bồ Tát đã giáng lâm thì con 

sẽ vào thành mua rau làm cỗ cúng”. Bà bảo: “Cũng được, chỉ sợ không kịp”. 

Đứa con trở về thì bà cụ đã ngồi qua đời. 



Lại  nữa, vào  đời Minh, Châu Đình Chương  hằng  ngày tụng các kinh 

Di  Đà,  Quán  Âm,  Kim  Cang,  mỗi  bộ  một  lần.  Có  ai  nói  gì  bèn  cười,  nói 

nặng  nhẹ,  nhục  mạ  cũng  vẫn  cười,  nói:  “Tôi  chẳng  lìa  những  việc  thường 

ngày,  chẳng  dính  dáng  tham  ái,  có  vậy  mà  thôi!”  Tiết  Thanh  Minh,  ông  ra 

mộ từ biệt tổ tiên, trở về nói: “Di Đà, Quán Âm, Thế Chí cùng đến”. Xong 

rồi lại nói: “Quán Âm cho ta ăn một củ khoai, bảo ta thôi ăn mặn trong năm 

ngày mới đi được”. Ngay hôm ấy liền ăn một bữa cháo, một bữa rau, đến kỳ 

hạn, tụng kinh qua đời. Thân bốc mùi thơm, diện mạo như còn sống. 



(12) Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Thanh, Lăng Thị chăm làm lành, 

hành Đại Bi Sám, lễ Hoa Nghiêm Kinh suốt năm. Buổi tối tụng chú Đại Bi, 

niệm  Di  Đà  Phật  hiệu,  cầu  sanh  Tây  Phương.  Một  hôm  Quán  Âm  Đại  Sĩ 

hiện  hình  tượng,  bà  liền  thị  hiện  mắc  bệnh,  bảo  con  gái:  “Phật  quang  đầy 

nhà, ta đi đây”. 



Lại  nữa,  vào  đời  Thanh,  Vương  Thị  thường  tụng  phẩm  Phổ  Môn, 

niệm Phật cầu cứu độ. Một hôm, thấy Quán Âm Bồ Tát trụ trên không trung, 

liền lớn tiếng xưng danh Bồ Tát liên tục, nói xong bèn qua đời. 



(13)  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  đời  Tống,  phu  nhân  Phùng  Pháp  Tín, 

đứng  ngồi,  động  tịnh  luôn  quy  hướng  Tây  Phương.  Một  đêm  bảo  kẻ  hầu 

rằng: “Ta đã thần thức dạo chơi cõi Tịnh, tận mặt lễ Từ Tôn, nhìn Quán Âm 

chầu bên trái, thấy Thế Chí chầu bên phải, trăm ngàn vạn ức Phật tử cúi đầu 

mừng ta được sanh  về cõi ấy, cung  điện, rừng, ao, quang  minh đẹp đẽ thần 

kỳ, chẳng khác gì Quán Kinh đã nói”, bà niệm Phật, qua đời. 



Lại  nữa,  vào  đời  Minh,  bà  Phan  Quảng  Đàm  là  vợ  ông  Lý  Dương 

Xuân. Sau khi Dương Xuân đã mất, về gặp bà Phan trong giấc mộng, lên lầu 

mở cửa sổ, lớn tiếng bảo: “Phải tu hành, phải tu hành!” Bà Phan lễ ngài Vân 

Thê  làm  thầy,  học  Thiền.  Bà  bị  bệnh,  bảo  mọi  người:  “Ta  ba  đời  là  Phạn 

tăng, nay theo Đại Sĩ về Tây”. Xưng niệm danh hiệu Phật chẳng ngớt miệng, 

co  ba  ngón  tay  qua  đời.  Chân  tay,  mình  mẩy,  mềm  mại,  vẻ  mặt  như  còn 

sống. 



(14) Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Tống, vợ Ôn Tĩnh Văn bị bệnh đã 

lâu,  Tĩnh  Văn  dạy  vợ  niệm  Phật,  bà  ta  nghe  theo.  Suốt  hai  năm  niệm  Phật 

không  ngớt  miệng.  Một  hôm  bảo  chồng:  “Em  thấy  Tịnh  Độ  Tam  Thánh, 

ngày sau gặp nhau tại Tây Phương” rồi qua đời. 



Lại  nữa,  vào  đời  Tống,  Hồ  Nhân  mắc  bệnh,  Thanh  Chiếu  luật  sư 

khuyên niệm Phật, ông ta bèn đại cảm ngộ, nhất tâm xưng danh suốt tháng. 

Về sau, ngài Thanh Chiếu tới thăm, Hồ Nhân nói: “Sao thầy đến chậm thế? 

Đã  phiền  Quán  Âm,  Thế  Chí  giáng  lâm  lâu  lắm  rồi!”  Ông  ta  an  nhiên  qua 

đời. 



(15)  Theo  Nhất  Hạnh  Cư  Tập,  người  xứ  Trần  An  tên  là  Mộng 

Nghiêm, thờ Quán Âm Đại Sĩ suốt ba mươi năm. Thoạt đầu nguyện đời sau 

làm  Tăng  để  làm  cơ  sở  sanh  Tây.  Bành  Nhị  Lâm  khuyên  ông  ta  hãy  sanh 

thẳng về Tây Phương, do vậy tỉnh ngộ. Về sau, ông ta lễ tượng Đại Sĩ ở cầu 

Thái Thông quay về, mộng thấy  một bà cụ mặc áo lam bảo: “Năm sau, ông 

chẳng qua được  hai  ngày  này”. Đến kỳ  hạn,  ngã bệnh, trì chú Đại Bi, chợt 

liên tục niệm Phật rồi qua đời. 



Theo Linh Cảm Phú, cô Chánh Tín là vợ cư sĩ Chánh Pháp ăn chay từ 

bé,  cùng  chồng  tu  Tịnh  nghiệp.  Lâm  chung  bảo  chồng:  “Mau  đỡ  em  ngồi 

dậy,  Quán  Âm  Bồ  Tát  đến”.  Cô  chắp  tay  đặt  lên  trán,  dốc  hết  sức  niệm 

“Nam Mô Quán Thế Âm Bồ Tát” rồi qua đời. 



(16) Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Thanh, Đào Thiện là vợ Bành Hy 

Tốc, niệm Phật không thiếu sót. Lâm chung, nói: “Đại hòa thượng đến, ta đi 

đây”.  Về  sau,  Tịch  Căn  Đại  Sĩ  giáng  đàn,  bảo:  “Đào  Thị  lâm  chung  chánh 

niệm,  nên cảm  Quán  Âm  đến  tiếp dẫn,  hoa sen  vàng  hiện tiền, sanh  về thế 

giới bảy báu nơi phương Tây”. 



Theo  Linh  Cảm  Phú,  sư  Ngọ  Đình  chuyên  trì  chú  Đại  Bi,  tu  Đại  Bi 

Sám. Sau khi mất, có người chết đi sống lại, nói: “Ngọ Đình đã sanh về Tịnh 

Độ”. 



(17)  Di  Đà  Kinh:   “Kỳ  nhân  lâm  mạng  chung  thời,  A Di  Đà  Phật  dữ 

 chư thánh chúng, hiện tại kỳ tiền”  (Khi người lâm chung, A Di Đà Phật và 

các thánh chúng hiện ra trước mặt). 



Bất Không Quyến Sách Thần Chú Tâm Kinh:  “Lâm mạng chung thời, 

 Quán Tự Tại Bồ Tát tác tỳ-kheo tượng, lai hiện kỳ tiền, hoan hỷ ủy dụ”  (Khi 

mạng  chung,  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát  hiện  hình  tượng  tỳ-kheo  đến  trước  mặt, 

vui vẻ an ủi, khuyên nhủ). 



(18) Thập Vãng Sanh Kinh có đoạn văn nói đến mười thứ chánh niệm, 

hễ thành tựu được một điều lành nào đều được vãng sanh. 

Trong  Tịnh  Độ  Cáo  Giới  có  ba  điều  nghi  và  ba  điều  khó  vượt  qua  khi 

lâm  chung.  Điều  thứ  ba  là  nói:   “Ta  tuy  niệm  Phật  Di  Đà,  nhưng  lúc  lâm 

 chung, sợ Phật không đến tiếp dẫn, do nghi thành chướng, đánh mất chánh 

 niệm, chẳng được vãng sanh. Vì thế, người niệm Phật điều thiết yếu là phải 

 tin chắc vào kinh Phật, đừng sanh ý niệm nghi ngờ”. 

Lại  nữa, phần Phàm  Lệ Phát  Khởi của bộ  Tịnh Độ  Thánh  Hiền  Lục có 

đoạn:  “Từ  trước  đến  nay,  những  người  vãng  sanh  được  ghi  chép  ắt  có  sự 

 chứng  nghiệm  rõ  rệt.  Nhưng  các  sự ứng  nghiệm  chưa  được  nghe  tới,  phần 

 nhiều  bị  thiếu  sót.  Nhưng  chẳng  thấy  hình  thì xin  hãy  xét  bóng,  chỉ  cần  tự 

 tâm tịnh thì còn đợi gì mà chẳng sanh? Như các vị tôn túc Tử Các, Thiên Y, 

 Trung  Phong, Thiên Như, Diệu Hiệp v.v... các bậc tiền bối như Trần Oánh 

 Trung,  Phùng  Tế  Xuyên,  đều  có  mật  nhân  (nhân  ngầm  kín),  chánh  quả 

 chẳng  dối,  buông  tay  liền  ra  đi,  chẳng  dời  nửa  bước,  cần  gì  phải  đợi  lâm 

 chung hiện tướng rồi mới có thể quyết đoán là họ vãng sanh hay không. Cho 

 nên  dẫu  không  có  Phật  đến  đón,  cũng  chẳng  ngại  nhất  tâm  về  thẳng  [Cực 

 Lạc]. Nguyện lúc lâm chung, đừng sanh nghi chướng”.  Xét ra nhận xét này 

liên quan đến trường hợp bà Phan Quảng Đàm trong câu tụng thứ 13, co ba 

ngón  tay  rồi  qua  đời,  chính  là  nhằm  chỉ  điểm  bà  ta  đã  chứng  Tam  Quả  rồi 

vãng sanh. Đối với Sơ Quả, Nhị Quả, Tứ Quả có thể dựa theo đây để suy ra. 

 

---o0o--- 

 

2.5.5. Ứng hiện điềm lành 

 

 

 1. Bèn có: Đâu Suất, Thạch Thành, vàng phủ kín đại địa; Tào Khê, 

 Liên Tự, chói rực cả hư không. 

  

 2.  Tổ  Nam,  Linh  Chiếu,  cùng  lưu  xá-lợi;  Nhân  Nhạc,  Đại  Hạnh, 

 sắc thân chẳng hoại. 

  

 3. Giúp ông Lữ niệm Phật, nhà đầy ắp hương sen; Kim Thích may 

 bỏ nghề chài, hư không rộn nhạc trời. 

  

 4.  Mây  hồng  giăng  bủa,  dẫn  Tư  Nghĩa vãng  sanh;  lọng  hoa  trang 

 nghiêm, mừng Kiền công thấy trước. 

  

 5.  Bạch  y,  anh  lạc,  Chí  Tây  lên  thuyền  trăm  báu,  quang  minh  sắc 

 tía, Thường Trí lửa sen rạng ngời. 

  

 6.  Thiện  Nguyệt  ghế  hiện  hoa  sen,  ảnh tượng  chẳng  mòn;  Đại  Vu 

 nhà nẩy linh chi, đỏ vàng đua rạng. 

  

 7. Tro áo Vạn Tông, hoảng nhìn thánh tượng phân minh; quần dơ 

 tiết phụ, nở hoa sen sáng ngời. 

  

 8. Đốt hòm bà lão nghèo, thân Tam Thánh chói ngời kim sắc. Thiêu 

 áo xống bà Từ, ngọn lửa rực hoa sen năm sắc. 

  

 9.  Bà  Trương,  Nhữ  Uyển,  hương  ngập  chiên  đàn;  cô  Vương,  cô 

 Hoàng, tro tàn sen trổ. 

  

 10.  Ông  Hà  thấy  phan  lọng  dập  dìu,  cô  Bùi  mừng  hoa  trời  vờn 

 lượn. 

  

 11. Cụ Dương hiện đàn hương quanh quẩn, bà Nghiêm nhìn dáng 

 vẻ tươi hồng. 

  

 12.  Nhận  thưởng  áo  sạch,  kính  nghe  kinh  Liên  Tổ.  Chiếc  váy  tỏa 

 sáng, hay khéo vượt trỗi Tăng Do. 

  

 13.  Rạng  ngời  sắc  mây  hoa,  cả  chùa  đều  hãi;  phóng  quang  minh 

 bạch hào, ngàn đèn soi khắp. 

  

 14.  Ấy  là  vì  sáu  chữ  hồng  danh,  vốn  đầy  phước  đức,  nhưng  nhất 

 tâm bất loạn, liền sẵn trang nghiêm. 

  

 15. Pháp lưu tiếp nối, hải ấn tỏa quang. 

  

 16. Bồ Tát tu tập nhiều kiếp đến nay, chúng sanh nhất thời trọn đủ. 

 Đấy chính là chuyện nhiếp độ chúng sanh thứ sáu của Đại Sĩ vậy. 

  

  

(1) Theo Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, đời Tùy, ngài Pháp Trí cảm được 

hai  vị  Đại  Sĩ  hiện  tướng  nơi  đài  Đâu  Suất  chùa  Quốc  Thanh.  Về  sau,  Sư 

niệm Phật, qua đời, có ánh sáng sắc  vàng  từ trời  Tây chiếu  tới, soi sáng cả 

mấy trăm dặm. 



Lại  nữa,  đại  sư  Trí  Giả  lúc  lâm  chung,  trụ  tại  chùa  Thạch  Thành, 

chuyên niệm A Di Đà Phật, Bát Nhã, Quán Âm. Sư bảo đại chúng tụng Vô 

Lượng  Thọ  Kinh,  quang  minh  ngập  núi,  nhạc  trời  tấu  rộn.  Tán  rằng:   “Bốn 

 mươi  tám  nguyện,  trang  nghiêm  Tịnh  Độ,  ao  hoa,  cây  báu,  dễ  đi,  không 

 người.  Tướng  xe  lửa  hiện,  kẻ  nhất  niệm  cải  hối,  vẫn  còn  được  vãng  sanh. 

 Huống  người  Giới  Huệ  huân  tu?  Các  thầy  và  bạn  ta,  nay  theo  Quán  Âm, 

 Thế  Chí,  đều  đến  đón  ta” .  Nói  xong,  Sư  như  nhập  tam-muội,  kim  quang 

chiếu mấy trăm dặm, dân chài ngỡ là trời đã sáng. 



Lại nữa, đời Minh, ngài Hám Sơn về sau trụ tại Tào Khê, thị hiện mắc 

bệnh nhẹ, bảo mọi người: “Duyên đời sắp hết”, tắm gội, đốt hương qua đời, 

có ánh sáng chiếu rực trời. 



Lại  nữa,  vào  đời  Tống,  sư  Liễu  Nhiên  trụ  tại  chùa  Bạch  Liên,  lâm 

chung  viết  rằng:   “Do  sức  niệm  Phật,  được  sanh  Cực  Lạc.  Này  hỡi  mọi 

 người,  há  chẳng  tự  gắng?”   Lúc  Sư  mất,  thiên  nhạc  rộn  hư  không,  tường 

quang chiếu rực trời. 

(2) Theo Thánh Hiền Lục, đời Tống, Tổ Nam thấy Tam Thánh đến đón 

bèn mất. Giữa chặng mày hiện xá-lợi, lấy đi lại sanh [ra viên xá-lợi mới]. 

Lại  nữa, trong đời  Tống,  ngài  Linh Chiếu  tự bảo: “Đã đến kỳ  hạn sanh 

An Dưỡng” rồi mất. Lúc trà-duy (trà-tỳ, hỏa thiêu), mùi hương lạ quyện lấy 

mọi người, xá-lợi đầy ắp. 

Lại  nữa,  vào  đời  Tống,  Nhân  Nhạc  đã  mất  ba  mươi  năm,  mọi  người 

mộng  thấy  Sư  bảo  mở  khám  thờ  trong  tháp  ra.  Mở  khám  thì  sắc  thân  bất 

hoại, xá-lợi tràn ngập. 

Theo  Tây  Phương  Trực  Chỉ,  đời  Đường,  ngài  Đại  Hạnh  được  vua  ban 

hiệu  là  Thường  Tinh  Tấn  Bồ  Tát.  Sau  khi  mất,  mùi  hương  lạ  đọng  lại  cả 

mười ngày, nhục thân chẳng hoại. 

(3)  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  đời  Thanh,  Lã  Úy  Nhược  ăn  chay,  thích  bố 

thí, dốc  lòng  tu  Tịnh  nghiệp. Chương Thuyên  bỏ  nhà  [để biến thành chùa], 

mộng thấy một vị Tăng ngồi xếp bằng trong sân niệm Phật hiệu, hỏi: “[Niệm 

Phật]  để  làm  gì?”  Đáp:  “Chẳng  mấy  bữa  nữa,  ông  Lã  sẽ  sanh  về  Cực  Lạc, 

ông chẳng biết hay sao?” Đến lúc thị tịch, mùi hoa sen tỏa khắp buồng ngủ, 

tự nói: “Phật, Bồ Tát đều đến rồi”, niệm Phật qua đời. 

Lại  nữa,  vào đời  Tống,  Kim  Thích thoạt đầu  làm  nghề chài,  về sau đổi 

nghề, ăn chay, niệm Phật không thiếu sót. Một hôm, ông Kim nói: “Ta thấy 

Phật  và Quán  Âm,  Thế Chí”.  Hôm sau,  lại nói: “Hoa sen  vàng đến đón ta” 

liền mất. Nhạc trời, hương lạ suốt ngày không tan. 

(4) Theo Thánh Hiền Lục, đời Tống, Tư Nghĩa ngồi xếp bằng từ biệt đại 

chúng qua đời, chợt tỉnh lại nói: “Vừa mới đi theo Quán Âm, thấy người to 

lớn sắc vàng nói: ‘Báo duyên của ngươi chưa hết, bảy ngày nữa sẽ đến đón”. 

Đúng kỳ, Sư viên tịch, có mây đỏ giăng bủa, dường như dẫn lối, Sư ngoảnh 

mặt về Tây ra đi. 

Lại nữa, vào đời Tấn, Huệ Kiền trụ tại chùa Gia Tường, tự biết sắp mất, 

tâm  tưởng  An  Dưỡng,  cầu  đảo  đức  Quán  Âm.  Bà  ni  ở  chùa  Bắc  là  Tịnh 

Nghiêm mộng thấy ngài Quán Âm từ cửa Tây Quách đi vào, mắt trong veo, 

dung  nhan  tươi  đẹp,  quang  minh  chói  lấp  mặt  trời,  mặt  trăng,  tràng,  phan, 

lọng hoa, bảy báu trang nghiêm. Bà ni làm lễ, hỏi Bồ Tát đi đâu. Đáp: “Đến 

đón Huệ Kiền”. Huệ Kiền cũng thấy trước thánh tượng, thị giả đều ngửi thấy 

mùi hương lạ khi Sư thị tịch. 

(5) Theo Cao Tăng Truyện, tập 4, đời Thanh, sư Cơ Phổ tự là Chí Tây. 

Mẹ ngài mộng thấy người áo trắng trao cho đứa con bèn có thai. Sư chuyên 

tu  Tịnh  nghiệp,  trì  chú  Đại  Bi,  linh  ứng  rất  rõ  rệt.  Năm  Dân  Quốc  thứ  4 

(1915),  trong  Định,  Sư  thấy  Bạch  Y  Đại  Sĩ  khắp  thân  đeo  anh  lạc,  ngồi 

thuyền  trăm  thứ  báu  to  như  quả  núi,  lướt  trên  hư  không  đến  đón.  Sư  bèn 

hướng về Tây niệm Phật qua đời. 

Lại nữa, vào đời Thanh, sư Thường Trí thuở bé trông thấy tượng Đại Sĩ, 

đột nhiên khởi lòng tôn kính. Xuất gia tụng Tâm Kinh, đến câu  “tâm vô quái 

 ngại”  đột nhiên như được cởi gỡ, bèn chuyên tu Tịnh nghiệp, biết trước lúc 

mất. Lúc trà-tỳ, có sắc tía như hoa sen từ trong ánh lửa xẹt ra sáng ngời. 

(6)  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  đời  Thanh,  Trầm  Thiện  Nguyệt  là  vợ  ông 

Trần,  tu  Niệm  Phật  tam-muội,  ăn  chay,  phóng  sanh,  hằng  ngày  tụng  một 

quyển  [Phổ  Hiền]  Hạnh  Nguyện,  mười  lăm  biến  chú  Đại  Bi,  niệm  Phật  ba 

vạn tiếng, mấy chục năm giống như một ngày. Bà mất rồi, trên ghế hiện hoa 

sen, hiện bóng chẳng diệt. 

Lại  nữa,  vào  đời  Minh,  Tôn  Đại  Vu  mười  hai  tuổi  liền  thọ  Ngũ  Giới, 

chuyên  tu  Tịnh  nghiệp,  thấy  Di  Đà,  Quán  Âm  đến  đón  bèn  qua  đời.  Thoạt 

đầu, mỗi năm trong nhà trổ nấm Linh Chi398 đẹp đẽ, sắc như vàng, hoặc như 

bánh xe màu đỏ hoặc trắng. 

(7)  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  vào  đời  Thanh,  Phan  Vạn  Tông  ăn  chay 

trường  niệm  Phật.  Trên  cửa  tịnh  thất,  ẩn  hiện  hồ  lô  phóng  quang.  Ông  thị 

hiện bị bệnh, niệm Phật qua đời. Vợ đốt áo, trong tro tàn hiện ra tượng Tam 

Thánh, mày mắt phân minh, nếp áo đầy đủ. Lại đốt một cái áo lót, trong tro 

hiện ra mấy chục chữ to màu đỏ, bị kẻ không hiểu biết quét mất. 

Lại  nữa,  vào  đời  Thanh,  tiết  phụ  họ  Trương  ở  Thường  Thục  sống  cảnh 

nghèo,  khắc  khổ  thủ  tiết,  thờ  Quán  Âm,  nhất  tâm  niệm  Phật,  lễ  bái  không 

gián  đoạn.  Về  sau  bà  mất  vì  bệnh  lỵ,  cái  váy  bà  mặc  rất  bẩn,  đem  quăng 

xuống sông, chợt hoa sen ngũ sắc sáng ngời  mặt nước. Hàng xóm đem giặt 

sạch, dùng làm màn. 

(8)  Theo  Linh Cảm  Phú, trong  niên  hiệu  Chí Thuận đời Nguyên, thành 

Hàng  Châu  đói  kém,  người  chết  đói  sắp  lớp.  Một  bà  lão  [chết  rồi],  để  cả 

mười ngày xác chẳng hư, trồi lên các xác khác. Lục trong thân thấy có cất ba 

bức  hình  Phật. Người ta  mua quan tài,  tẩm  liệm thiêu  hóa.  Trong  ngọn  lửa 

hiện kim thân Tam Thánh, người niệm Phật càng đông. 

Theo  Thánh  Hiền  Lục,  đời  Thanh,  Dương  Phất  Trai,  vợ  là  Từ  Thị  ăn 

chay niệm Phật và chú Đại Bi cầu sanh An Dưỡng. Một hôm bà ta niệm chú, 

[người nhà] cảm thấy tiếng vang ra ngoài cửa, nhìn lại thì bà ta đã mỉm cười, 

ngồi qua đời. Trời đang lúc nắng gắt, quàn xác ba ngày mà mặt vẫn như còn 

sống. Đem thiêu áo xống, ngọn lửa hiện thành hình hoa sen ngũ sắc. 

(9) Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Thanh, Dương Thị là vợ ông Trương 

Trật Tư. Trong khi bị bệnh, bà phát nguyện cầu sanh về Tây, thờ tượng Tiếp 

Dẫn. Niệm Phật năm ngày, trong phòng ngửi thấy mùi hương chiên-đàn. 

Lại nữa, vào đời Thanh, vợ ông Vương Mai là Nhữ Quý Uyển dốc lòng 

niệm Phật. Bị bệnh nguy ngập, bảo mọi người: “Quán Âm Đại Sĩ đến rồi, ta 

đi đây”. Chắp tay, tụng chú Đại Bi, [mọi người] liền ngửi thấy hương chiên-

đàn tràn ngập trong phòng, bà mỉm cười qua đời. 

Lại  nữa,  đời  Tống,  con  gái  nhà  họ  Vương  niệm  kinh  Kim  Cang,  niệm 

Phật, mẹ bị chết, thân chảy  máu. Cô phát nguyện, hồi hướng, máu liền thôi 

chảy.  Về  sau,  lúc  cô  ta  lâm  chung,  tay  nắm  lá  phan  báu  thờ  trước  tượng 

Quán Âm, qua đời. Người nhà [sau khi thiêu] đem tro đặt trong phòng, hiện 

ra mấy đóa hoa sen. 

Lại  nữa,  con  gái  ông  Trưởng  Sử  họ  Hoàng  hằng  ngày  tụng  phẩm  Phổ 

Môn,  Kim  Cang  Kinh,  ngồi  niệm  Phật  qua  đời.  [Người  nhà]  theo  thói  đời, 

bới tro để đoán cô ta sanh về đâu. Trong tro hiện ra một đóa hoa sen. 

(10)  Theo  Thánh  Hiền  Lục,  đời  Tống,  Hà  Đàm  Tích  trì  Bồ  Tát  giới, 

niệm  Phật.  Lâm  chung,  thấy  Tam  Thánh  và  phan,  lọng,  hương  lạ  đến  đón, 

bèn qua đời. 

Lại  nữa, đời Tống, con  gái  nhà  họ  Bùi ở  Phần Dương  niệm  Phật,  dùng 

đậu  để  đếm  số,  [số  đậu  ấy] dồn  lại  được  mười  ba  thạch399.  Về  sau,  cô  nói: 

“Phật, Bồ Tát đón tôi, tôi sẽ vãng sanh”. Hoa trời phơi phới rơi xuống, cô ta 

bèn qua đời. 

(11) Theo Tân Tề Hài, bà cụ Dương sống nương tựa con gái, ở trong một 

ngôi  lầu,  thờ  tượng  Đại  Sĩ,  tụng  kinh  không  lười  nhác.  Suốt  ba  mươi  năm 

chẳng đặt chân  xuống đất. Tánh tình từ thiện,  hễ  nghe tiếng đầy tớ bị đánh 

đòn liền bàng hoàng không ăn cơm được. Hễ tôi tớ lên lầu liền chia thức ăn 

của mình cho họ. Trước khi cụ mất ba ngày, lấy chậu rửa chân, bảo: “Ta đi 

lần  này  sẽ  bước  trên  hoa  sen”.  Trong  khoảnh  khắc,  mùi  diệu  hương  chiên-

đàn  lẩn quẩn trên không trung, cụ  ngồi  xếp bằng qua đời. Mùi  hương đọng 

suốt ba ngày mới tan. 

Theo  Thánh  Hiền  Lục,  vào  đời  Thanh,  Giang  Thị  là  vợ  ông  Nghiêm 

Nhẫn,  gà  gáy  liền  dậy,  quỳ  trước  Phật  niệm  Phật  một  ngàn  tiếng.  Tiếp  đó, 

tụng kinh chú. Một hôm đi ngủ, bỗng lớn tiếng kêu: “Quán Thế Âm Bồ Tát 

đến rồi!” Tắm gội qua đời, vẻ mặt hồng nhuận, chân tay mềm mại. 

(12) Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Thanh, Tư Ngạn lâm chung bảo mọi 

người: “Ta đã đích thân  đến  Tây Phương,  thấy Phật  và  hai  vị Đại  Sĩ, được 

Phật ban cho ta tịnh y. Lại thấy Liên Trì đại sư thuyết pháp cho đại chúng” 

Theo Thiện Nữ Nhân Truyện, vào đời Minh, u già họ Hoàng thường ăn 

chay niệm Phật. Trong niên hiệu Vạn Lịch, bị bệnh nặng sắp mất, đem phơi 

những chiếc váy cũ ở sân. Mười hai chiếc váy ấy chợt hiện thành mười hai 

bức tượng Quán Âm, mỗi bức khác nhau: rừng trúc, chim két, xen lẫn trong 

ấy. Qua một ngày đêm liền biến mất thì bà cụ cũng qua đời. 

Chí  Công  hiện  tượng  Quán  Âm  mười  hai  mặt,  Trương  Tăng  Do  chẳng 

thể vẽ được, xin coi lời chú thích thứ nhất trong phần Ứng Hóa. 

(13) Theo Thánh Hiền Lục, vào đời Lưu Tống, bà ni Pháp Thịnh tu Thập 

Lục  Quán,  dốc  chí  Tây  Phương.  Trong  khi  bệnh  tật,  nằm  nghỉ,  thấy  Quán 

Âm  Đại  Sĩ,  mây,  hoa,  quang  minh  báu,  chiếu  sáng  ngời  khắp  chùa.  Đại 

chúng  đều  kinh  ngạc.  Pháp  Thịnh  nói:  “Phật,  Bồ  Tát  phóng  quang  độ  tôi”, 

vui vẻ qua đời. 

Lại nữa, đời Đường, bà ni Pháp Tạng sống ở Kim Lăng, niệm Phật. Ban 

đêm thấy quang minh của Phật, Bồ Tát chiếu sáng chùa liền qua đời. 

Lại nữa, đời Tống, Trầm Thị Diệu Trí, ăn chay trường, niệm Phật. Chợt 

thấy Phật Di Đà đột ngột hiện thân trong không trung, hai vị Bồ Tát và thánh 

chúng  đứng  hai  bên  và  vây  quanh,  phóng  bạch  hào  quang,  giống  như  cái 

mống dài vắt ngang hư không, ngàn ngọn đèn chiếu khắp. Bà Trầm liền qua 

đời. 

(14) Di  Đà Yếu Giải:   “Dùng danh hiệu để cảm vời đức, đức chẳng thể 

 nghĩ  bàn,  cho  nên  danh  hiệu  cũng  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Do  công  đức  của 

 danh  hiệu  chẳng  thể  nghĩ  bàn  nên  tán  tâm  xưng  danh  liền  trở  thành  hạt 

 giống Phật, chấp trì lên Bất Thoái”.  Sách còn viết: “Tin một niệm tâm hiện 

 tiền của ta vốn sẵn đủ Cực Lạc. Y báo, chánh báo, chủ, bạn cõi Tây Phương 

 đều  là  bóng  dáng  hiện  trong  một  niệm  tâm  của  ta  thì  sẽ  không  còn  nghi 

 hoặc. Danh hiệu được chấp trì chân thật chẳng thể nghĩ bàn, tâm tánh năng 

 trì cũng chân thật chẳng thể nghĩ bàn. Trì một tiếng thì một tiếng chẳng thể 

 nghĩ bàn, trì mười, trăm, ngàn, vạn vô số tiếng thì mỗi tiếng đều chẳng thể 

 nghĩ bàn”.   

(15)  Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Càn  Huệ  Địa,  vị  dữ  Như  Lai  pháp  lưu  thủy 

 tiếp” (Càn  Huệ Địa chưa tiếp  nhận được  nước từ dòng  pháp của Như Lai). 

Sau đó, kinh còn  nói:  “Như Lai nghịch lưu, như thị Bồ Tát thuận hành nhi 

 chí,  giác  tế  nhập  giao,  danh  vi  Đẳng  Giác”  (Như  Lai  ngược  dòng,  còn  Bồ 

Tát thì thuận dòng mà đạt đến như thế, gặp gỡ nhau ở ngay nơi bờ mé chứng 

nhập  quả  giác,  nên  gọi  là  Đẳng  Giác)400.  Chú  thích:   “Nhập  giao”   chính  là 

tiếp  nhận  nước từ dòng  pháp  vậy. Kinh còn chép:  “Như ngã án chỉ, hải ấn 

 phát quang”  (Như ta nhấn ngón tay, hải ấn tỏa sáng). 

(16) Trong kinh Thọ Ký, đức Phật nói:  “Hằng hà sa số khả tri, thử Đại 

 Sĩ  tiên  cúng  dường  Phật,  chủng  chư  thiện  căn,  bất  khả  xưng  kế”   (Số  cát 

trong sông  Hằng còn có thể biết được, chứ vị Đại Sĩ  này trước kia đã cúng 

dường Phật, gieo các căn lành thì chẳng thể tính kể được). 

Kinh Bi Hoa cũng chép thái Tử Bất Thuấn (tiền thân của Quán Thế Âm 

Bồ Tát) và  Luân Vương Di Đà cùng ở chỗ Bảo Tạng Như Lai, phát  Bồ Đề 

tâm, giữ lấy cõi Tịnh Độ. Sau hằng hà sa số A Tăng Kỳ kiếp, [thành tựu] thế 

giới tên là An Lạc. Đủ thấy Đại Sĩ phù tá Phật Di Đà, trang nghiêm thế giới 

Cực  Lạc,  trải  nhiều  kiếp  quả  thật  chẳng  thể  tính  được  số.  Bốn  mươi  tám 

nguyện của Phật Di Đà, hễ chúng sanh vãng sanh đều cùng lúc trọn đủ [bốn 

mươi tám nguyện ấy]. 

Ngài  Linh  Phong  nói:   “Lấy  các  thứ  trang  nghiêm  của  Phật  Di  Đà  để 

 tăng thượng bản chất, nhờ đó, các thứ trang nghiêm trong tự tâm của chúng 

 sanh được dấy khởi theo, [cho nên] toàn Phật là chúng sanh, toàn Tha chính 

 là Tự vậy”.   



 1. Từ đấy về sau, hoa nở thấy Phật, mừng đứa con  lêu lổng quay về. 

 Quang chiếu lợi sanh, nghe Đại Sĩ thuyết pháp. 

 2. Quang minh vô lượng, được chiêm ngưỡng tự tánh Di Đà. Rốt ráo 

 như hư không, thật chứng duy tâm Tịnh Độ. 

 3. Hóa thân vô số, trí lực trọn khắp mười phương. Nhất Sanh Bổ Xứ, 

 đại nguyện thành trong khoảnh khắc. 

 4. Phàm những công năng của người học, không chi chẳng do Bồ Tát 

 ban cho. 

 5.  Chúng  sanh  giới  tận,  cùng  về  Cực  Lạc  tiêu  dao.  Không  còn  thấy 

 danh hiệu Bồ Tát thì mới là bi tâm viên mãn. 

 6. Vì thế, Biện Tài thiên nữ tận  hết sức  chẳng  thể tán  thán hồng  ân. 

 Chép  kinh  điển  nhiều  tựa  Tu  Di,  khó  xưng  dương  thánh  đức.  Riêng  thể 

 hiện lòng Từ, rộng tuyên chánh pháp. Hồi hướng cho chúng sanh, nhằm 

 báo  đại  đức  chừng  mảy  giọt.  Tán  thán  đã  hết,  xin  đặt  kệ  tiếp   (Đoạn  này 

 tổng kết sáu môn nhiếp độ chúng sanh và ca tụng chung lòng Từ và ân đức 

 sâu  dầy  của  Đại  Sĩ.  Ca  tụng  nhưng  chẳng  thể  nào  ca  tụng,  toan  báo  đáp 

 nhưng chẳng thể báo đáp, dẫn khởi phần tụng văn trong đoạn kế tiếp, chánh 

 yếu vẫn nhằm khuyến hóa chúng sanh). 



(1)  Trong  bài  Hồi  Hướng  Văn  của  ngài  Từ Vân  có  câu   “hoa khai  kiến 

 Phật”.   Trong  phần  ca  tụng  công  đức  trang  nghiêm  của  Bồ  Tát trong  Vãng 

Sanh Luận, có đoạn:  “Vô cấu trang nghiêm quang, nhất niệm cập nhất thời, 

 phổ  chiếu  chư  Phật  hội,  lợi  ích  chư  quần  sanh”   (Quang  trang  nghiêm  vô 

cấu, một niệm và một thời, chiếu khắp các chúng hội, lợi ích các quần sanh). 

(2) Theo Vãng Sanh Luận, ánh sáng thanh tịnh viên mãn, trọn đủ giống 

như  gương,  hay  mặt  trời,  mặt  trăng.  Luận  còn  có  câu:  “Rốt  ráo  như  hư 

 không, rộng lớn không ngằn mé”. 

(3)  Hạnh  Nguyện  Phẩm:   “Mông  bỉ  Như  Lai  thọ  ký  dĩ,  hóa  thân  vô  số 

 bách câu-chi, trí lực quảng đại biến thập phương. Phổ lợi nhất thiết chúng 

 sanh giới”  (Được đức Như Lai thọ ký rồi, hóa thân vô số trăm câu-chi. Trí 

lực rộng lớn khắp mười phương, lợi khắp hết thảy chúng sanh giới). 

Di Đà Kinh:  “Cực Lạc quốc độ, chúng sanh sanh giả, giai thị A Bệ Bạt 

 Trí, kỳ trung đa hữu Nhất Sanh Bổ Xứ”  (Chúng sanh sanh về cõi nước Cực 

Lạc đều là A Bệ Bạt Trí, trong ấy phần nhiều là bậc Nhất Sanh Bổ Xứ). 

Hạnh Nguyện Phẩm:  “Ngã ký vãng sanh bỉ quốc dĩ, hiện tiền thành tựu 

 thử đại nguyện”  (Ta đã vãng sanh cõi ấy rồi, hiện tiền thành tựu đại nguyện 

này). 

(5) Hạnh Nguyện Phẩm:  “Nãi chí hư không thế giới tận, chúng sanh cập 

 nghiệp  phiền  não  tận,  như  thị  nhất  thiết  vô  tận  thời,  ngã  nguyện  cứu  cánh 

 hằng vô  tận” (Cho đến  hư không thế  giới tận, chúng sanh  và  nghiệp  phiền 

não hết, hết thảy như thế chẳng cùng tận, nguyện tôi rốt ráo luôn vô tận). 

Viên  Giác  Kinh:   “Đối  ly  huyễn  cấu,  thuyết  danh  Bồ  Tát.  Cấu  tận,  đối 

 trừ,  tức  vô  đối  cấu,  cập  thuyết  danh  giả” (Sự  nhận  thức  không  còn  vướng 

vào cấu trần (phiền  não) phân biệt  hư vọng thì  gọi  là  Bồ Tát; khi đã không 

còn có phiền não, dứt trừ sự nhận thức đối đãi thì chính là không còn có sự 

nhận thức, không còn phiền não, cũng  như không còn có  những danh  xưng 

ấy)401 .  Chú thích:  “Đối cấu”  là Bồ Tát.  “Cấu tận, đối trừ”  là Phật. 

(6) Hạnh Nguyện Phẩm:  “Các dĩ xuất quá Biện Tài thiên nữ vi diệu thiệt 

 căn, nhất nhất thiệt căn xuất vô tận âm thanh hải, nhất nhất âm thanh, xuất 

 nhất thiết  ngôn từ hải, xưng dương tán thán Như Lai chư công đức hải, vô 

 hữu  cùng  tận”   (Mỗi  vị  đều  hiện  tướng  lưỡi  vi  diệu  hơn  lưỡi  của  Biện  Tài 

thiên nữ, mỗi lưỡi phát ra biển âm thanh vô tận. Mỗi một âm thanh vang ra 

hết thảy biển ngôn từ để xưng dương, khen ngợi biển các công đức của Như 

Lai chẳng có cùng tận). 

Kinh còn chép:  “Bác bì vi chỉ, tích cốt vi bút, thích huyết vi mặc, thư tả 

 kinh điển, tích như Tu Di”  (Lột da  làm  giấy, chẻ  xương  làm bút, trích  máu 

làm mực, biên chép kinh điển, chất như núi Tu Di). 



---o0o--- 

III. Kết luận – khuyên lơn - hồi hướng 







Trong phần này chia thành ba đoạn: 

1. Đoạn đầu  gồm sáu bài kệ, dùng thí dụ thứ nhất trong kinh  Pháp  Hoa 

để tổng kết phần chánh yếu của tụng văn. 

2.  Đoạn  thứ  hai  gồm  mười  bài  kệ,  dùng  mười  tâm  trong  Đại  Bi  Chú 

Kinh để khuyến tấn hành giả. 

3. Đoạn cuối cùng là bài kệ tam hồi hướng. 



 Đấng Viên Thông Đại Sĩ, công đức thật vòi vọi. Giúp Thọ Phật đã lâu, 

 bèn  có  hiệu Đại  Bi,  nghĩ  chín,  xét  kỹ  càng,  lòng bi  há  ai  bằng,  tâm  đau, 

 gan tan nát, hối chẳng thể theo kịp. 

  

Đời  Minh,  Châu  Cẩn  viết  trong  bài  Đại  Bi  Điện  Ký  như  sau:   “Người 

 trông  thấy  tượng  này  hãy  nên  nhất  tâm  suy  xét  kỹ,  vì  sao  Phật  thương  xót 

 con người, cũng như vì sao Phật động lòng Bi” . 



 Kinh Pháp Hoa có nói, con thơ bỏ trốn đi, cha thương, đuổi theo gọi, 

 hiện  vẻ  oán,  kêu  gào,  như  mặt  trời  mới  mọc,  chiếu  sáng  núi  cao  trước 

(đoạn  này  nhằm  kết  lại  đoạn  lớn  thứ  nhất  trong  phần  chánh  yếu  của  tụng 

văn:  Đại  Sĩ  trải  nhiều  kiếp  thuyết  pháp  độ  sanh  mà  đến  nay  chúng  ta  vẫn 

chưa ngộ). 

  

Theo  phẩm  Tín  Giải  của  kinh  Pháp  Hoa,  ví  như  có  người  tuổi  còn  thơ 

dại, bỏ cha trốn đi, ở nơi nước khác lâu ngày tuổi đã năm mươi. Tuổi đã cao 

rồi,  lại  càng  túng  quẫn,  rong  ruổi,  lê  la  bốn  phương  để  cầu  cơm  áo.  Làm 

mướn  lần  hồi, đi qua nhà cha, dõi trông thấy cha  mình  ngồi trên  giường sư 

tử, các thứ trang hoàng, oai đức đặc biệt tôn quý. Gã con nghèo nghĩ: “Đây 

chắc là một vị vua”, bèn nhanh chóng rời khỏi. Khi ấy, ông trưởng giả giàu 

vừa  nhìn biết  ngay  gã ấy  là con  mình,  liền sai  người bên cạnh  gấp  rút đuổi 

theo,  bắt  về.  Đứa  con  nghèo  cùng  kinh  ngạc,  lớn  tiếng  kêu  van.  Ngài  Hám 

Sơn nói:  “Đây là sánh ví hàng Nhị Thừa sợ hãi sự việc Đại Thừa trong hội 

 Hoa  Nghiêm” .  Nhị  Thừa  tự  hối  chưa  thể  ngộ  nhập  trong  hội  Hoa  Nghiêm, 

nhưng bọn ta được Đại Sĩ trải nhiều kiếp thuyết pháp, cho đến nay vẫn chưa 

thể  ngộ  nhập,  chẳng  đáng  buồn  ư?  “Chiêu”   (昭)  nghĩa  là  sáng402.  Do  mặt 

trời chiếu vào [núi cao] trước, nên nó được sáng trước. 



 Thay đổi mặc áo bẩn, ngầm cầm đồ dọn phân, vào cõi tục độ sanh, gởi 

 thân  nơi  Bạch  Hoa,  để  gần  gũi  lũ  con,  ứng  hiện  nhằm  Đồng  Sự  (Đoạn 

này ca tụng đoạn  lớn thứ  hai trong phần chánh của tụng  văn, tức đoạn  văn 

nói về sự thị hiện). 



Theo phẩm  Tín Giải, khi ấy, ông trưởng  giả  muốn dẫn dụ đứa con  liền 

cởi  bỏ  anh  lạc,  bỏ  áo  sang  quý  mềm  mịn  và  những  vật  trang  sức,  đổi  sang 

mặc  áo  thô  xấu,  dơ  bẩn,  tay  cầm  đồ  dọn  phân  để  thuận  tiện  gần  gũi  con 

mình. Bổ Đát Lạc Ca, cõi này dịch là Bạch Hoa, chính là đạo tràng ứng hóa 

của Đại Sĩ, tức Phổ Đà. 

Phẩm  Hiền  Thủ  của  kinh  Hoa  Nghiêm  có  đoạn:   “Chúng  sanh  khổ  lạc, 

 lợi, suy đẳng, nhất thiết thế gian sở tác pháp, tất năng ứng hiện đồng kỳ sự, 

 dĩ thử phổ độ chư chúng sanh”  (Chúng sanh khổ, vui, lợi, suy, thảy, hết thảy 

những pháp  thế  gian  làm, đều  hay ứng  hiện  hòng  đồng sự, dùng đó phổ độ 

các chúng sanh). 





 Cứu  khổ,  ban  vui,  cần  gì  liền  cho,  như  cha,  như  con,  tình  ngang 

 thiên luân, vẫn  ở chỗ mình, chẳng thoát  vòng khổ  (đoạn  này kết  lại  đoạn 

văn cứu khổ ban vui)  





Theo  phẩm  Tín  Giải,  sau  đó,  ông  trưởng  giả  lại  bảo:  “Ngươi  thường 

làm việc ở nơi đây, đừng đi qua chỗ khác nữa. Ta sẽ tăng lương cho ngươi, 

cấp tất cả những thứ cần dùng, đừng tự ngờ vực. Ta cũng có kẻ hầu già cả, 

vụng về, nếu ngươi cần, ta sẽ ban cho ngươi. Ta như cha ngươi, đừng lo âu 

nữa”. Khi ấy, trưởng  giả bèn đặt tên cho  hắn,  gọi  là con.  Khi ấy,  gã  nghèo 

tuy vui mừng trước sự đãi ngộ ấy, nhưng vẫn ở chỗ hắn. 



Lăng  Nghiêm  Kinh:   “Nhữ  ngã  đồng  khí,  tình  quân  thiên  luân”  (Ta 

cùng với ngươi cùng một khí huyết, tình ngang mức thiên luân)403. 







 Được  liếc  nhìn  Phật  tạng,  của  cải  đầy  ăm  ắp,  chẳng  ăn  được  cỗ 

 vua, trọn đành đói khát đạo, một môn Niệm Phật này, dễ hành nhưng khó 

 tin  (đoạn  này  nhằm  kết  lại  đoạn  văn  nói  về  việc  hoằng  pháp.  Không  niệm 

Phật chính là dẫu đắc Thiền Định cảm thông, vẫn khó thể liễu thoát). 





Theo phẩm Tín Giải, trưởng giả bảo đứa con nghèo cùng: “Ta nay có 

nhiều vàng bạc, trân bảo, kho lẫm đầy ắp, bao nhiêu thứ trong ấy đáng nên 

trao  cho  ngươi,  ngươi  phải  biết  rõ,  hãy  nên  gắng  dụng  tâm,  đừng  để  mất 

mát”. Đứa con nghèo liền vâng lời răn dạy, nhận lãnh, hiểu rõ các vật, vàng, 

bạc, trân bảo và các kho lẫm, nhưng không có ý niệm mong lấy một vật nào 

có giá trị dù chỉ bằng một bữa ăn. 



Chứng Đạo Ca:  “Đói gặp cỗ vua chẳng thể ăn”404.   

Phẩm  Vấn  Minh  của  kinh  Hoa  Nghiêm  có  câu:   “Như  nhân  thiết  mỹ 

 thiện,  tự  ngạ  nhi  bất  thực,  ư  pháp  bất  tu  hành,  đa  văn  diệc  như  thị”   (Như 

người  bày  cỗ  ngon,  tự  chịu  đói  chẳng  ăn,  chẳng  tu  hành  nơi  pháp,  nghe 

nhiều cũng giống vậy). 







 Đại  chí  thành tựu,  gánh  vác  Phật  đạo,  hiểu  rõ  Tịnh Độ,  chẳng  lìa 

 tự  tâm,  gọi  là  “bảo  tạng,  tự  nhiên  đưa  đến”   (đoạn  này  tổng  kết  đoạn  văn 

nói về sự nhiếp độ chúng sanh). 

  

  



Theo phẩm Tín Giải, lại qua một thời gian ngắn, cha biết ý con đã dần 

dần thông suốt, thành tựu đại chí, bèn bảo con rằng: “Nay tất cả hết thảy tài 

vật của ta đều là của con. Những gì thu vào, phát ra trước nay con đều biết 

cả”. Khi ấy, đứa con nghèo nghe cha nói lời ấy, liền hết sức hoan hỷ: “Tâm 

ta vốn chẳng có mong cầu gì, nay kho báu này tự nhiên đưa tới”. 

Trong Vô Lượng Thọ Kinh Khởi Tín Luận, ông Bành Nhị Lâm đã viết: 

 “Liễu  tri  hết  thảy  chư  Phật  chẳng  lìa  tự  tâm,  vì  tự  tâm  thường  có  hết  thảy 

 chư Phật thành Chánh Giác. Liễu tri hết thảy cõi Phật chẳng lìa tự tâm vì tự 

 tâm  đầy  đủ  hết  thảy  cõi  Phật  trang  nghiêm.  Liễu  tri  chúng  sanh  nhất  niệm 

 niệm  Phật,  quyết  định  thành  Phật,  vì  hết  thảy  Phật  do  niệm  lực  mà  thành. 

 Liễu tri chúng sanh phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, quyết định sanh về Tịnh 

 Độ, vì hết thảy cõi là do nguyện lực hiện”.   







 Đã ưa thích tịnh, hãy nên chán nhơ. Rộng dẹp các khổ, đừng tham 

 tự  vui,  mười  tâm  Đại  Sĩ  quyết  chứng  Diệu  Giác.  Một,  đại  từ  bi,  chúng 

 sanh nên học.  (Trong mười tâm, tâm thứ nhất là tâm từ bi). 





Thập Nghi  Luận:   “Kẻ muốn quyết định sanh về Tây  thì phải trọn đủ 

 hai thứ hạnh, một là yếm ly hạnh (hạnh nhàm chán), hai là hân nguyện hạnh 

 (hạnh vui  ưa,  mong  muốn)”.   Đối  với  hai  câu   “dẹp  khổ”   xin  xem  trong  lời 

chú thứ năm của phần liên quan. 





 Phật tánh của chúng sanh, có đầy đủ vạn năng, tại phàm chẳng hề 

 giảm, nơi thánh cũng chẳng tăng. Bản lãnh của Đại Sĩ, ta cũng quyết đạt 

 được. Cái tâm bình đẳng ấy, lớn nhưng chẳng kiêu căng (thứ hai, tâm bình 

đẳng). 





Khởi Tín Luận:  “Tướng tự thể của Chân Như nơi hết thảy phàm phu, 

 Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, chư Phật chẳng có tăng giảm, chẳng sanh 

 trong tiền tế, chẳng diệt trong hậu tế, rốt ráo thường hằng. Từ xưa đến nay, 

 tự  tánh  trọn  đủ  hết  thảy  công  đức,  nghĩa  là:  Tự  thể  mang  ý  nghĩa  quang 

 minh đại trí huệ, ý nghĩa chiếu khắp pháp giới, ý nghĩa hay biết chân thật, ý 

 nghĩa  tự  tánh  tâm  thanh  tịnh,  ý  nghĩa  thường  lạc  ngã  tịnh,  ý  nghĩa  thanh 

 lương  bất  biến  tự  tại,  đầy  đủ  Phật  pháp  chẳng  thể  nghĩ  bàn  nhiều  hơn  cát 

 sông  Hằng  như  thế,  cho  đến  trọn  đủ  những  ý  nghĩa  không  thiếu  sót  chút 

 nào”. 



Theo Hoa Nghiêm Hợp Luận, từ địa vị phàm phu, tin rằng tam-muội 

của chư Phật, tin rằng thần thông của chư Phật, tin rằng trí huệ của chư Phật, 

các công đức từ bi tự tại của chư Phật v.v... ta cũng sẽ đạt được! 







 Hết thảy hữu vi, mộng, huyễn, bọt, bóng, cái thân phù du, bóng dâu 

 xế tà, mau hiểu vô vi, thời thời tự tỉnh (thứ ba, tâm vô vi)  





Kim Cang Kinh:  “Nhất thiết hữu vi pháp, như mộng, huyễn, bào, ảnh, 

 như  lộ,  diệc  như  điển.  Ưng  tác  như  thị  quán”   (Hết  thảy  pháp  hữu  vi,  như 

mộng, huyễn, bọt, bóng, như sương, cũng như chớp. Hãy nên quán như thế). 



Theo  sách  Hoài  Nam  Tử,  con  phù  du  sáng  sanh,  tối  chết.  Cũng  theo 

sách Hoài Nam Tử, mặt trời ngả bóng trên ngọn cây thì gọi là  “tang du”.   

Đại  Bi  Kinh:   “Nguyện  ngã  tốc  hội  vô  vi  xá”   (Nguyện  tôi  mau  lên  nhà 

Đại Bi). 







 Oai  thế  ắt  mất,  thân  thuộc  ắt  lìa,  than  ôi  rễ  ái,  giữ  mãi  chẳng  rời, 

 xót  thay  tam  giới,  ái  niệm  buộc  ràng,  ai  không  nhiễm  trước,  là  thầy  trời 

 người (thứ tư, tâm không nhiễm trước)   





Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm:  “Thị nhân lâm mạng chung thời, nhất 

 thiết thân thuộc, tất giai xả ly, nhất thiết oai thế, tất giai thoái thất”  (Người 

ấy  lúc  lâm chung, hết thảy thân thuộc đều phải  lìa bỏ, hết thảy oai thế thảy 

đều lui mất). 



Viên  Giác  Kinh:   “Đương  tri  luân  hồi,  ái  vi  căn  bản”   (Nên  biết:  Ái 

chính là căn bản của luân hồi). 



Trong Lô Phước Trí Truyện, ngài Linh Phong đã viết bài tán:  “Buồn 

 thay tam giới! Ái dục làm rễ, chẳng trừ cội rễ, mong chi sanh Tây!” 



Kinh Viên Giác còn dạy:  “Dục thoát sanh tử, miễn chư luân hồi, tiên 

 đoạn  tham  dục,  cập  trừ  ái  khát” (Muốn  thoát  sanh  tử,  tránh  khỏi  các  nẻo 

luân hồi thì trước hết phải đoạn tham dục và trừ lòng khao khát yêu mến). 







 Tinh thần lìa hình, hài cốt về cội, Tứ Đại ly tán, Ngã còn sao được? 

 Không Quán phá chấp, là nguồn giải thoát  (thứ năm, tâm Không Quán)  





Liệt Tử:  “Tinh thần lìa hình, đều trở về với chân thật. Hơn nữa, tinh 

 thần nhập môn thì hài cốt phản căn, ta còn đâu nữa?”  ( “Nhập môn”  là trở 

về với trời,  “phản căn”  là trở về với đất). 



Viên Giác Kinh:  “Ngã kim thử thân, Tứ Đại hòa hợp, sở vị phát, mao, 

 trảo, xỉ, bì, nhục, cân, cốt, tủy, não, cấu sắc, giai quy ư Địa. Thóa, thế, nùng, 

 huyết, tân dịch, diên mạt, đàm, lệ, tinh khí, đại tiểu tiện lợi, giai quy ư Thủy. 

 Noãn  khí  quy  Hỏa.  Động  chuyển  quy  Phong.  Tứ  Đại  các  ly,  kim  giả  vọng 

 thân đương tại hà xứ?”  (Cái thân  này của ta do Tứ Đại  hòa  hợp. Nghĩa là: 

Tóc, lông, móng, răng, da, thịt, gân, cốt, tủy, não, hờm đều quy về Địa. Mũi 

rãi,  mủ,  máu, chất  lỏng,  nước  miếng, đàm, nước  mắt, tinh khí, đại tiểu tiện 

đều quy về Thủy. Hơi nóng quy về Hỏa. Sự động chuyển quy về Phong. Tứ 

Đại chia lìa, khi ấy cái thân huyễn vọng hiện thời sẽ ở chỗ nào?)  







 Tuy  quán  chư  Phật,  và  chúng  sanh  Không,  lễ  bái,  cúng  dường,  ắt 

 kính, ắt thành, giống  như  Phật thật, vừa yêu, vừa sợ, Phật từ kính khởi, 

 đừng lười tâm đầu (thứ sáu, tâm cung kính)  





Duy Ma Kinh:  “Tuy tri chư Phật quốc, cập dữ chúng sanh không, nhi 

 thường tu Tịnh Độ, giáo hóa ư quần sanh”  (Tuy biết các cõi Phật, và chúng 

sanh rỗng không, nhưng thường tu Tịnh Độ, giáo hóa bọn quần sanh). 



Luận  Bảo  Vương:   “Một  hương,  một  hoa,  một  ngọn  đèn,  một  tiếng 

 nhạc  và  các  thứ  thức  ăn  dốc  hết  lòng  dâng  cúng  tam  thế  chư  Phật.  Đấy 

 chính là cái nhân mầu  nhiệm của  Tịnh Độ, là cội nguồn ban đầu để thành 

 thánh, há  nên khinh dễ chuyện này? Nếu nghe nói ‘không lễ kính, hiến tâm 

 hoa, thắp tâm đăng, đốt tâm hương, lễ tâm Phật’ thì có khác gì dùng sự khéo 

 léo của khỉ, vượn, giữ lấy ước mộng rừng mơ ư? Hãy bảo bọn họ hãy mặc 

 tâm y, hãy ăn tâm phạn (cơm trong tâm) thì họ sẽ tận lực cự tuyệt ‘chẳng thể 

 làm được!’ Sao lại riêng đối với lục độ, vạn hạnh lại xếp vào cái tâm Không 

 Kiến vậy?”   



Niệm Phật Trực Chỉ:  “Nếu đối với tượng của một đức Phật và hai vị 

 Bồ Tát mà nghĩ thần thông, nguyện lực [của những tượng ấy] giống hệt như 

 chân thân của Phật thì lạy sẽ linh, cầu ắt ứng, có sai biệt gì đâu? Há nên coi 

 những tượng ấy là đất, gỗ, keo, sơn, thếp vàng, chẳng xem là vị Phật thật sự 

 đại nguyện tướng hảo ở Tây Phương Cực Lạc ư? Ấy là vì lòng Từ của Phật 

 trọn  khắp,  từ  nơi  thân  vô  nhị,  thuận  theo  căn  cơ  mà  ứng  hiện,  chỉ  bày  lẽ 

 Chân, chỉ bày sự hóa hiện, hoặc hiện hình tượng; mắt ta do nghiệp chướng 

 sâu nặng, đối với một pháp mà [mỗi người] thấy sai khác, đối với chân thân 

 của Phật mà bảo là hình tượng. Tượng ấy có phải thật sự là tượng ư? Vì thế 

 đối  với  thuyết  ‘chân  thân  [của  Phật]  và  hình  tượng  giống  hệt  như  nhau’, 

 người học đừng sanh kiến giải khác lạ. Hãy nên như kẻ ăn xin được gần gũi 

 đế vương, vừa yêu, vừa sợ, khát ngưỡng được vua tiếp  nhận, bao dung, để 

 cầu được thoát lìa vậy”. 



Phẩm  Nhập  Pháp  Giới  trong  kinh  Hoa  Nghiêm  có  câu:   “Nhất  thiết 

 hóa Phật, tùng kính tâm khởi”  (Hết thảy các hóa Phật do tâm cung kính mà 

có). 







 Chúng  sanh  đông  đảo,  là  Phật  vị  lai,  phụ  mẫu,  sư  trưởng,  thoạt 

 chìm thoạt nổi, trong vết xe cạn, kêu cầu cứu vớt, tiếng rè, sức kiệt, cớ sao 

 nung nấu, ăn thịt, chẻ xương. Tâm khiêm hạ ấy, đừng nên trái vượt (thứ 

bảy, tâm khiêm hạ). 





Trong  kinh  Pháp  Hoa,  Thường  Bất  Khinh  Bồ  Tát  lễ  bái,  tán  thán  tứ 

chúng, thọ ký khắp mọi người đều là Phật. 



Phẩm  Thập  Vô  Tận  Tạng  kinh  Hoa  Nghiêm  có  đoạn:   “Ngã  vô  thủy 

 thế  lai,  dữ  chư  chúng  sanh,  hỗ  tác  phụ,  mẫu,  huynh,  đệ,  tỉ,  muội,  nam,  nữ, 

 bất tương hộ tích, cánh tương sát hại. Thử vô tàm hạnh, hà do hành bất chỉ? 

(Ta từ vô thủy đến nay cùng với các chúng sanh lần lượt làm cha mẹ, anh em 

trai, chị em gái, con trai, con gái, chẳng che chở, thương tiếc nhau, mà lại sát 

hại lẫn nhau. Sao cứ hành mãi không dứt hạnh chẳng hổ thẹn ấy?)  



Theo  sách  Trang  Tử,  Trang  Châu  thấy  trong  vết  bánh  xe  có  con  cá 

diếc, nói: “Sao ông không dùng một thưng nước để cứu sống tôi?”405 



Thơ  Tào  Thực  có  câu:   “Vốn  cùng  một  cội  sanh,  nấu  nhau  sao  quá 

 gấp?”406  







 Tam  nghiệp  thanh  tịnh,  nhất  tâm  hướng  về,  đoạn  ý  tạp  loạn,  lìa 

 Kiến  Thủ  tưởng,  dù  Giáo  hay  Thiền,  pháp  môn  chẳng  hai,  Đạo  Tổ407 

 chuyên tu, cao sơn ngưỡng mộ (thứ tám, tâm không  nhiễm  loạn; thứ chín, 

tâm không kiến thủ). 

  



Trong bài Niệm  Phật  Tụng của  ngài  Thảo  Am có đoạn:   “Thề tu  tam 

 phước,  siêng  lục  niệm.  Thân,  miệng,  ý  nghiệp  không  tỳ  vết.  Con  nay  dùng 

 đấy niệm Di Đà, chưa thấy Di Đà, trọn chẳng chán”. 



Ngài Hám Sơn nói:  “Phàm khi niệm Phật, trước hết phải đem những 

 ý  niệm  tạp  loạn  trong  lòng  mình  cùng  lúc  bỏ  xuống  hết,  buông  đến  chỗ 

 không gì để buông được nữa. Chỉ đơn độc khởi lên một câu A Di Đà Phật, 

 rành  mạch  phân  minh,  trong  tâm  chẳng  gián  đoạn,  như  chỉ  xâu  các  hạt 

 châu,  trong  ấy  không  có  một  mảy  kẽ  hở  nào,  trong  hết  thảy  chỗ,  chẳng  bị 

 cảnh duyên lôi kéo làm mất [ý niệm niệm Phật], trong động tịnh, sinh hoạt 

 thường nhật, chẳng nhiễm, chẳng loạn thì đến khi lâm chung sẽ là lúc siêu 

 sanh Tịnh Độ”. 



Ngài  Ngẫu  Ích  dạy:   “Người  niệm  Phật  kỵ  nhất  là  hôm  nay  Trương 

 Tam,  bữa  mai  Lý  Tứ.  Gặp  người  thuộc  Giáo  Hạ  lại tính  tầm  chương  trích 

 cú.  Gặp  người  thuộc  Tông  Môn  lại  tính  tham  cứu  vấn  đáp.  Đấy  chính  là 

 chẳng  rõ  đầu  đuôi,  không  rành  manh  mối!  Chẳng  biết  niệm  A Di  Đà  Phật 

 thuần thục thì những giáo lý cùng tột trong Tam Tạng mười hai bộ kinh đều 

 nằm trong [câu niệm Phật] ấy; một ngàn bảy trăm công án, mấu chốt hướng 

 thượng cũng nằm trong ấy. Bước đầu tiên thực hiện thì phải dùng xâu chuỗi, 

 nhớ cho phân minh, lập thời khóa cố định, quyết định chẳng thiếu sót. Nếu 

 vừa mới phát tâm liền muốn chẳng chấp vào tướng, muốn học viên dung tự 

 tại thì nói chung là tin chẳng sâu, hành chẳng dốc sức! Dẫu cho ông giảng 

 được mười hai phần Giáo, hiểu thấu một ngàn bảy trăm lời chuyển ngữ thì 

 đều  là  chuyện  thuộc  bên  bờ  sanh  tử.  Lúc  lâm  chung  quyết  chẳng  sử  dụng 

 được đâu!” 



Trong  Thiện  Đạo  Tổ  Sư  Truyện,  phần  luận  về  hai  lối  Chuyên  Tu  và 

Tạp Tu có đoạn:  

 “Hỏi:  Vì  sao  chẳng  dạy  quán  tưởng  mà  lại  dạy  hãy  trực  tiếp  chuyên 

 xưng danh hiệu? 

 Đáp: Chúng sanh chướng nặng, cảnh tế, tâm thô, thức trôi nổi, tâm thần 

 bềnh bồng, khó quán thành tựu. Do vậy, Đại Thánh thương xót, khuyên dạy 

 thẳng thừng hãy chuyên xưng danh hiệu, ấy là vì xưng danh dễ dàng, hễ liên 

 tục bèn vãng sanh. Nếu có thể niệm niệm tiếp nối, lấy hết mạng làm kỳ hạn, 


 mười người niệm, mười người vãng sanh, trăm người niệm, trăm người vãng 

 sanh. Vì sao vậy? Do bên ngoài không có tạp duyên nên đắc chánh niệm, do 

 tương ứng với bổn nguyện của Phật, do chẳng trái nghịch lời dạy, do thuận 

 theo lời Phật. Nếu bỏ chuyên niệm để tu những tạp nghiệp thì trong trăm kẻ 

 hiếm được một hai, trong ngàn kẻ hiếm được ba bốn”. 

  

 Vì Bồ Đề đạo, cầu sanh Tịnh Độ, thân cận Như Lai, đích thân phù tá, 

 mau đạt  Phật thừa,  uống mãi pháp nhũ,  đại Bồ Đề tâm, tròn sáng chiếu 

 khắp (thứ mười, đại Bồ Đề tâm). 



Trong  Hồi  Hướng  Văn  của  ngài  Từ  Vân  có  câu:   “Vì  Bồ  Đề  đạo,  cầu 

 sanh Tịnh Độ” . Lại còn có câu:  “Liền nghe Phật thừa, mau khai Phật huệ”. 

 “Pháp nhũ” : Ý nói dùng chánh pháp để nhuần thấm, trưởng dưỡng Pháp 

Thân, như mẹ cho con bú. 

Pháp Hoa Kinh : “Trí quang viên mãn, phổ chiếu nhất thiết” (Ánh sáng 

trí huệ viên mãn, chiếu khắp hết thảy). 



 Mười thứ tâm ấy, tướng mạo đại bi, bọn chúng sanh ta, phải nên học 

 theo, chiếc thuyền xuất thế, mái chèo độ người, lớn thay Phật ân, to thay 

 thánh giáo (tổng kết mười tâm). 

  

Đối với hai câu trên đây xin xem lời chú thứ ba trong đoạn thứ năm của 

phần ca tụng kinh Đại  Bi Chú.  Kinh  Thi:  “Quân tử  thị tắc, thị hiệu” (Phải 

noi theo gương của người quân tử)408. 

Hổ  Khê  tôn  giả  nói:   “Chỉ  một  câu  Di  Đà  này  là  thuyền  lớn  vượt  biển 

 khổ. Chỉ một câu Di Đà này là đường tắt thoát tam giới”.   



 Đại  Sĩ  bổn  tích,  chiếu  ngời  đường  tu,  trong  thời  mạt  kiếp,  chỉ  thẳng 

 đường  chánh,  không  ngõ  rẽ  ngang,  công  đức  khuyến  hóa  của  tụng  văn 

 này,  chỉ  Phật  chứng  biết.  Nguyện  hồi  hướng  trọn,  cùng  chứng  Bồ  Đề 

(Bốn  câu  đầu  nhằm  tổng  kết  toàn  bộ  tụng  văn,  hai  câu  kế  tiếp  cầu  Phật 

chứng minh. Hai câu cuối chính là tam hồi hướng)  



Hoa Nghiêm Hạnh Nguyện Phẩm Sớ:  “Phổ giai hồi hướng chính là nói 

 về sự hồi hướng chúng sanh, làm cho họ thành Bồ Đề chính là hồi hướng Bồ 

 Đề.  Phổ  chính  là  hết  thảy  chúng  sanh  trong  tận  pháp  giới,  hư  không  giới, 

 đấy chính là hồi hướng Thật Tế”. 



Phụ Lục:  





Đời  Thanh,  trong  tháng  Sáu  năm  Đồng  Trị  thứ 7  (1868),  giặc  Hồi409 

kéo đến vùng làng quê ở Tây Nam huyện Cáp Dương. Trong niên hiệu Hàm 

Phong (1851-1861), người ta đã đào sẵn hầm nơi vách đá dựng (địa phương 

ấy không có núi, nhưng có khe sâu). Chợt nghe giặc kéo đến, các nơi đều ôm 

lương  khô  vào  ẩn  trong  hang,  nhưng  nước  không  có  một  giọt,  đã  ba  bốn 

ngày, ai  nấy sắp chết khát. May  mà trời rét căm căm, đến nỗi đổ tuyết  lớn, 

tuyết  ở  những  chỗ  tối  tăm  đã  dày  đến  hai  tấc.  Do  vậy,  người  ta  không  bị 

khát. Nếu không, người ở quê tôi ắt sẽ chết sạch. Cơn binh kiếp ấy là do ác 

nghiệp  đồng  phận  của  chúng  sanh  cảm  thành,  nếu  không  được  Bồ  Tát  vô 

duyên đại từ, đồng thể đại bi cứu vớt, che chở, há chẳng chết sạch cả sao? 

Thích Ấn Quang ghi. 

Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích 

Cảm Ứng Tụng 

Quyển 3, phần 3 hết 



---o0o--- 



Quyển IV 

 Phần 1 

Trình bày ý nghĩa của việc trích lục đại lược kinh văn làm chứng 





Trong một vi trần trọn đủ các kinh trong tam thiên đại thiên thế giới. 

Trong  một  quyển  kinh  chép  các  sự  việc  trong  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới. 

Một vi trần là như thế, mà vi trần nào cũng giống như thế. Huống chi trong 

vô lượng kiếp trước, đức Quán Âm Đại Sĩ ta thành Chánh Giác đã lâu, an trụ 

Tịch  Quang,  thường  hưởng  pháp  lạc!  Chỉ  vì  thệ  nguyện  rộng  sâu,  tâm  độ 

sanh tha thiết, nên lại chẳng lìa Tịch Quang, hiện hình trong chín giới, trọn 

khắp pháp giới, hiện khắp các sắc thân. Sự - lý Bổn Tích ấy nếu chẳng phải 

là  Phật sẽ không thể  nào biết được,  một  kẻ phàm phu  nhỏ  nhoi  làm sao có 

thể gom góp, biên soạn hòng tán tụng được ư? Nhưng kẻ uống nước biển cả 

chỉ cầu no bụng, người đến tiệm bán thuốc chỉ mong lành bệnh, há cứ phải 

một  miệng  hút  cạn  [nước  biển],  uống  sạch  hết  các  loại  thuốc  thì  mới  được 

hay sao? Vì thế, tôi trích lục đại lược những chuyện nhằm tỏ rõ bổn tích của 

Đại  Sĩ  từ  các  kinh  Đại  Thừa  ghép  vào  sau  phần  tụng  văn  để  chứng  tỏ  rõ 

ràng, ngõ hầu người đọc đều biết ơn Đại Sĩ sâu xa nhất mà cùng sanh lòng 

cảm kích tu trì. Nhưng Đại Sĩ ứng hiện trọn khắp căn cơ, chẳng sót một vật 

nào  thì  cố  nhiên  trọn  đủ  các  pháp,  nhiếp  khắp  chín  giới;  bọn  ta  tu  tập  hãy 

nên theo pháp  môn  nào? Cần biết rằng:  Thấy đạo quý ở chỗ  vạn pháp  viên 

dung,  tu đạo cốt  yếu cậy  nơi  một  môn thâm  nhập!  Huống chi tôi  là kẻ độn 

căn nghe pháp trễ tràng, chí khăng khăng Tịnh Độ, chẳng màng đến chuyện 

gì khác, chỉ niệm đâu nghĩ tại đó, ngày ngày huân tập, tiêm nhiễm, nào ngờ 

mỗi phen đọc một kinh, thấy một pháp, chạm vào mắt đều là cảnh Tịnh Độ, 

lọt vào tai đều là âm thanh nơi Tịnh Độ, những điều chứa trong lòng đều là 

nghĩa Tịnh Độ. Vì thế, đối với việc biên tập phần kinh chứng (dẫn kinh văn 

làm chứng cho tụng văn), vẫn dùng pháp môn Tịnh Độ để tiến nhập. 

Pháp  môn  Tịnh  Độ  thích  hợp  khắp  ba  căn,  chẳng  sót  một  vật410  nào. 

Cương tông để tu Tịnh Độ chỉ tại “đại Bồ Đề tâm bất thoái”. Trong hội Hoa 

Nghiêm, Đại Sĩ dạy bảo Thiện Tài, cố nhiên ý càng chân thật, thiết tha. [Đạt 

đến] Bồ Đề bất thoái lại do “xa lìa ác tri thức, thân cận thượng thiện nhân”. 

Hai  kinh  Bi  Hoa  và  Thọ  Ký  nói  chẳng  cùng  tận.  Bí  quyết  tu  Tịnh  Độ  là 

 “sanh lòng tin, phát nguyện, chấp trì danh hiệu”.  Nếu có thể tịnh niệm liên 

tục  thì  sẽ  tự  nhiên  cảm  ứng  đạo  giao,  cậy  vào  Phật  lực,  vãng  sanh  Tây 

Phương, chứng Vô Sanh Nhẫn, đạt  lên địa vị  Bất  Thoái, đấy  là sự  lý quyết 

định chẳng thay đổi. Vì thế biết: Một pháp Trì Danh đơn giản nhất, dễ dàng 

nhất,  nhanh  chóng  nhất,  viên  mãn  nhất.  Do  vậy,  phẩm  Phổ  Môn  mới  nói 

[những  ai]  xưng  danh  đức  Quán  Âm  đều  được  giải  thoát.  Vì  thế,  hai  kinh 

Thủ  Lăng Nghiêm  và  Thỉnh Quán  Âm  mới  nói  “cầu đại Niết Bàn, đắc đại 

 Niết Bàn” . 

Cái  nhân để sanh  Tịnh Độ  là tín  nguyện; tín  nguyện được phát khởi do 

tâm  vui thích. Vì thế, Quán Kinh  giảng rộng  y báo  và chánh báo, kinh Thọ 

Ký trình bày tột bậc sự trang nghiêm. [Vãng sanh] Tịnh Độ bị chướng ngại 

bởi Ái Căn, mà nguồn cội của Ái Căn là Ngã Chấp. Vì thế, Tâm Kinh dùng 

Bát Nhã để quán chiếu cái  Không, kinh Thỉnh Quán  Âm dùng  Thiền Quán 

để phá chấp.  Lại còn cậy  vào sức  mật chú gia trì để đích thân tiếp  nhận ân 

tiếp  dẫn  của  Phật  Di  Đà  thì  Đẳng  Giác,  Sơ  Tâm,  Thập  Ác,  Ngũ  Nghịch, 

cùng theo về một đường, đều lên chín phẩm. 

Pháp môn Tịnh Độ rộng lớn tinh vi, không pháp nào chẳng trọn, không 

căn cơ nào chẳng nhiếp, há chẳng phải là cầm [bảo châu] Ma Ni để mưa ra 

các thứ báu, dùng phàm tâm để thành Quả Giác đó ư? Kính dâng sở đắc ngu 

muội nhằm làm tròng mắt [cho độc giả] đọc kinh. Tên của những bộ kinh đã 

dùng để sao lục được kể ra như sau:  





1.  Đại  Phương Quảng Phật  Hoa  Nghiêm Kinh (gọi  tắt  là kinh  Hoa 

Nghiêm), chương thứ hai mươi bảy, tức phần Thiện Tài tham học với Quán 

Tự Tại Bồ Tát trong phẩm Nhập Pháp Giới (trong quyển 68). 





2.  Đại  Phật  Đảnh Như  Lai  Mật  Nhân  Tu Chứng  Liễu  Nghĩa  Chư 

 Bồ Tát Vạn Hạnh Thủ Lăng Nghiêm Kinh (gọi tắt là kinh Lăng Nghiêm), 

chương Quán Thế Âm Bồ Tát Viên Thông (trong quyển thứ sáu). 





3.  Lăng Nghiêm Kinh Đại  Thế Chí Bồ Tát Viên  Thông Chương (ở 

cuối quyển thứ năm. Chép thêm chương này nhằm giảng rõ Tịnh Độ). 





4.  Diệu Pháp Liên Hoa Kinh (gọi tắt là kinh Pháp Hoa), phẩm Quán 

Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn (trong quyển thứ bảy). 





5.  Bát Nhã Ba La Mật Đa Tâm Kinh (gọi tắt là Tâm Kinh, ghi thêm 

chú thích sơ lược và [trích lục tác phẩm Tâm Kinh] Thích Yếu của tổ Ngẫu 

Ích). 





6.  Quán Thế Âm Bồ Tát Đắc Đại Thế Bồ Tát Thọ Ký Kinh (gọi tắt là 

kinh  Thọ  Ký.  Tần  Già  Tạng  Kinh411  lại  dựa  theo  bản  cổ  của  Cao  Ly  Tạng 

Kinh mà gọi kinh này là Quán Thế Âm Bồ Tát Thọ Ký Kinh). 





7.  Bi Hoa Kinh: Hai phẩm Đại Thí và Thọ Ký (tức quyển thứ hai và 

quyển thứ ba). 





8.  Thỉnh Quán Thế Âm Bồ Tát Tiêu Phục Độc Hại Đà La Ni Kinh 

(gọi tắt là Tiêu Phục Độc Hại Chú Kinh). 





9.  Phật  Thuyết  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật  Kinh  (gọi  tắt  là  Quán 

Kinh). 





10.  Thiên Thủ Thiên Nhãn Vô Ngại Đại Bi Tâm Đà La Ni Kinh (gọi 

tắt là Đại Bi Chú Kinh). 





11.  Thập Nhất Diện Thần Chú Tâm Kinh (gọi tắt là Thập Nhất Diện 

Chú Kinh). 





12.  Bất  Không  Quyến  Sách  Chú  Tâm  Kinh  (gọi  tắt  là  Bất  Không 

Quyến Sách Kinh). 





13.  Mười sáu loại kinh trong Mật bộ (trình bày đại lược). 





Các kinh Đại Thừa dù Hiển hay Mật, ghi chép những sự thực nơi Bổn 

và Tích của đức Quán Âm và những pháp yếu do Ngài đã nói nhiều đến nỗi 

khó thể sao chép trọn hết. Tôi sao lục vài kinh để trình bày đại khái, người 

đọc hãy nên xét rõ. 





---o0o--- 

1. Phẩm Nhập  Pháp Giới của kinh  Hoa Nghiêm, chương thứ 27:  Thiện Tài 

tham học Quán Tự Tại Bồ Tát 





Cư sĩ Bệ Sắt Chi La (Hán dịch là Triền Khỏa) bảo Thiện Tài412 rằng:  



- Thiện  nam  tử!  Phía  Nam  nơi  đây  có  quả  núi  tên  là  Bổ  Đát  Lạc  Ca 

(Hán dịch là Hải Đảo, còn dịch là Tiểu Bạch Hoa). Nơi ấy có Bồ Tát hiệu là 

Quán  Tự tại. Ngươi đến chỗ Ngài  hỏi “Bồ Tát học  Bồ Tát hạnh, tu  Bồ  Tát 

đạo” như thế nào? 





Liền nói bài tụng:  



 Trên biển có núi, lắm thánh hiền, 

  

 Các báu tạo thành cực thanh tịnh. 

  

 Hoa quả rừng cây đều trọn khắp, 

  

 Suối chảy, ao chuôm đều đầy đủ, 

  

 Dũng mãnh trượng phu Quán Tự Tại, 

  

 Vì lợi chúng sanh trụ núi ấy, 

  

 Ngươi nên đến hỏi các công đức, 

  

 Ngài sẽ dạy ngươi đại phương tiện. 





Khi ấy, Thiện Tài đồng tử theo thứ tự du  hành từ từ, đến  núi ấy, tìm 

kiếm  vị  Bồ  Tát  ấy  khắp  nơi.  Thấy  trong  hang  núi  nơi  phía  Tây,  suối  chảy 

vòng  quanh,  tỏa  sáng,  cây  cối  rậm  rạp,  cỏ  thơm  mềm  mịn  xoay  theo  chiều 

bên  phải  phủ  kín  đất.  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát  ngồi  xếp  bằng  trên  đá  báu  kim 

cang. Vô lượng Bồ Tát đều ngồi trên đá báu, cung kính vây quanh, Ngài vì 

họ tuyên nói pháp đại từ bi, dạy họ nhiếp thọ413 hết thảy chúng sanh. 

Thiện  Tài  thấy  rồi,  hoan  hỷ,  hớn  hở,  chắp  tay  nhìn  kỹ,  mắt  chẳng  tạm 

nháy, nghĩ như thế này:  

-  Thiện  tri  thức  chính  là  Như  Lai,  thiện  tri  thức  là  mây  hết  thảy  pháp, 

thiện tri thức là kho chứa các công đức, thiện tri thức khó thể gặp gỡ, thiện 

tri thức là nhân báu của Thập Lực, thiện tri thức là đuốc trí vô tận, thiện tri 

thức là rễ mầm phước đức, thiện tri thức là hết thảy trí môn, thiện tri thức là 

bậc dẫn đường trong biển trí, thiện tri thức là vật trợ đạo cho Nhất Thiết Trí. 

Rồi liền đến chỗ Đại Bồ Tát. Khi ấy, Quán Tự Tại Bồ Tát dõi nhìn Thiện 

Tài, bảo rằng:  

- Ngươi đến đây hay lắm! Ngươi đã phát ý Đại Thừa, nhiếp khắp chúng 

sanh, khởi tâm chánh trực, chuyên cầu Phật pháp, đại bi sâu nặng, cứu giúp, 

che  chở  hết  thảy,  diệu  hạnh  Phổ  Hiền  liên  tiếp  hiện  tiền,  đại  nguyện  thâm 

tâm  viên  mãn  thanh  tịnh,  siêng  cầu  Phật  pháp,  [pháp  nào  cũng] đều  có  thể 

lãnh thọ, tích tập thiện căn thường chẳng chán đủ, vâng thuận thiện tri thức 

chẳng trái  nghịch  lời dạy. Ngươi sanh  từ  biển cả công đức trí  huệ của Văn 

Thù Sư Lợi, tâm thành thục, đắc thế  lực của Phật, đã đạt được quang  minh 

tam-muội  rộng  lớn, dốc  lòng  mong cầu diệu  pháp  rất sâu, thường thấy chư 

Phật, sanh đại hoan hỷ, trí huệ thanh tịnh giống như hư không; đã tự hiểu rõ, 

lại vì người khác nói, an trụ trong quang minh trí huệ của Như Lai. 

Khi ấy, Thiện Tài đồng tử đảnh lễ dưới chân Quán Tự Tại Bồ Tát, nhiễu 

vô số vòng rồi đứng chắp tay, bạch rằng:  

-  Thưa  thánh  giả,  con  trước  đây  đã  phát  tâm  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng 

Chánh Giác, nhưng chưa biết Bồ Tát học Bồ Tát hạnh như thế nào, tu Bồ Tát 

đạo như thế nào? Con nghe nói thánh giả có thể khéo dạy bảo, xin hãy giảng 

cho con. 

Bồ Tát bảo rằng:  

-  Lành  thay!  Lành  thay!  Thiện  nam  tử!  Ngươi  đã  có  thể  phát  tâm  Vô 

Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. 

Thiện nam tử! Ta đã thành tựu môn giải thoát Bồ Tát Đại Bi Hạnh. 

Thiện nam tử! Ta dùng hạnh môn Bồ Tát Đại Bi này để bình đẳng giáo 

hóa hết thảy chúng sanh liên tục không ngừng. 

Thiện nam tử! Ta trụ trong hạnh môn Đại Bi này, thường ở chỗ hết thảy 

Như  Lai  hiện  khắp  trước  hết  thảy  chúng  sanh,  hoặc  dùng  Bố  Thí  để  nhiếp 

thủ chúng sanh,  hoặc dùng  Ái Ngữ,  hoặc  dùng  Lợi  Hành,  hoặc dùng Đồng 

Sự  để  nhiếp  thủ  chúng  sanh,  hoặc  hiện  sắc  thân  để  nhiếp  thủ  chúng  sanh, 

hoặc hiện các thứ lưới quang minh thanh tịnh chẳng thể nghĩ bàn màu sắc để 

nhiếp thủ chúng sanh, hoặc dùng âm thanh, hoặc dùng oai  nghi,  hoặc vì  họ 

thuyết  pháp,  hoặc  hiện  thần  biến,  khiến  cho  tâm  họ  ngộ,  được  thành  thục, 

hoặc hiện thân hình giống như họ, cùng ở chung với họ để thành thục họ. 

Thiện nam tử! Ta tu hành hạnh môn Đại Bi này, nguyện thường cứu vớt, 

che  chở  hết  thảy  chúng  sanh,  nguyện  hết  thảy  chúng  sanh  lìa  nỗi  sợ  nơi 

đường hiểm, lìa nỗi sợ nhiệt não, lìa nỗi sợ mê hoặc, lìa nỗi sợ trói buộc, lìa 

nỗi sợ sát hại, lìa nỗi sợ bần cùng, lìa nỗi sợ chẳng sống sót, lìa nỗi sợ tiếng 

xấu, lìa nỗi sợ chết, lìa nỗi sợ đại chúng, lìa nỗi sợ nẻo ác, lìa nỗi sợ tối tăm, 

lìa  nỗi sợ dời chuyển, lìa  nỗi sợ  yêu thương  mà phải chia  ly,  lìa  nỗi sợ oán 

ghét phải gặp gỡ, lìa nỗi sợ bức bách thân, lìa nỗi sợ bức bách tâm, lìa nỗi sợ 

lo buồn.  Lại  nguyện  như thế  này:  Nguyện các chúng sanh  nếu  nghĩ  đến ta, 

hoặc xưng danh ta, hoặc thấy thân ta, đều được tránh khỏi hết thảy sợ hãi. 

Thiện  nam  tử!  Ta dùng  phương tiện  này để làm cho các chúng sanh  lìa 

sợ  hãi  rồi  lại  dạy  họ  phát  tâm  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác,  vĩnh 

viễn chẳng thoái chuyển (Thiện Tài nghe xong, liền chứng Tùy Thuận Nhất 

Thiết Chúng Sanh Hồi Hướng). 



Nhận  định:  Giáo  hóa  hết  thảy  chúng  sanh,  nhưng  trước  hết  dạy  “phải 

bình đẳng” là vì lẽ gì? Lời sớ giải viết:  “Bình đẳng là Đồng Thể đại bi”.  Đại 

Sĩ đã coi chúng sanh bình đẳng với chính mình, đồng thể với chính mình thì 

Ngài  mong  mỏi  bọn  chúng  sanh  ta  ắt  phải  từ  bi  oai  lực,  công  đức  trang 

nghiêm, mỗi mỗi đều bằng với Ngài mới thôi, chứ không phải chỉ lìa nỗi sợ 

hãi là đủ. Vì thế, nói:  “Ta dùng phương tiện này để làm cho các chúng sanh 

 lìa sợ hãi rồi lại dạy họ phát Bồ Đề tâm” , lìa sợ hãi chỉ là phương tiện nhằm 

phát tâm! 

Ngài thị hiện các thứ nhằm nhiếp thủ chúng sanh, khiến cho tâm họ lãnh 

ngộ,  được  thành  thục,  tức  là  thành  thục  Bồ  Đề;  nhưng  do  chúng  sanh  nhất 

định  chẳng  thể  thành  thục  ngay  trong  một  đời,  cho  nên  phải  mong  họ  vĩnh 

viễn  chẳng  thoái  chuyển.  Đọc  đến  đây,  có  thể  thấy  Đại  Sĩ  triệt  để  vì  con 

người,  lòng  Từ  sâu  xa,  ân  tột  bực.  Chúng  ta  trên  thấu  hiểu  lòng  Đại  Sĩ,  ắt 

phải vĩnh viễn chẳng thoái chuyển, suy sâu, xét kỹ, khéo tự suy xét. Dẫu cho 

tự xét mình đời này chẳng thoái chuyển, nhưng đời sau mờ mịt, biết làm sao 

đây? Nếu không niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, còn có đường nào khác để cầu 

may nữa đây? Do vậy, có thể hiểu [vì sao] Đại Sĩ vừa mới phát tâm Bồ Đề 

bèn mang lòng giữ lấy Tịnh Độ sâu xa, người học không thay đổi đường lối 

của bậc từ phụ thì sẽ an ủi tấm lòng Đồng Thể của Ngài vậy. 



---o0o--- 

2. Đại Phật Đảnh Thủ Lăng Nghiêm Kinh Quán Thế Âm Bồ Tát Viên Thông 

Chương  





Khi ấy, Quán Thế Âm Bồ Tát liền từ chỗ ngồi đứng dậy, đảnh lễ dưới 

chân Phật, mà bạch Phật rằng:  



- Bạch  đức  Thế  Tôn,  con  nghĩ  nhớ  trong  vô  số  hằng  hà  sa  kiếp  xưa, 

lúc ấy có đức Phật xuất hiện trong thế gian, tên là Quán Thế Âm. Con phát 

Bồ Đề tâm nơi đức Phật ấy. Đức Phật ấy dạy con từ Văn - Tư - Tu nhập Tam 

Ma Địa. Thoạt đầu từ nơi cái Nghe, nhập lưu414, quên đi cái được nghe. Khi 

cái  được  nhập  (Sở  Nhập)  đã  vắng  lặng  rồi  thì  hai  tướng  động  và  tịnh  hết 

sạch,  chẳng  còn  sanh  nữa.  Dần  dần  tiến  lên  như thế,  cái  Nghe  và  cái  được 

Nghe415 đều hết sạch, chẳng trụ nơi hết sạch cái Nghe, sự nhận biết (Giác) và 

đối tượng nhận biết (Sở Giác) đều không, sự không giác ấy cực viên, không 

và  sở  không416  đều  diệt.  Sanh  và  diệt  đã  bị  diệt  thì  tịch  diệt  hiện  tiền,  đột 

nhiên vượt thoát thế gian và xuất thế gian, mười phương viên minh, đạt được 

hai thứ thù thắng:  

Một là trên hợp với tâm diệu giác sẵn có của mười phương chư Phật, có 

cùng một từ lực với Phật Như Lai. 

Hai là dưới hợp với mười phương hết thảy lục đạo chúng sanh, có cùng 

một lòng bi ngưỡng với các chúng sanh. 

Bạch  đức  Thế  Tôn!  Do  con  cúng  dường  Quán  Âm  Như  Lai  nên  được 

đức  Như  Lai  ấy  truyền  cho  con  Như  Huyễn  Văn  Huân  Văn  Tu  Kim  Cang 

Tam Muội, do có cùng một từ lực với Phật Như Lai nên khiến cho thân con 

thành tựu ba mươi hai ứng thân vào các cõi nước. 

Bạch  đức  Thế  Tôn!  Nếu  các  Bồ  Tát  nhập  tam-ma-địa,  tấn  tu  vô  lậu, 

thắng giải hiện tiền viên mãn, con sẽ hiện thân Phật vì họ thuyết pháp, khiến 

cho  họ  giải thoát. Nếu các  vị  hữu  học, diệu  minh tịch tĩnh, thắng diệu  viên 

mãn  hiện  tiền417,  con  sẽ  ở  trước  họ  hiện  thân  Độc  Giác,  vì  họ  thuyết  pháp, 

khiến  cho  họ  giải  thoát.  Nếu  các  vị  hữu  học,  đoạn  mười  hai  duyên,  duyên 

đoạn  thắng  tánh,  thắng  diệu  hiện  tiền  viên  mãn418,  con  sẽ  ở  trước  họ  hiện 

thân Duyên Giác vì họ thuyết pháp, khiến cho họ giải thoát. Nếu các vị hữu 

học  đắc  Tứ  Đế  Không,  tu   đạo  nhập  diệt,  thắng  tánh  hiện  tiền  viên  mãn419, 

con sẽ ở trước họ hiện thân Thanh Văn, vì họ thuyết pháp, khiến cho họ giải 

thoát. 

Nếu các chúng sanh ngộ giải rõ ràng dục tâm, chẳng phạm dục trần, cái 

thân  tham  dục  ấy  đã  được  thanh  tịnh,  con  sẽ  ở  trước  họ,  hiện  thân  Phạm 

Vương  vì  họ  thuyết  pháp,  khiến  cho  họ  giải  thoát.  Nếu  các  chúng  sanh, 

muốn làm chúa tể cõi trời, thống lãnh chư thiên, con sẽ ở trước họ, hiện thân 

Đế  Thích,  vì  họ  thuyết  pháp,  khiến  cho  họ  thành  tựu.  Nếu  các  chúng  sanh 

muốn thân tự tại, du hành mười phương, con sẽ ở trước họ hiện thân Tự Tại 

Thiên420, vì họ thuyết pháp, khiến cho  họ thành tựu. Nếu chúng sanh  muốn 

thân  tự  tại,  bay  đi  trên  hư  không,  con  sẽ  ở  trước  họ  hiện  thân  Đại  Tự  Tại 

Thiên421,  vì  họ  thuyết  pháp,  khiến  cho  họ  thành  tựu.  Nếu  các  chúng  sanh 

thích thống lãnh quỷ thần, cứu giúp, bảo vệ cõi nước, con sẽ ở trước họ, hiện 

thân  Thiên  Đại  Tướng  Quân422,  vì  họ  thuyết  pháp,  khiến  cho  họ  thành  tựu. 

Nếu các chúng sanh thích thống  lãnh thế  giới, bảo  vệ chúng sanh, con sẽ ở 

trước họ, hiện thân Tứ Thiên Vương, vì họ thuyết pháp, khiến cho họ thành 

tựu.  Nếu  các  chúng  sanh  thích  sanh  vào  cung  trời,  xua  đuổi,  sai  khiến  quỷ 

thần, con sẽ ở trước  họ,  hiện thân Tứ Thiên Vương Quốc Thái Tử423, vì  họ 

thuyết pháp, khiến cho họ thành tựu. 

Nếu  các  chúng  sanh  thích  làm  vua  trong  loài  người,  con  sẽ  ở  trước  họ, 

hiện  thân  vua  trong  loài  người,  vì  họ  thuyết  pháp,  khiến  cho  họ  thành  tựu. 

Nếu các chúng sanh thích làm người cầm đầu những dòng họ lớn, được thế 

gian tôn sùng, đề cao, con sẽ ở trước họ, hiện thân trưởng giả424, vì họ thuyết 

pháp, khiến cho  họ  thành  tựu. Nếu các chúng sanh thích  nói danh  ngôn, tự 

sống  thanh  tịnh425,  con  sẽ  ở  trước  họ,  hiện  thân  cư  sĩ,  vì  họ  thuyết  pháp, 

khiến cho họ thành tựu. Nếu các chúng sanh thích cai trị cõi nước, phân tích, 

quyết đoán mọi chuyện trong bờ cõi, xóm làng, con sẽ ở trước họ, hiện thân 

tể  quan,  vì  họ  thuyết  pháp,  khiến  cho  họ  thành  tựu.  Nếu  các  chúng  sanh 

thích  các  môn  số  thuật,  vâng  giữ  các  môn  Nhiếp  Vệ426,  con  sẽ  ở  trước  họ, 

hiện thân Bà-la-môn, vì họ thuyết pháp, khiến cho họ thành tựu. Nếu có nam 

tử, thích học xuất gia, trì các giới luật, con sẽ ở trước họ, hiện thân tỳ-kheo, 

vì  họ thuyết pháp, khiến cho  họ thành tựu. Nếu có người nữ thích  học  xuất 

gia,  trì  các  cấm  giới,  con  sẽ  ở  trước  họ,  hiện  thân  tỳ-kheo-ni,  vì  họ  thuyết 

pháp, khiến cho họ thành tựu. Nếu có người nam ưa trì Ngũ Giới, con sẽ ở 

trước  họ  hiện  thân  Ưu-bà-tắc,  vì  họ  thuyết  pháp,  khiến  cho  họ  thành  tựu. 

Nếu có người nữ, sống theo Ngũ Giới, con sẽ ở trước họ, hiện thân Ưu-bà-

di,  vì  họ  thuyết  pháp,  khiến  cho  họ  thành  tựu.  Nếu  có  nữ  nhân,  dùng  nội 

chánh427 lập thân để sửa sang nước nhà, con sẽ ở trước họ, hiện thân nữ chủ 

và  quốc  phu  nhân,  mạng  phụ,  đại  gia428,  vì  họ  thuyết  pháp  khiến  cho  họ 

thành tựu. Nếu có chúng sanh chẳng hư hoại nam căn, con sẽ ở trước họ hiện 

thân đồng  nam (trẻ trai) vì  họ thuyết pháp, khiến cho  họ thành  tựu. Nếu có 

gái trinh, thích tự  giữ  mình, chẳng  mong  bị  xâm  phạm, bạo  hành, con sẽ ở 

trước họ, hiện thân đồng nữ, vì họ thuyết pháp, khiến cho họ thành tựu. 

Nếu có chư thiên thích thoát khỏi  kiếp trời, con sẽ  hiện thân  trời,  vì  họ 

thuyết pháp, khiến cho họ thành tựu. Nếu có các loài rồng429 thích thoát thân 

rồng, con sẽ hiện thân rồng, vì họ thuyết pháp, khiến cho họ thành tựu. Nếu 

có Dược Xoa430 thích vượt khỏi loài mình, con sẽ ở trước họ, hiện thân Dược 

Xoa,  vì  họ  thuyết  pháp,  khiến  cho  họ  thành  tựu.  Nếu  Càn  Thát  Bà431  thích 

thoát thân ấy, con sẽ ở trước  họ,  hiện thân Càn Thát  Bà  vì  họ thuyết pháp, 

khiến cho họ thành tựu. Nếu A Tu La432 thích thoát thân ấy, con sẽ ở trước 

họ, hiện thân A Tu La vì họ thuyết pháp, khiến cho họ thành tựu. Nếu Khẩn 

Na La433 muốn thoát loài ấy, con sẽ ở trước họ, hiện thân Khẩn Na La, vì họ 

thuyết pháp, khiến  họ thành tựu. Nếu Ma Hô  La Già434 thích  thoát thân ấy, 

con sẽ ở trước họ, hiện thân Ma Hô La Già vì họ thuyết pháp, khiến họ thành 

tựu.  Nếu  các  chúng  sanh  thích  làm  người,  muốn  tu  thành  người,  thì  con  sẽ 

hiện  thân  người,  vì  họ  thuyết  pháp,  khiến  họ  thành  tựu.  Nếu  các  phi  nhân, 

hữu hình hay vô hình, hữu tưởng, vô tưởng, thích thoát khỏi loài ấy, con sẽ ở 

trước họ đều hiện những thân ấy, vì họ thuyết pháp, khiến họ thành tựu. Đấy 

gọi  là  ba  mươi  hai  ứng  thân  mầu  nhiệm,  trong  sạch.  Những  thân  để  vào 

trong các cõi nước đều là do diệu lực tam-muội Văn Huân Văn Tu vô tác tự 

tại thành tựu435. 

Bạch  Thế  Tôn!  Con  lại  do  vô  tác  diệu  lực  của  môn  Văn  Huân  Văn  Tu 

Kim Cang Tam Muội này mà được hết thảy chúng sanh trong mười phương 

tam thế lục đạo có cùng một lòng bi ngưỡng, khiến cho các chúng sanh đối 

với thân tâm của con liền đạt được mười bốn thứ công đức vô úy:  

Một là do con chẳng tự quán sát âm thanh, mà quán cái trí năng quán436 

nên khiến cho những chúng sanh khổ não trong mười phương quán âm thanh 

ấy liền được giải thoát. 

Hai  là  xoay  chuyển  sự  nhận  biết  hư  vọng  nơi  sáu  căn,  khôi  phục  chân 

tánh437,  khiến  các  chúng  sanh  gieo  mình  vào  trong  lửa,  lửa  chẳng  thể  đốt 

được. 

Ba  là quán  ngược  lại tánh  nghe, khôi phục cái Nghe chân  thật438, khiến 

cho các chúng sanh dù bị nước lớn cuốn trôi, nước chẳng thể làm chết đuối 

được! 

Bốn  là  đoạn  diệt  vọng  tưởng,  tâm  không  sát  hại,  khiến  cho  các  chúng 

sanh vào trong những nước quỷ, quỷ chẳng thể hại được439. 

Năm  là  huân  tu  Nhĩ  Căn,  thành  tựu  tánh  Nghe,  sáu  căn  tiêu  tan  vọng, 

khôi phục sự chân thật giống như [sự tiêu tan vọng, khôi phục chân thật] nơi 

sự  nghe tiếng440, có thể khiến cho chúng sanh sắp sửa  bị  hại,  đao  gãy từng 

đoạn, khiến cho binh khí như cắt vào nước, cũng như thổi ánh sáng, tánh của 

nó không dao động. 

Sáu là dùng sự Phản Văn để huân tập sự sáng suốt sẵn có, sự sáng suốt 

trong trẻo, sẵn có ấy chiếu sáng trọn khắp pháp giới441, thì tánh của những sự 

u  ám  chẳng  thể  tồn  tại  được,  có  thể  khiến  cho  chúng  sanh,  Dược  Xoa,  La 

Sát, Cưu Bàn Trà quỷ442 và Tỳ Xá Giá443, Phú Đan Na444 v.v... tuy ở gần sát 

bên cạnh nhưng mắt chúng chẳng thể thấy được. 

Bảy  là  tánh  động  tịnh  của  âm  thanh  tiêu  diệt  trọn  vẹn,  xoay  trở  lại  cái 

Nghe để ngược dòng chứng nhập tánh, lìa các trần vọng445, có thể khiến cho 

chẳng bị vướng mắc bởi giam cầm, trói buộc, gông cùm. 

Tám là âm thanh tiêu diệt, sự Nghe viên mãn, sanh ra từ lực trọn khắp446, 

có thể khiến cho chúng sanh đi qua đường hiểm, giặc chẳng thể cướp được. 

Chín  là  huân tu tánh Nghe, rời khỏi các  Trần,  Sắc chẳng thể cướp  đoạt 

[bản  tâm  thanh  tịnh]447,  có  thể  khiến  cho  hết  thảy  những  chúng  sanh  nhiều 

dâm dục sẽ xa lìa tham dục. 

Mười là tánh Nghe thuần nhất, không còn các Trần, Căn và Cảnh (Trần) 

viên  dung,  không  còn  sự  nhận  biết  và  đối  tượng  được  nhận  biết448,  có  thể 

khiến cho hết thảy những chúng sanh phẫn hận lìa các sự nóng giận. 

Mười một là tiêu trừ vọng trần, khôi phục sự sáng suốt sẵn có, pháp giới 

thân tâm giống như lưu ly, sáng ngời thấu suốt vô ngại449, có thể khiến cho 

hết  thảy  các  A-điên-ca450  vốn  bị  tánh  tối  tăm,  chậm  lụt  ngăn  che  sẽ  được 

vĩnh viễn xa lìa si ám. 

Mười  hai  là  dung  hợp  huyễn  hình  trở  về  với  tánh  Nghe  chân  thật,  đạo 

tràng  bất  động,  dấn  mình  vào  thế  gian,  chẳng  hoại  thế  giới451,  có  thể  trọn 

khắp mười phương cúng dường chư Phật Như Lai nhiều như vi trần, đối với 

mỗi vị Phật đều làm pháp vương tử, có thể khiến cho chúng sanh không con 

trong  pháp  giới,  kẻ  nào  muốn  cầu  con  trai  thì  sanh  con  trai  phước  đức,  trí 

huệ. 

Mười ba là sáu căn viên thông, bản tánh vốn sẵn sáng suốt (Minh) và tác 

dụng chiếu soi của tánh sáng ấy (Chiếu) không hai, chứa đựng mười phương 

pháp  giới,  lập  nên  Đại  Viên  Kính  Không  Như  Lai  Tạng,  vâng  thuận  pháp 

môn  bí  mật  của  mười  phương  vi  trần  Như  Lai452,  có  thể  khiến  cho  chúng 

sanh không con trong pháp  giới, kẻ  nào  muốn cầu con  gái sẽ sanh đứa con 

gái  đoan  chánh,  phước  đức,  mềm  mỏng,  thuận  thảo,  được  mọi  người  kính 

yêu, có tướng tốt. 

Mười bốn là trong tam thiên đại thiên thế giới này, có trăm ức mặt trời, 

mặt trăng, có sáu mươi hai ức hằng hà sa các vị Pháp Vương Tử hiện đang 

trụ trong  thế gian để tu  hành chánh pháp, nêu  gương, giáo hóa chúng sanh, 

tùy thuận chúng sanh, mỗi vị có trí huệ và phương tiện khác biệt. Do con đạt 

được sự viên thông nơi bổn căn, phát khởi diệu nhĩ môn, sau đấy thân tâm vi 

diệu, chứa đựng, trọn khắp pháp giới453, có thể khiến cho chúng sanh nào trì 

danh hiệu của con và người trì tất cả danh hiệu của sáu mươi hai ức hằng hà 

sa các vị pháp vương tử kia thì phước đức của hai người ấy sẽ giống hệt như 

nhau chẳng khác. 

Bạch  Thế  Tôn!  [Phước  đức  do  trì]  danh  hiệu  của  con  chẳng  khác  gì 

[phước đức do trì] danh hiệu của các vị kia số nhiều đến như thế là do con tu 

tập, đắc môn viên thông chân thật vậy. Đấy gọi là mười bốn môn thí vô úy 

lực, phước trọn khắp chúng sanh. 

Bạch Thế Tôn! Con lại do đạt được đạo viên thông tu chứng vô thượng 

này mà lại có thể khéo đạt được bốn thứ vô tác diệu đức chẳng thể nghĩ bàn:  

Một là do con khi vừa đạt được chân tâm của tánh nghe, trọn đủ diệu lý 

và  diệu  trí,  sự  tinh  minh  nơi  tâm  không  còn  lệ  thuộc  vào  cái  Nghe  nữa,  sự 

thấy  nghe  hay  biết  chẳng  bị  phân  cách,  chướng  ngại,  hợp  thành  bảo  giác 

viên dung thanh tịnh. Vì thế, con có thể hiện ra rất nhiều hình dáng kỳ diệu, 

có thể nói vô biên thần chú bí  mật454. Trong ấy, hoặc hiện một đầu, ba đầu, 

năm đầu, bảy đầu, chín đầu, mười một đầu. Như thế cho đến một trăm lẻ tám 

đầu,  ngàn  đầu,  vạn  đầu,  tám  vạn  bốn  ngàn  thước-ca-la455  đầu,  hai  tay,  bốn 

tay,  sáu  tay,  tám  tay,  mười  tay,  mười  hai  tay,  mười  bốn,  mười  sáu,  mười 

tám, hai mươi, cho đến hai mươi bốn, như thế cho đến một trăm lẻ tám tay, 

ngàn tay,  vạn tay, tám  vạn bốn  ngàn tay  mẫu-đà-la456, hai  mắt, ba  mắt, bốn 

mắt, chín mắt, như thế cho đến một trăm lẻ tám mắt, ngàn mắt, vạn mắt, tám 

vạn  bốn  ngàn  mắt  báu  thanh  tịnh,  hoặc  từ,  hoặc  oai,  hoặc  Định,  hoặc  Huệ, 

cứu vớt, bảo vệ chúng sanh, đắc đại tự tại. 

Hai là con do Văn Tư thoát khỏi sáu trần, như âm thanh vượt khỏi tường 

vách  vây  quanh,  chẳng  thể  bị  ngăn  ngại.  Vì  thế,  con  có  thể  khéo  léo  biến 

hiện mỗi một hình tướng, tụng mỗi một chú, thì hình tướng và chú ấy có thể 

ban sự không sợ hãi cho các chúng sanh. Vì thế, vi trần cõi nước trong mười 

phương đều gọi con là bậc Thí Vô Úy. 

Ba  là con do tu tập Nhĩ Căn thanh tịnh  vốn  mầu  nhiệm  viên  thông  nên 

đối  với  những  thế  giới  đã  đi  qua  đều  có  thể  khiến  cho  chúng  sanh  bỏ  thân 

mạng, của cải quý báu, xin con xót thương. 

Bốn  là  con  đắc  Phật  tâm,  chứng  đến  rốt  ráo,  có  thể  dùng  các  món  trân 

bảo cúng dường mười phương Như Lai, cũng như thí cho chúng sanh trong 

lục  đạo  của  mười  pháp  giới,  cầu  vợ  được  vợ,  cầu  con  được  con,  cầu  tam-

muội đắc tam-muội, cầu trường thọ đắc trường thọ. Như thế cho đến cầu đại 

Niết Bàn đắc đại Niết Bàn. 

Phật hỏi pháp viên thông, con từ Nhĩ Môn Viên Chiếu Tam Muội, duyên 

theo  tâm  tự  tại  để  nhập  vào  tướng  lưu  chuyển,  đắc  Tam-ma-đề  (Chánh 

Định), thành tựu Bồ Đề, ấy là bậc nhất. 

Bạch Thế Tôn, đức Phật Như Lai ấy khen con khéo đắc pháp môn viên 

thông,  ngay  trong  đại  hội,  thọ  ký  cho  con  hiệu  là  Quán  Thế  Âm.  Do  con 

quán,  nghe  mười  phương  viên  minh,  nên  danh  hiệu  Quán  Âm  trọn  khắp 

mười pháp giới. 

Khi  ấy,  đức  Thế  Tôn  ở  trên  tòa  sư  tử,  từ  năm  phần  trên  thân457  cùng 

phóng ra ánh sáng báu, chiếu rót vào đỉnh đầu của mười phương vi trần Như 

Lai  và các vị  Bồ Tát pháp  vương tử. Các đức Như Lai ấy cũng từ nơi  năm 

phần  trong thân thể cùng phóng  ra ánh sáng báu, từ vi  trần phương  rót vào 

đỉnh  Phật  và  rót  vào  đỉnh  các  vị  đại  Bồ  Tát  và  A  La  Hán  trong  hội  [Lăng 

Nghiêm này]. Rừng cây, ao chuôm đều vang ra tiếng pháp, ánh sáng đan xen 

vào nhau, giống như lưới đan bằng sợi báu. Các đại chúng ấy đạt được điều 

chưa từng có, hết thảy đều đạt được Kim Cang Tam Muội. Ngay lập tức, trời 

mưa  xuống  các  hoa  sen  bằng  trăm  chất  báu,  xanh,  vàng,  đỏ,  trắng,  xen  kẽ, 

phơi phới [rơi xuống]. Mười phương hư không hóa thành màu như bảy báu. 

Trong  cõi  Sa  Bà  này,  đại  địa,  núi,  sông  đều  cùng  lúc  chẳng  hiện,  chỉ  thấy 

mười phương vi trần cõi nước hợp thành một cõi, tiếng phạm bái458, ca vịnh 

tự nhiên trỗi lên. Khi ấy, đức Như Lai bảo Văn Thù Sư Lợi Pháp Vương Tử:  

- Nay ông xem hai mươi lăm vị đại Bồ Tát và A La Hán vô học459 này, 

mỗi  vị  nói ra phương tiện thành đạo  lúc đầu của  mình, đều  nói cách  tu tập 

viên  thông  chân  thật.  Bọn  họ  tu  hành  quả  thật  không  có  sai  biệt  hơn,  kém, 

trước,  sau.  Nay  ta  muốn  làm  cho  A  Nan  khai  ngộ  thì  trong  hai  mươi  lăm 

hạnh ấy, hạnh của vị nào thích đáng với căn cơ của ông ta, cũng như sau khi 

ta diệt độ, chúng sanh trong cõi này nhập Bồ Tát thừa, cầu vô thượng đạo thì 

sẽ do phương tiện nào mà dễ được thành tựu nhất? 

Văn Thù Sư Lợi Pháp Vương Tử vâng lãnh ý chỉ từ bi của đức Phật, liền 

từ chỗ ngồi đứng dậy, đảnh lễ dưới chân Phật, nương vào oai thần của Phật, 

nói kệ đáp lời Phật:  

  

 Tánh biển giác trong lặng, viên mãn, 

 Tánh giác tròn lặng vốn mầu nhiệm, 

 Tánh nguyên minh chiếu, sanh ra Sở, 

 Sở đã lập, tánh chiếu liền mất460. 

 Do mê vọng mà có hư không, 

 Nương hư không, thế giới thành lập. 

  

 Tưởng ngưng lặng biến hiện cõi nước, 

  

 Do tri giác mà có chúng sanh. 

  

 Hư không được sanh trong đại giác, 

  

 Giống như bọt nước trong biển cả, 

  

 Các cõi hữu lậu như vi trần, 

  

 Đều nương hư không mà sanh thành, 

  

 Bọt đã diệt, hư không vốn không, 

  

 Lẽ nào còn hình tướng ba cõi? 

  

 Trở về nguồn, tánh nào có hai? 

  

 Nhưng phương tiện lại có nhiều cửa, 

  

 Không gì chẳng thấu suốt thánh tánh, 

  

 Thuận hay nghịch đều là phương tiện, 

  

 Do hàng sơ tâm nhập tam-muội, 



 Mau chóng, chậm chạp chẳng giống nhau, 

  

 Sắc tưởng ngưng kết thành các trần  

  

 Tâm chưa tỏ, chẳng thể thấu triệt, 

  

 Làm sao ngay nơi chẳng thông suốt, 

  

 Lại có thể đắc tánh viên thông? 461 

  

 Âm thanh xen lẫn với lời nói, 

  

 Ý nghĩa hạn cuộc trong Danh, Cú, 

  

 Nếu một chẳng chứa đựng hết thảy, 

  

 Thì làm sao đắc tánh viên thông?462  



 Hương chỉ lúc ngửi mới rõ biết, 

  

 Hễ tách lìa, liền vốn chẳng có, 

  

 Chẳng thể thường hằng nhận biết được. 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông?463  

  

 Vị: Chẳng phải tánh sẵn có464, 

  

 Cần phải nếm mới biết có vị, 

  

 Sự cảm nhận chẳng thường duy nhất, 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 

  

 Xúc do đụng chạm mới rõ biết  

  

 Không chạm vật, chẳng hiểu rõ Xúc, 

  

 Tánh có hợp, rời465 không nhất định, 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 

  

 Còn Pháp thì được gọi là Nội Trần, 

  

 Do nương ngoại trần, phải có Sở, 

  

 Năng - Sở chẳng thể duyên trọn khắp, 



 Làm sao đạt được tánh viên thông?466  



 Tánh Thấy tuy vốn sẵn rỗng rang 

  

 Chỉ thấy đằng trước, chẳng thấy sau, 

  

 Bốn phương bàng vẫn thiếu mất nửa, 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông?467  

  

 Mũi thở ra vào tuy thông suốt, 

  

 Giữa thở và hít, có tạm ngừng, 

     Luận cặn kẽ, chúng chẳng dung hợp, 

     Làm sao đạt được tánh viên thông?468, 

  

 Lưỡi hễ không nếm cũng vô dụng469, 

  

 Do Vị mà sanh ra sự nhận biết, 

  

 Vị mất thì Lưỡi cũng như không, 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 

  

 Thân giống như đối tượng đụng chạm470, 

  

 Đều chẳng thể nào nhận biết trọn, 



 Hạn cuộc, chẳng thể ngầm biết được!471 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 

  

 Ý căn xen tạp các loạn tưởng 472, 



 Tâm lặng trong, chúng chẳng hiện nữa, 

  

 Nếu không thể thoát các tưởng niệm, 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 

  

 Nhãn thức xen tạp với Căn, Trần, 

  

 Gạn tới cùng, vốn chẳng có tướng, 

  

 Tự thể vốn đã không nhất định, 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông?473  

  

 Tâm nghe thông suốt khắp mười phương474, 

  

 Phát sanh nhờ bởi sức đại nhân, 

  

 Nhưng hàng sơ tâm chẳng thể nhập, 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 

  

 Tưởng nơi chót mũi vốn quyền biến, 

  

 Chỉ nhằm nhiếp tâm cho an trụ, 

     Tâm trụ biến thành cảnh sở trụ475  

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 

  

 Thuyết pháp vận dụng tiếng, văn từ476, 

  

 Cần phải là đã khai ngộ trước, 

  

 Danh, cú chẳng phải là vô lậu, 



 Làm sao đạt được tánh viên thông? 

  

 Trì, phạm chỉ nhằm trói buộc thân477, 

  

 Ngoài cái thân, lấy gì trói buộc? 

  

 Vốn chẳng trọn khắp hết thảy được! 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 

  

 Thần thông do túc nhân mà có478, 

  

 Đâu dính dáng tới pháp phân biệt, 

  

 Niệm duyên chẳng hề lìa sự vật, 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 

  

 Nếu như quán sát tánh Địa Đại479, 

  

 Cứng chắc, ngăn ngại, chẳng thông suốt, 

  

 Hữu vi há phải là thánh tánh? 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 

  

 Nếu như quán sát tánh Thủy Đại480, 

  

 Tưởng niệm há phải là chân thật? 

  

 Nếu không giác quán đạt như như, 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 



 Nếu như quán sát tánh Hỏa Đại, 

  

 Chán tam giới, chẳng phải thật lìa, 

  

 Sơ tâm chẳng thể dùng cách này, 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông?481  

  

 Nếu như quán sát tánh Phong Đại, 482 

  

 Động, tịnh, không gì chẳng đối đãi, 

  

 Đối đãi chẳng là vô thượng giác! 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 

  

 Nếu như quán sát tánh Không Đại, 

  

 Hư không tối, lụt, chẳng phải giác, 

  

 Không giác nào phải là Bồ Đề, 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 483 



 Nếu như quán sát tánh Thức Đại484, 

  

 Quán thấy Thức ấy chẳng thường trụ, 

  

 Hễ để tâm liền thành hư vọng, 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông? 

  

 Tất cả các hành đều vô thường, 

  

 Tánh của tưởng niệm vốn sanh diệt, 

  

 Nhân và quả cảm lấy khác biệt, 

  

 Làm sao đạt được tánh viên thông?485  

  

 Con nay bạch với đức Thế Tôn, 

  

 Phật xuất hiện trong cõi Sa Bà, 

  

 Giáo thể chân thật của cõi này, 

  

 Thanh tịnh vốn ở nơi nghe tiếng, 

  

 Nếu muốn tu chứng Tam Ma Đề, 



 Quả thật phải do từ nghe tiếng, 

  

 Lìa khỏi nỗi khổ, đắc giải thoát, 

  

 Hay thay ngài Quán Thế Âm! 

  

 Ở trong hằng hà sa kiếp số, 

  

 Vào cõi nước nhiều như vi trần, 

  

 Đạt sức tự tại rất to lớn, 

  

 Ban cho chúng sanh sự vô úy, 

  

 Quán Thế Âm, âm thanh nhiệm mầu, 

  

 Tiếng trong sạch và tiếng sóng gầm, 

  

 Cứu đời khiến cho được yên ổn, 

  

 Xuất thế gian, đắc quả thường trụ, 

  

 Con nay kính bạch đức Như Lai, 

  

 Như lời ngài Quán Âm đã nói, 

  

 Ví như có người ở yên lặng, 

  

 Khắp mười phương đều cùng đánh trống, 

  

 Cùng lúc nghe tiếng khắp mười chỗ, 



 Đấy chính là viên thông chân thật, 

  

 Mắt bị ngăn che sẽ chẳng thấy, 

  

 Miệng và mũi cũng giống như vậy, 

  

 Thân phải tiếp xúc mới nhận biết, 

  

 Tâm niệm lăng xăng không đầu mối, 

  

 Cách vách vẫn nghe được tiếng vang, 

  

 Xa gần đều có thể nghe rõ, 

  

 Năm căn đều chẳng sánh bằng Tai, 

  

 Do vậy, nó thật sự viên thông, 

  

 Do tánh âm thanh có động, tịnh  

  

 Mà nghe thành có tiếng hay không, 

  

 Không tiếng bèn bảo là chẳng nghe, 

  

 Chẳng phải thật sự không tánh nghe, 

  

 Không tiếng, tánh Nghe vẫn chẳng diệt, 

  

 Có tiếng, tánh Nghe cũng chẳng sanh, 

  

 Xa lìa trọn vẹn sanh và diệt, 

  

 Đấy quả thật là thường chân thật, 

  

 Dẫu cho đang ở trong mộng tưởng 

  

 Chẳng vì không nghĩ mà chẳng nghe, 

  

 Tánh Nghe vượt thoát sự suy nghĩ, 

  

 Thân và tâm chẳng thể sánh bằng, 

  

 Nay ở trong cõi Sa Bà này, 



 Các thứ thanh luận486 được tuyên nói, 

  

 Chúng sanh mê tánh Nghe sẵn có 

  

 Đuổi theo thanh trần nên lưu chuyển, 

  

 Dẫu cho A Nan giỏi ghi nhớ, 

  

 Chẳng tránh khỏi lạc vào tà tưởng, 

  

 Sao lại chẳng từ chỗ chìm đắm, 

  

 Xoay ngược dòng để chẳng còn vọng? 

  

 A Nan! Ông hãy nên nghe kỹ, 

  

 Tôi nay nương theo oai lực Phật, 

  

 Tuyên nói phép tam-muội chân thật, 

  

 Chắc như Kim Cang vương, như huyễn 

  

 Chẳng nghĩ bàn, sanh ra chư Phật, 

  

 Ông nghe hết thảy môn bí mật, 

  

 Số lượng nhiều như số vi trần, 

  

 Mà chẳng trừ khử dục lậu trước, 

  

 Nghe nhiều chất chứa thành lầm lỗi, 

  

 Ông dùng cái Nghe trì Phật pháp, 

  

 Sao chẳng tự nghe nơi cái Nghe? 

  

 Cái Nghe há phải tự nhiên sanh? 

  

 Do âm thanh mà có danh tự, 

  

 Xoay cái Nghe thoát khỏi thanh trần, 

  

 Sự thoát ấy, ai gọi tên được? 

  

 Khi một căn đã trở về nguồn, 

  

 Tất cả sáu căn đều giải thoát, 

  

 Thấy nghe như quáng lòa hư huyễn, 

  

 Tam giới hệt hoa đốm trên không, 

  

 Xoay tánh Nghe, trừ khử gốc lòa, 

  

 Trần tướng tiêu, tánh giác viên tịnh, 

  

 Cực thanh tịnh, trí quang thông suốt, 

  

 Tịch chiếu trọn khắp cả hư không, 

  

 Trở lại quán sát việc thế gian, 

  

 Giống như chuyện ở trong giấc mộng, 

  

 Nàng Ma Đăng Già là chiêm bao, 

  

 Ai nắm giữ được thân ông nữa? 

  

 Như nhà huyễn thuật giỏi trong đời, 

  

 Huyễn hoặc hiện ra các nam nữ, 

  

 Tuy thấy các căn của họ động, 



 Chủ yếu chỉ do máy điều khiển, 

  

 Tắt máy, tất cả đều yên lặng, 

  

 Các huyễn trở thành chẳng có tánh, 

  

 Sáu căn cũng giống y như thế, 

  

 Vốn cùng nương một tánh tinh minh, 

  

 Chia ra thành sáu thứ hòa hợp, 

  

 Một thứ đã rời bỏ, quay về, 

  

 Thì sáu công dụng đều chẳng thành, 

  

 Trong một niệm, trần cấu tiêu trừ, 

  

 Ắt liền thành viên minh tịnh diệu, 

  

 Hễ còn Trần thì còn phải học, 

  

 Sáng suốt tột bực, thành Như Lai, 

  

 Hỡi này đại chúng và A Nan, 

  

 Hãy xoay lại cái Nghe điên đảo, 

  

 Để nghe ngược lại nơi tự tánh, 

  

 Hiểu tự tánh, thành đạo vô thượng, 

  

 Viên thông thật sự là như thế, 

  

 Đấy chính là đường nẻo Niết Bàn, 

  

 Duy nhất của vi trần chư Phật, 

  

 Các đức Như Lai trong quá khứ, 

  

 Đều đã thành tựu nơi môn này, 

  

 Các vị Bồ Tát trong hiện tại, 

  

 Mỗi vị đều nhập tánh viên minh, 

  

 Những người tu học trong vị lai, 

  

 Cũng sẽ nương theo pháp thế này, 

  

 Tôi cũng do pháp này mà chứng, 

  

 Chứ chẳng riêng ngài Quán Thế Âm 

  

 Thật đúng như lời Thế Tôn nói, 

  

 Phật hỏi con các pháp phương tiện, 

  

 Nhằm cứu giúp trong thời mạt kiếp, 

  

 Trong những người cầu thoát thế gian, 

  

 Thành tựu được cái tâm Niết Bàn, 

  

 Ngài Quán Thế Âm là bậc nhất, 

  

 Còn tất cả những phương tiện khác, 

  

 Đều nhờ vào oai thần của Phật, 

  

 Từ ngay nơi sự, bỏ trần lao, 

  

 Không phải phép tu học lâu dài, 

  

 Căn tánh nông sâu đều giảng được, 

  

 Cúi xin đảnh lễ Như Lai Tạng, 

  

 Vô lậu, không còn sự nghĩ suy, 

  

 Nguyện gia bị cho đời vị lai, 

  

 Với pháp môn này, không lầm lẫn, 

  

 Phương tiện này thành tựu dễ dàng, 



 Đáng nên đem dạy cho A Nan, 

  

 Và kẻ trầm luân đời vị lai, 

  

 Chỉ dùng Nhĩ Căn để tu tập, 

  

 Viên thông vượt trỗi các pháp khác, 

  

 Bởi tâm chân thật như thế đấy! 





Khi ấy A Nan và các đại chúng thân tâm tỏ rõ, nhận được sự khai thị 

to lớn, quán sát Bồ Đề và đại Niết Bàn của Phật giống hệt như người có việc 

đi xa, chưa quay về được, nhưng hiểu rõ đường lối để trở về nhà của mình. 

Đại  chúng  trong  cả  hội,  thiên  long  bát  bộ,  hàng  Nhị  Thừa  hữu  học,  và  hết 

thảy các vị Bồ Tát mới phát tâm số đến mười hằng hà sa, đều thấu hiểu bổn 

tâm,  xa  lìa trần cấu, đắc pháp  nhãn  trong  sạch. Bà Tánh tỳ-kheo-ni487 nghe 

nói kệ xong, thành A La Hán, vô lượng chúng sanh đều phát Vô Đẳng Đẳng 

A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. 









Nhận định: Nếu có người hỏi: Ông biên tập các bài kinh về Đại Sĩ để 

làm  chứng,  muốn  khiến  cho  người  khác  tin  tưởng,  hướng  dẫn  người  ta  tu 

học, sao chẳng hoằng dương Nhĩ Căn Viên Thông, lại chỉ đề cao niệm Phật, 

há chẳng phải là trái nghịch pháp môn của Đại Sĩ, chống đối sự chọn lựa của 

ngài Văn Thù ư? 

Đáp: Tôi nào có dám! Nhưng ông còn chưa suy xét sâu xa chương kinh 

này,  chẳng  hiểu  tướng  mạo  của  kinh  nên  nghi  ngờ  đó  thôi!  Pháp  Nhĩ  Căn 

Viên Thông như ông nghĩ đó làm sao phù hợp với pháp môn trong đời này? 

[Người ấy] nói: Xoay cái Nghe lại để nghe nơi tự tánh, hễ vượt thoát liền 

chứng nhập ngay, đấy chính là một nghĩa trọng yếu của nhà Thiền. 

Đáp:  Các  bậc  cổ  đức  của  Thiền  môn  phần  nhiều  sẵn  đủ  túc  căn,  chẳng 

cần phải tốn công tu tập mà tự sanh trí huệ, giống như ngài Tu Bồ Đề trong 

hội kinh này. Từ đấy về sau, căn cơ dần dần chậm lụt hơn, Tổ Sư nặng lòng 

đau đáu, bèn dùng một câu nói chẳng có ý nghĩa gì để chặn lấp cái tâm [suy 

lường, phân biệt] của kẻ học, khiến cho họ phát khởi nghi tình, tham cứu sâu 

xa, chắc thật, bỗng nhiên dung hợp, phá rỗng toang [kiến chấp], khế hợp bổn 

tâm thì sẽ lại giống như Tất Lăng do suy xét nỗi đau488, thân tâm bỗng nhiên 

rỗng không, có bao giờ là từ xoay trở lại tánh Nghe để thâm nhập ư? 

[Người ấy] nói: Những vị giải thích Lăng Nghiêm phần nhiều dùng Tam 

Chỉ Tam Quán, pháp Phản Văn (xoay lại cái Nghe) chẳng lìa Chỉ Quán. Như 

vậy  thì  điều  được  tông  Thiên  Thai  đề  xướng  há  chẳng  phải  là  đã  vượt  ra 

ngoài pháp Niệm Phật do ngài Văn Thù đã chọn ư? 

Đáp:  Đúng  như  lời  ông  nói,  pháp  Niệm  Phật  được  ngài  Văn  Thù  chọn 

lựa,  còn  pháp  môn  Chỉ  Quán  thuộc  chương  mở  đầu  của  kinh  này  chính  là 

pháp được Phật Thích Ca chọn lựa, đến phần Viên Thông thì lại chọn pháp 

Viên Thông của  ngài Quán  Âm. Vì sao  vậy?  Tam Chỉ  Tam Quán của tông 

Thiên  Thai  chỉ  lấy  ý  thức  làm  chủ,  đấy  chính  là  điều  bị  đức  Như  Lai  quở 

trách, bị Đại Sĩ gạt bỏ. 

Hỏi: Vậy thì pháp Niệm Phật làm sao phù hợp được? 

Đáp: Chỉ nhìn bề ngoài thì không có gì phù hợp khít khao cả, nhưng nếu 

suy xét sâu đến tận cốt tủy thì vạn pháp viên dung, càng thâm nhập sâu phép 

Phản Văn thì:  

- Một pháp chẳng lập, chính là Thiền Tông. 

-  Quán  chiếu  không  gián  đoạn,  chuyển  Thức  thành  Trí  chính  là  tông 

Thiên Thai. 

-  Y  Tha489  chẳng  khởi,  đốn  nhập  Viên  Thành490,  chính  là  Tướng  Tông 

(Duy Thức Tông). 

- Lìa hết thảy tánh, một đạo thanh tịnh, chính là Luật Tông. 

Pháp môn của Đại Sĩ không gì chẳng bao gồm nên gọi là  “đắc chân viên 

 thông” (đạt  được  sự  viên  thông  chân  thật),  nói   “thiển  thâm  đồng  thuyết 

 pháp”  (dù căn cơ cạn hay sâu đều có thể cùng thuyết pháp được) nên người 

chọn lựa (ngài Văn Thù) đành phải hạ thấp ngài Thế Chí, đặc biệt tán dương 

Quán  Âm,  nhưng  xét  rốt  ráo  pháp  phù  hợp  với  Đại  Sĩ  từ  đầu  đến  cuối  thì 

phải đề cao Trì Danh. Vì vậy, [ngài Văn Thù] đã đề cao rõ ràng một môn và 

ngầm  chọn  một  môn.  Vì  sao  nói  vậy?  Pháp  Trì  Danh  dạy  trước  hết  thanh 

phải hợp với tâm, tâm phải hợp với thanh, thanh và tâm dung hợp lẫn nhau, 

chẳng  phải  là  từ  sự  Nghe  mà  vào  trong  dòng  Nghe,  cho  đến  mức  Căn  và 

Trần đều  mất đó ư? Lâu ngày thuần thục sẽ không còn có tâm Năng Niệm, 

không còn đức Phật được niệm, chẳng phải là Giác và Sở Giác đều không ư? 

Niệm  mà  vô  niệm,  vô  niệm  mà  niệm,  chẳng  phải  là  Không  lẫn  Sở  Không 

đều diệt ư? Tam-muội hiện tiền, tâm, Phật, chúng sanh cả ba không sai biệt, 

chẳng phải là “tịch diệt hiện tiền, thượng đồng, hạ hợp” ư? Chỉ có pháp môn 

này khế hợp sự tu chứng của Đại Sĩ nhất! 

Do vậy, pháp Nhĩ Căn của ngài Quán Âm lẽ ra phải xếp trước [pháp Tỵ 

Căn  Viên  Thông]  của  ngài  Châu  Lợi  [Bàn  Đặc],  nhưng  lại  xếp  riêng  vào 

cuối  cùng,  [phép  Viên  Thông]  nơi  căn  thứ  sáu  của  ngài  Thế  Chí  lẽ  ra  phải 

xếp trước phép Viên Thông của ngài Di Lặc, mà cũng được xếp ra sau. Hai 

vị Đại Sĩ chính  là bậc lãnh  đạo trong  Tịnh Độ,  mà cũng  là hai  vị  đứng đầu 

trong hội Lăng Nghiêm. Ý chỉ nhỏ nhiệm nằm ngoài ngôn ngữ ấy, há có nên 

chẳng xét tới ư? 

Lại càng phải  nên thấu  hiểu sâu  xa: Chuyện  trong thiên  hạ,  người sáng 

lập  cơ  nghiệp,  lưu  truyền  giềng  mối  thì  khó,  chứ kẻ  tập  tước491,  thọ  phong 

thì dễ. Pháp thế gian đã như thế thì pháp xuất thế gian cũng giống như vậy. 

Đại  Sĩ  phát  tâm  Bồ  Đề  đầu  tiên  ở  chỗ  Kim  Quang  Sư  Tử  Phật,  đến  khi 

chứng đắc môn Viên Thông này, chẳng biết đã trải qua bao nhiêu thời kiếp. 

Huống chi trước khi Bồ Tát phát tâm, đức Phật nói:  “Hằng hà sa số còn biết 

 được số, chứ Đại Sĩ gieo các thiện căn chẳng thể nói kể được”.  Vì thế, pháp 

môn Nhĩ Căn tuy nói là  “thành thánh trong sát-na” , nhưng Ngài đã trải qua 

bao kiếp mà tu thành, quả thật chẳng thể nào nói nổi, chẳng thể diễn tả được! 

Hiện  nay, chúng sanh đang  nhằm thời Mạt có thể  làm được  hay chăng? Vì 

thế, chương này trước hết nêu bày pháp Nhĩ Căn Viên Thông, ngõ hầu người 

có túc căn biết pháp để chọn lựa, để rồi từ trong vô tác diệu đức, nói “có thể 

 làm cho chúng sanh cầu đại Niết Bàn đắc đại Niết Bàn” , ba căn cùng nhiếp, 

dẫn khắp tất cả trở về nguồn. Nếu chúng sanh quả thật có thể cậy vào tự lực 

để chứng Niết Bàn thì cần gì phải cầu từ Đại Sĩ? Nói  “cầu”  chính là nhằm 

dạy  người  ta  hãy  trì  danh,  lễ  bái!  Đại  Sĩ  từ Nan  Hành  Đạo  (đạo  khó  hành) 

mà sáng lập cơ nghiệp, lưu truyền giềng mối khiến cho lũ chúng sanh ta đạt 

được Dị Hành Đạo (đạo dễ hành), tập tước, thọ phong, đấy gọi là  “diệu đức 

 chẳng thể nghĩ bàn, căn cơ sâu hay cạn đều có thể cùng  thuyết  pháp”.   Kẻ 

đọc kinh  mà không chú ý điều  này thì  lòng từ bi vô lượng của Đại Sĩ sẽ bị 

vùi lấp mãi mãi. 

Lại nữa, nếu quả thật Đại Sĩ chẳng chọn pháp Niệm Phật thì cớ sao trong 

kinh  Vô  Lượng  Thọ  chẳng  nhiếp  độ  người  [tu  tập  theo  cách] Phản  Văn  về 

Tịnh  Độ,  mà  lại  nhiếp  thọ  người  niệm  Phật.  Cớ  sao  trong  kinh  Pháp  Hoa 

chẳng dạy chúng sanh xoay trở lại nghe nơi tự tánh mà lại dạy lễ kính, xưng 

danh?  Nếu  ngài  Văn  Thù  thật  sự  chẳng  chọn  pháp  Niệm  Phật  thì  cớ  sao 

trong  [Văn  Thù  Sở  Thuyết]  Bát  Nhã  Kinh,  Ngài  lại  dạy  người  ta  hãy  chú 

tâm  nơi  một  đức  Phật,  chuyên  xưng  danh  hiệu?  Cớ  sao  trong  kinh  Quán 

Phật, Ngài nguyện khi  mạng chung được thấy A Di Đà Phật? Ấy là vì kinh 

này gồm trọn giáo pháp trong suốt cả một đời [đức Phật], bao gồm trọn khắp 

hết thảy pháp môn, trình bày ý nghĩa tột bực tinh vi, hoằng pháp rộng khắp 

tột bậc, kẻ chưa có đủ đạo nhãn thật khó thể tìm được bờ bến. 

Nhưng đọc phần kinh văn nói về sự chọn lựa, trừ khử vọng thức thì thấy 

“nhất  tâm  bất  loạn”  của  Niệm  Phật  đáng  quý,  đọc  phần  kinh  văn  phô  bày 

trọn vẹn về tạng tánh thì y báo và chánh báo của Cực Lạc chẳng ở ngoài tâm 

chúng sanh, đọc phần kinh văn nói về sự thọ sanh trong bảy đường thì thấy 

sự đọa lạc đáng sợ, đọc phần kinh văn giảng về Ngũ Ấm Ma thì thấy Thiền 

Na  khó  tu.  Chương  này  là  do  pháp  môn  của  Đại  Sĩ  rộng  lớn,  chưa  thể  tôn 

xưng  riêng  mình  ngài  Thế  Chí,  nhưng  cả  bộ  kinh  từ đầu  đến  cuối  quả  thật 

chẳng khác gì khuyên người ta hãy chết lòng niệm Phật.492 Bọn chúng ta suy 

đi xét lại ý nghĩa tường tận thì sẽ chẳng đến nỗi biện luận dông dài! 



---o0o--- 

3.  Đại  Phật  Đảnh  Thủ  Lăng  Nghiêm  Kinh  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát Niệm  Phật 

Viên Thông Chương (phụ lục)  

Ðại  Thế  Chí  Pháp  Vương  Tử  cùng  với  năm  mươi  hai  vị  Bồ  Tát  đồng 

hạnh với Ngài liền từ chỗ ngồi đứng dậy, đảnh lễ dưới chân đức Phật, bạch 

Phật rằng:  



- Con  nhớ trong  hằng  hà sa kiếp  xưa kia,  có đức Phật  xuất thế tên  là 

Vô Lượng Quang. Mười hai vị Như Lai liên tiếp [xuất hiện] trong cùng một 

kiếp.  Vị  Phật  cuối  cùng  tên  là  Siêu  Nhật  Nguyệt  Quang.  Ðức  Phật  ấy  dạy 

con  pháp  Niệm  Phật  tam-muội.  Ví  như  có  người,  một  người  chuyên  nhớ, 

một  người  chuyên  quên.  Hai  người  như thế  dù  có  gặp  nhau  mà  như chẳng 

gặp,  hoặc  có  thấy  nhau  cũng  như không  thấy.  Hai  người  nhớ  nhau,  hai  cái 

nhớ  ấy  càng  sâu.  Như  thế  cho  đến  từ  đời  này  sang  đời  khác  như  hình  và 

bóng  chẳng  hề  trái  nghịch,  sai  khác  nhau.  Mười  phương  Như  Lai  thương 

nhớ chúng sanh như mẹ nhớ con. Nếu con bỏ trốn, dẫu nhớ ích gì? Nếu con 

nhớ  mẹ  như  khi  mẹ  nhớ  con  thì  mẹ  con  trải  qua  nhiều  đời  chẳng  xa  cách 

nhau. Nếu tâm chúng sanh nhớ Phật, niệm Phật thì hiện tiền, tương lai nhất 

định thấy Phật, cách Phật chẳng xa, chẳng cần đến phương tiện, tâm tự được 

mở mang. Như người nhiễm hương, thân thường có mùi hương. Ðấy gọi là 

Hương Quang  Trang Nghiêm.  Lúc con  tu  nhân  vốn  là dùng tâm  niệm Phật 

để  nhập  Vô  Sanh  Nhẫn.  Nay  con  ở  trong  thế  giới  này,  nhiếp  người  niệm 

Phật quay về Tịnh Ðộ. Phật hỏi pháp nào Viên Thông, con chẳng chọn lựa. 

Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, đắc Tam Ma Ðịa, đấy là bậc nhất. 



Nhận định: Quán Âm và Thế Chí cùng là pháp vương tử của A Di Đà 

Phật, cùng dùng oai đức thần lực ở trong mười phương pháp giới nhiếp thọ 

người  niệm Phật  vãng sanh  Tịnh  Độ. Pháp Viên Thông của  ngài Quán  Âm 

nhằm để nói với hạng lợi căn trong thuở ấy và trong đời Mạt, còn pháp Viên 

Thông  của  ngài  Thế  Chí  thích  hợp  trọn  khắp  ba  căn  thượng  -  trung  -  hạ, 

khiến cho dù thánh hay phàm đều cùng ngay trong đời hiện tại thoát khỏi cõi 

Sa  Bà  này,  sanh  về  cõi  Cực  Lạc  kia,  cho  đến  đắc  đại  Niết  Bàn,  viên  thành 

Phật đạo. Ngài Quán Âm do đại từ bi bèn thuận theo từng loại mà hiện thân, 

tầm thanh cứu khổ, không gì chẳng ngoài muốn dẹp khổ cho hết thảy chúng 

sanh, muốn ban vui cho hết thảy chúng sanh, nhưng vãng sanh Tây Phương 

quả  thật  là  dẹp  khổ  rốt  ráo,  ban  vui  rốt  ráo.  Trong  tâm  Bồ  Tát,  chỉ  muốn 

khiến cho các chúng sanh đắc đại Niết Bàn, nhưng do chúng sanh sở nguyện 

bất nhất;  vì thế, Ngài  rủ  lòng thuận theo cơ nghi khiến cho  họ đạt được  lợi 

ích.  Cho  nên  nói:  “Cầu  vợ  được  vợ,  cầu  con  được  con,  cầu  tam-muội  đắc 

 tam-muội,  cầu  trường  thọ  được  trường  thọ,  như  thế  cho  đến  cầu  đại  Niết 

 Bàn  đắc  đại  Niết  Bàn” .  Đại  Niết  Bàn  chính  là  thật  sự  chứng  Trí  Đoạn  rốt 

ráo,  viên  thành  Phật  đạo.  Nếu  sanh  về  Tây  Phương,  trong  một  đời  liền  đạt 

địa vị Bổ Xứ, chính là có thể phần chứng quả Đại Niết Bàn. So với những kẻ 

trải bao kiếp tu hành trong thế giới này để chứng đắc thì cố nhiên sự khó - dễ 

dẫu  có  nói  hết  năm  cũng  chẳng  thể  trọn!  Vì  thế,  sau  phần  Viên  Thông  của 

ngài  Quán  Âm,  chép  thêm  chương  Viên  Thông  của  ngài  Thế  Chí  để  mong 

hết thảy Phật tử cùng tu Niệm Phật tam-muội, cùng sanh về Tịnh Độ, cùng 

với Quán Âm và Thế Chí thân cận Di Đà, độ thoát chúng sanh, ngõ hầu đắc 

đại Niết Bàn, viên thành Phật đạo (Cầu vợ, cầu con, cầu thọ, mỗi chuyện đều 

có Sự và Lý. Cầu vợ về mặt Sự chính là cầu được vợ hiền đức, có thể giúp 

chồng dạy con  như ba bà Thái đời Châu. Nếu không, cần gì phải  hướng  về 

Bồ  Tát  cầu  vợ?  Chúng  sanh  mong  cầu  đủ  mọi  thứ  khác  nhau,  chỉ  nêu  lên 

bốn điều như vợ, con v.v... rồi dùng bốn chữ  “như thế cho đến”  để bao gồm 

những  điều  còn  lại,  lấy   “đắc  Niết  Bàn”  để  kết  thúc,  đủ  thấy  Bồ  Tát  hễ  có 

cảm liền ứng, không nguyện gì chẳng thỏa. Nhưng muốn được Bồ Tát thỏa 

điều ta mong cầu, ắt phải đừng làm các điều ác, vâng làm các điều lành, chí 

thành  khẩn  thiết,  niệm  danh  hiệu  Bồ  Tát thì  sẽ  tự  được  như nguyện.  Thích 

Ấn Quang kính đề). 

---o0o--- 

4. Diệu Pháp Liên Hoa Kinh Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm 



Lúc bấy giờ, Vô Tận Ý Bồ Tát liền từ chỗ ngồi đứng dậy, trật áo bày 

vai phải, chắp tay hướng về Phật, thưa như thế này:  



- Bạch Thế Tôn! Quán Thế Âm Bồ Tát do nhân duyên nào mà tên là 

Quán Thế Âm? 



Phật bảo Vô Tận Ý Bồ Tát:  



- Này thiện nam tử! Nếu có vô lượng trăm ngàn vạn ức chúng sanh bị 

các khổ não, nghe nói tới vị Quán Thế Âm Bồ Tát này, nhất tâm xưng danh 

thì ngay lập tức Quán Thế Âm Bồ Tát quán sát âm thanh ấy, [khiến cho họ] 

đều được giải thoát. Nếu có ai trì danh hiệu của vị Quán Thế Âm Bồ Tát này 

thì giả sử đi vào lửa lớn, lửa chẳng thể đốt được, do vì sức oai thần của vị Bồ 

Tát này vậy. Nếu bị nước lớn cuốn trôi, xưng danh hiệu Ngài, liền đến được 

chỗ cạn. 

Nếu có trăm ngàn vạn ức chúng sanh vì cầu các thứ báu như vàng, bạc, 

lưu ly, xa cừ, mã não, san hô, hổ phách, chân châu v.v... mà vào biển cả, giả 

sử hắc phong thổi thuyền bè của họ giạt vào nước quỷ La Sát, trong ấy nếu 

có  dù  chỉ  một  người  xưng  danh  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát thì  những  người  ấy 

đều được thoát khỏi nạn La Sát. Do nhân duyên ấy, Ngài có tên là Quán Thế 

Âm. 

Nếu  lại  có  người  sắp  bị  hại  mà  xưng  danh  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  thì 

những đao trượng của kẻ [toan làm hại] ấy đang cầm liền gãy từng đoạn nên 

[người sắp bị hại ấy] được giải thoát. Nếu các cõi nước trong tam thiên đại 

thiên  đầy  dẫy  Dạ  Xoa,  La  Sát  toan  muốn  não  hại  con  người,  nhưng  nghe 

xưng danh Quán Thế Âm Bồ Tát thì các ác quỷ ấy còn chẳng thể dùng  mắt 

dữ để nhìn, huống là làm hại! 



Nếu  lại  có  người,  dù  có  tội  hay  vô  tội,  gông,  cùm,  xiềng,  xích  trói 

buộc  thân  hình  mà  xưng  danh  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  [thì  những  gông  cùm 

ấy] thảy đều hư nát, liền được giải thoát. 

Nếu  các  cõi  nước  trong  tam  thiên  đại  thiên  đầy  dẫy  oán  tặc,  có  một  vị 

thương  chủ493  dẫn  các  thương  nhân  đem  theo  đồ  quý  báu  nặng  nề  đi  qua 

đường hiểm, trong số ấy có một người xướng lên lời này: “Các thiện nam tử! 

Chớ nên sợ hãi, các ông hãy nên một lòng xưng danh hiệu Quán Thế Âm Bồ 

Tát, vị  Bồ Tát ấy có thể ban cho chúng sanh sự không sợ hãi. Nếu các ông 

xưng  danh  Ngài  thì  sẽ  được  giải  thoát  khỏi  bọn  oán  tặc  này”.  Các  thương 

nhân  nghe  xong,  đều  cùng  thốt  lên:  “Nam-mô  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát”.  Do 

xưng danh nên liền được giải thoát. 



Vô Tận Ý! Sức oai thần của Quán Thế Âm Bồ Tát Ma Ha Tát vòi vọi 

như thế. Nếu có chúng sanh lắm dâm dục, thường niệm cung kính Quán Thế 

Âm  Bồ  Tát  liền  được  lìa  dục.  Nếu  lắm  nóng  giận,  thường  niệm  cung  kính 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  liền  được  lìa  giận.  Nếu  nhiều  ngu  si,  thường  niệm 

cung kính Quán Thế Âm Bồ Tát liền được lìa si. 



Vô Tận Ý! Quán  Thế  Âm  Bồ Tát có sức  oai thần to  lớn  như thế, tạo 

nhiều  lợi  ích.  Vì  thế,  chúng  sanh  thường  nên  tâm  niệm.  Nếu  có  nữ  nhân  

muốn cầu con trai, lễ bái, cúng dường Quán Thế Âm Bồ Tát, liền sanh con 

trai phước đức, trí huệ. Nếu muốn cầu con gái, liền sanh con gái đoan chánh, 

tướng tốt, đã trồng cội đức từ trước, mọi người yêu kính. 



Vô Tận Ý! Quán Thế Âm Bồ Tát có sức như thế. Nếu có chúng sanh 

cung  kính  lễ  bái  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  phước  chẳng  luống  uổng.  Vì  thế, 

chúng sanh đều nên thọ trì danh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát. 



Vô Tận Ý! Nếu có người thọ trì danh hiệu của sáu mươi hai ức hằng 

hà  sa  Bồ  Tát,  lại  còn  suốt  đời  cúng  dường  thức  ăn,  y  phục,  đồ  nằm,  thuốc 

thang, ý ông nghĩ sao, thiện nam tử, thiện nữ nhân ấy công đức nhiều chăng? 



Vô Tận Ý thưa:  



- Bạch Thế Tôn, rất nhiều! 



Phật dạy:  



- Nếu lại có người thọ trì danh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát, thậm chí lễ 

bái, công đức một lúc thì phước của hai người ấy giống hệt như nhau không 

khác. Trong trăm ngàn vạn ức kiếp chẳng thể cùng tận. 



Vô  Tận  Ý!  Thọ  trì  danh  hiệu  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  được  lợi  ích  vô 

lượng vô biên phước đức như thế. 



Vô Tận Ý Bồ Tát bạch Phật:  



- Bạch Thế Tôn!  Quán Thế  Âm  Bồ Tát dạo trong thế giới Sa  Bà này 

như thế  nào,  vì chúng sanh thuyết pháp  như thế  nào, sức phương tiện ấy  là 

như thế nào? 

Phật bảo Vô Tận Ý Bồ Tát:  



- Thiện nam tử! Nếu có chúng sanh trong cõi nước nên dùng Phật thân 

để  họ  đắc  độ  thì  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  liền  hiện  thân  Phật  để  thuyết  pháp 

cho họ. Nên dùng thân Bích Chi Phật để họ đắc độ, liền hiện thân Bích Chi 

Phật  để  thuyết  pháp  cho  họ.  Nên  dùng  thân  Thanh  Văn  để  họ  đắc  độ,  liền 

hiện thân Thanh Văn để thuyết pháp cho họ. Nên dùng thân Phạm Vương để 

họ  đắc  độ,  liền  hiện  thân  Phạm  Vương  để  thuyết  pháp  cho  họ.  Nên  dùng 

thân Đế Thích để họ đắc độ, liền hiện thân Đế Thích để thuyết pháp cho họ. 

Nên  dùng  thân  Tự  Tại  Thiên  để  họ  đắc  độ,  liền  hiện  thân  Tự Tại  Thiên  để 

thuyết pháp cho họ. Nên dùng thân Đại Tự Tại Thiên để họ đắc độ, liền hiện 

thân  Đại  Tự  Tại  Thiên  để  thuyết  pháp  cho  họ.  Nên  dùng  thân  Thiên  Đại 

Tướng Quân để họ đắc độ, liền hiện thân Thiên Đại Tướng Quân để thuyết 

pháp cho  họ. Nên dùng thân  Tỳ Sa Môn494 để họ  đắc độ,  liền  hiện  thân Tỳ 

Sa Môn để thuyết pháp cho họ. Nên dùng thân tiểu vương để họ đắc độ, liền 

hiện thân tiểu vương để thuyết pháp cho họ. Nên dùng thân trưởng giả để họ 

đắc độ, liền  hiện thân trưởng  giả để thuyết pháp cho  họ. Nên  dùng thân cư 

sĩ495 để họ đắc độ, liền hiện thân cư sĩ để thuyết pháp cho họ. Nên dùng thân 

tể quan để họ đắc độ, liền hiện thân tể quan để thuyết pháp cho họ. Nên dùng 

thân Bà La Môn để họ đắc độ, liền hiện thân Bà La Môn để thuyết pháp cho 

họ.  Nên  dùng  thân  tỳ-kheo,  tỳ-kheo-ni,  ưu-bà-tắc,  ưu-bà-di  để  họ  đắc  độ, 

liền  hiện  thân  tỳ-kheo,  tỳ-kheo-ni,  ưu-bà-tắc,  ưu-bà-di  để  thuyết  pháp  cho 

họ. Nên dùng thân phụ nữ của hàng trưởng giả, cư sĩ, tể quan, Bà La Môn để 

họ đắc độ bèn hiện thân phụ nữ để thuyết pháp cho họ. Nên dùng thân đồng 

nam,  đồng  nữ  để  họ  đắc  độ,  liền  hiện  thân  đồng  nam,  đồng  nữ  để  thuyết 

pháp cho họ. Nên dùng thân trời, rồng, Dạ Xoa, Càn Thát Bà, A Tu La, Ca 

Lâu La, Ca Lâu La, Khẩn Na La, Ma Hầu La Già, nhân, phi nhân v.v... để họ  

đắc  độ,  liền  đều  hiện  [những  thân  ấy]  thuyết  pháp  cho  họ.  Nên  dùng  thân 

Chấp Kim Cang thần496 để họ đắc độ, liền hiện thân Chấp Kim Cang thần để 

thuyết pháp cho họ. 



Vô Tận Ý! Vị Quán Thế Âm Bồ Tát này thành tựu công đức như thế, 

dùng các thứ thân hình dạo trong các cõi nước, độ thoát chúng sanh. Vì thế 

các ông hãy nên một lòng cúng dường Quán Thế Âm Bồ Tát. Vị Quán Thế 

Âm Bồ Tát Ma Ha Tát này có thể ban cho sự không sợ hãi trong khi [chúng 

sanh] sợ hãi,  gặp  nạn cấp bách. Vì  vậy, thế giới Sa  Bà này đều  gọi Ngài  là 

Thí Vô Úy Giả (đấng ban cho sự không sợ hãi). 



Vô Tận Ý Bồ Tát bạch Phật ngôn:  



- Bạch Thế Tôn! Con nay sẽ cúng dường Quán Thế Âm Bồ Tát. 



Liền  cởi  chuỗi  anh  lạc  kết  bằng  các  thứ bảo  châu  đeo  nơi  cổ,  giá  trị 

trăm ngàn lạng vàng, để tặng cho [Quán Thế Âm Bồ Tát], nói như sau:  



- Thưa nhân giả! Hãy nhận lấy chuỗi anh lạc pháp thí quý báu này. 



Khi  ấy,  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  không  chịu  nhận.  Vô  Tận  Ý  lại  bạch 

Quán Thế Âm Bồ Tát rằng:  



- Nhân giả hãy vì thương chúng tôi mà nhận chuỗi anh lạc này. 



Lúc bấy giờ, đức Phật bảo Quán Thế Âm Bồ Tát:  



- Ông  hãy  nên thương  xót Vô Tận Ý  Bồ  Tát và tứ chúng, trời,  rồng, 

Dạ Xoa, Càn Thát Bà, A Tu La, Ca Lâu La, Ma Hầu La Già, nhân, phi nhân 

v.v... mà nhận chuỗi anh lạc ấy. 

  

Ngay  lúc  đó,  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  thương  hàng  tứ  chúng  và  trời, 

rồng,  nhân,  phi  nhân  v.v...  nhận  chuỗi  anh  lạc  ấy,  chia  làm  hai  phần:  Một 

phần  dâng  lên  Thích Ca Mâu Ni  Phật,  một phần dâng  lên tháp của Đa  Bảo 

Phật. 



-  Vô  Tận  Ý!  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  có  thần  lực  tự  tại  như  vậy,  dạo 

trong thế giới Sa Bà. 



Khi ấy, Vô Tận Ý Bồ Tát dùng kệ hỏi rằng:  



 - Thế Tôn diệu tướng trọn, 

  

 Con nay lại hỏi Ngài, 

  

 Nhân duyên nào Phật tử, 

  

 Tên là Quán Thế Âm? 



 Đấng diệu tướng trọn vẹn, 

  

 Nói kệ đáp Vô Tận:  



 - Ông nghe hạnh Quán Âm, 

  

 Khéo ứng các nơi chốn, 

  

 Thệ rộng sâu như biển, 

  

 Trải kiếp chẳng nghĩ bàn, 

  

 Hầu nhiều ngàn ức Phật, 

  

 Phát nguyện lớn thanh tịnh, 

  

 Ta vì ông nói lược, 

  

 Nghe tên và thấy thân, 

  

 Tâm niệm chẳng luống uổng, 

  

 Diệt sạch khổ các cõi, 

  

 Giả sử dấy lòng hại, 

  

 Xô lọt hầm lửa lớn, 

  

 Do sức niệm Quán Âm, 

  

 Hầm lửa biến thành ao, 

  

 Hoặc trôi giạt biển lớn, 

  

 Rồng, cá, các nạn quỷ, 



 Do sức niệm Quán Âm, 

  

 Sóng mòi chẳng chìm được, 

  

 Hoặc tại đỉnh Tu Di, 

  

 Bị người xô ngã xuống, 

  

 Do sức niệm Quán Âm, 

  

 Như mặt trời treo không, 

  

 Hoặc bị kẻ ác đuổi, 

  

 Rớt xuống núi Kim Cang, 



 Do sức niệm Quán Âm, 

  

 Chẳng tổn hại mảy lông, 

  

 Hoặc gặp oán tặc vây, 

  

 Cầm đao toan làm hại, 

  

 Do sức niệm Quán Âm, 

  

 Chúng đều dấy tâm từ, 

  

 Hoặc gặp nạn vua khổ, 

  

 Sắp hành hình mất mạng, 

  

 Do sức niệm Quán Âm, 

  

 Đao liền gãy từng khúc, 

  

 Hoặc tù rạc gông cùm, 

  

 Tay chân bị xiềng xích, 

  

 Do sức niệm Quán Âm, 

  

 Cởi gỡ, được giải thoát, 

  

 Nguyền rủa, các thuốc độc, 

  

 Toan làm hại đến thân, 

  

 Do sức niệm Quán Âm, 

  

 Trở ngược kẻ làm hại, 



 Hoặc gặp ác La Sát, 

  

 Rồng độc, các bọn quỷ, 

  

 Do sức niệm Quán Âm, 

  

 Chúng đều chẳng dám hại, 

  

 Nếu ác thú vây quanh, 

  

 Nanh vuốt nhọn đáng sợ, 

  

 Do sức niệm Quán Âm, 

  

 Ùa chạy mất tăm tích, 

  

 Rắn độc cùng bò cạp, 

  

 Phun hơi độc mù mịt, 

  

 Do sức niệm Quán Âm, 

  

 Nghe tiếng tự rút chạy, 

  

 Mây sấm nháng chớp xẹt, 

  

 Mưa đá, tuôn mưa lớn, 

  

 Do sức niệm Quán Âm, 

  

 Tiêu tan ngay lập tức, 



 Chúng sanh bị khổn ách, 

  

 Vô lượng khổ bức thân, 

  

 Quán Âm diệu trí lực, 

  

 Thường cứu khổ thế gian, 

  

 Trọn đủ sức oai thần, 

  

 Rộng tu trí phương tiện, 



 Các cõi nước mười phương, 

  

 Không cõi nào chẳng hiện, 

  

 Đủ mọi các nẻo ác, 

  

 Địa ngục, quỷ, súc sanh, 

  

 Sanh, lão, bệnh, tử khổ, 

  

 Dần dần khiến tiêu diệt, 

  

 Chân quán, thanh tịnh quán, 

  

 Trí huệ quán rộng lớn, 

  

 Bi quán và từ quán, 

  

 Thường nguyện, thường chiêm ngưỡng, 

  

 Thanh tịnh vô cấu quang, 

  

 Huệ nhật phá các tối, 

  

 Dẹp tai kiếp gió lửa, 

  

 Chiếu sáng khắp thế gian, 

  

 Bi thể răn như sấm 

  

 Ý từ diệu dường mây, 

  

 Tuôn mưa pháp cam lộ, 

  

 Diệt trừ lửa phiền não, 

  

 Kiện tụng, ra cửa quan, 

  

 Trong quân trận sợ hãi, 

  

 Do sức niệm Quán Âm, 

  

 Các oán đều lui tan, 

  

 Diệu Âm, Quán Thế Âm, 

  

 Phạm Âm, Hải Triều Âm, 

  

 Tiếng trỗi thế gian kia, 

  

 Cho nên phải thường niệm, 

  

 Niệm niệm chớ sanh nghi. 

  

 Quán Thế Âm tịnh thánh  

  

 Trong khổ não, chết, nạn, 

  

 Thường làm nơi nương tựa, 

  

 Trọn hết thảy công đức, 

  

 Mắt từ nhìn chúng sanh, 

  

 Biển phước chứa vô lượng, 

  

 Vì thế nên đảnh lễ. 

Khi ấy, Trì Địa Bồ Tát liền từ chỗ ngồi đứng dậy, bạch trước đức Phật rằng:  



- Bạch  Thế  Tôn!  Nếu có chúng sanh  nghe nghiệp tự tại, sự phổ  môn 

thị hiện, và sức thần thông trong phẩm Quán Thế Âm Bồ Tát này thì nên biết 

là người ấy công đức chẳng ít. 



Khi  đức Phật  nói phẩm Phổ Môn  này, tám vạn bốn  ngàn chúng sanh 

trong đại chúng đều phát Vô Đẳng Đẳng  A Nậu Đa  La Tam Miệu  Tam Bồ 

Đề Tâm. 



Nhận định: Phẩm  này  hoàn toàn tương đồng  với đoạn  văn nói về ba 

mươi  hai ứng thân  và  mười bốn  món  Vô  Úy  trong chương [Nhĩ Căn] Viên 

Thông của kinh  Lăng  Nghiêm,  nhưng chương kinh kia  nói  về sự tu chứng, 

phô bày cả nhân lẫn quả, còn phẩm kinh này chỉ trình bày những công năng 

thuộc  mặt quả nhằm khuyên  người ta  hãy trì danh, lễ kính. Vì thế, xưa nay 

những ai tụng kinh xưng danh, đều được Bồ Tát ứng hiện như dùi gõ xuống 

mặt trống [liền phát ra tiếng]. Trưởng giả Lý Thông Huyền nói:  “Bồ Tát từ 

 bi, quang minh chiếu thế gian, nghe khổ liền cứu, nhưng ắt phải đợi [chúng 

 sanh]  niệm  rồi  mới  ứng  là  có  ý  làm  cho  [kẻ  niệm]  hồi  tâm,  chuyên  duyên 

 theo thiện pháp, khiến cho công đức, thiện căn [của người ấy] sâu chắc vậy. 

 Điều ấy cố nhiên là tấm lòng Đại Bi, vô tác diệu đức vô tận” . Trong hội Hoa 

Nghiêm,  Đại  Sĩ  bảo  Thiện  Tài:   “Ta  trụ  trong  hạnh  môn  Đại  Bi  này,  hiện 

 khắp  trước  hết  thảy  chúng  sanh” .  Vậy  thì  mỗi  lời  nói,  mỗi  hành  động  của 

chúng  ta ở bất cứ nơi đâu, bất cứ  lúc  nào  đều chẳng ở  ngoài thân từ bi của 

Đại  Sĩ.  Chỉ  vì  trải  bao  kiếp  hôn  mê,  như  kẻ  mù  lòa  từ  thuở  lọt  lòng,  hằng 

ngày đối trước ánh mặt trời mà chẳng tự biết, chợt gặp ách nạn, hết thảy trần 

lao  vọng tưởng đều bị khuất phục chẳng khởi, chỉ còn  một  ý  niệm cầu cứu 

như  lửa  mạnh  cháy  bùng,  như  dòng  lũ  chảy  xiết,  chẳng  ngờ  lập  tức  tương 

ứng  với Đại Sĩ,  thần  lực  vòi  vọi bèn  hiện  ra trọn đủ, thọ dụng  vô tận. Chứ 

Đại Sĩ có bao giờ là nghe hay chẳng nghe, cứu hay chẳng cứu đâu? 

Người học biết sâu xa lý này, tin chư Phật, Bồ Tát thường ở trước mặt, 

hướng lành, đổi lỗi, chẳng dám tự dối. Đến lúc tụng kinh càng phải tuân theo 

lời  dạy  của  pháp  sư  Ấn  Quang,  chí  thành  khẩn  thiết,  như  đối  trước  thánh 

dung,  đích  thân  nghe  viên  âm,  chẳng  manh  nha  một  niệm  giải  đãi,  chẳng 

khởi  một  niệm  phân  biệt.  Từ  đầu  đến  cuối  kính  cẩn  tụng  niệm  thì  nghiệp 

chướng tự tiêu, phước huệ tự tăng vậy! 

---o0o--- 

5. Bát Nhã Ba La Mật Đa Tâm Kinh 

(đính kèm lời chú giải sơ lược. Bát Nhã được cõi này dịch là trí huệ, Ba La 

Mật Đa cõi này dịch là Đáo Bỉ Ngạn (đến bờ kia), nghĩa là dùng trí huệ quán 

chiếu, vượt qua biển khổ sanh tử, đến bờ kia Niết Bàn)  



 Quán Tự Tại Bồ Tát, hành thâm Bát Nhã Ba La Mật Đa thời, chiếu 

 kiến ngũ uẩn giai không, độ nhất thiết khổ ách. 

(Quán Tự Tại Bồ Tát khi  hành sâu  xa  Bát Nhã  Ba  La Mật Đa, soi thấy 

năm uẩn đều không, vượt hết thảy khổ ách). 



Quán  Tự  Tại  chính  là  Quán  Thế  Âm.  Ngài  Hiền  Thủ  bảo  vị  Bồ  Tát 

này có đại trí, đối với cảnh “lý sự vô ngại” đã quán thông đạt, tự tại. Lại nữa, 

Ngài  có  lòng  đại  bi,  quán  sát  căn  cơ  để  đến  cứu  tự  tại  vô  ngại,  nên  có  tên 

như vậy.  “Hành thâm”  có nghĩa là tu luyện thành công đã lâu, chẳng phải là 

điều  kẻ  thô  tâm  hời  hợt,  vừa  mới  hiểu  biết  nông  cạn  đã  ngừng  [tu  tập]  mà 

dám  mong  mỏi.  “Ngũ  Uẩn”   chính  là  Sắc,  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức.  Chữ 

Sắc này so  với chữ Sắc trong  Lục Trần thì phạm  vi bao gồm rất  rộng, toàn 

bộ Ngũ Căn  và  Lục  Trần, tổng cộng  mười  một pháp, đều  là Sắc cả. Thọ  là 

lãnh nạp. Tưởng là tư tưởng. Hành là tạo tác. Thức là phân biệt. Thức gọi là 

Tâm Vương, Thọ, Tưởng, Hành đều là Tâm Sở. Ngài Tông Lặc nói Bồ Tát 

do soi thấy Ngũ Uẩn không tịch, lìa khổ sanh tử, lại thương chúng sanh đang 

mê,  điên  đảo  làm  càn,  trái  đạo  lý,  nghịch  luân  thường,  tạo  Thập  Ác,  Ngũ 

Nghịch,  đến  nỗi  hứng  chịu  các  nỗi  khổ,  bèn  dạy  họ  dùng  trí  huệ  quán  sát 

hòng được giải thoát. 



Ngài  Hám  Sơn  nói:   “Nếu  chúng  ta  biết  Ngũ  Uẩn  vốn  là  không,  Tứ 

 Đại chẳng có thì đâu còn có nghiệp lụy nào trói buộc, đâu còn nhân ngã, thị 

 phi để tranh cãi, đâu còn cùng quẫn, thông suốt, được - mất để so đo, đâu 

 còn giàu sang, nghèo hèn để bận lòng nữa ư?”  Đoạn kinh văn nói về mười 

bốn  món  Vô  Úy  trong  chương  [Nhĩ  Căn]  Viên  Thông  của  kinh  Lăng 

Nghiêm có thể dùng để chú thích đoạn này. 



 Xá Lợi Tử! Sắc bất dị Không, Không bất dị Sắc, Sắc tức thị Không, 

 Không tức thị Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức diệc phục như thị. 



(Này Xá Lợi Tử! Sắc chẳng khác Không, Không chẳng khác Sắc, Sắc 

chính  là  Không,  Không  chính  là  Sắc,  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức  cũng  giống 

như vậy). 



Xá  Lợi  Tử  chính  là  Xá  Lợi  Phất.  Chúng  sanh  chấp  sắc  thân  là  Ngã, 

khó dẹp trừ nhất, nên nêu Sắc đầu tiên. Ngài Tông Lặc nói:  “Sắc chính là Tứ 

 Đại  huyễn  sắc,  Không  chính  là  Bát  Nhã  Chân  Không.  Chúng  sanh  mê  lầm 

 chân không thành huyễn sắc, như nước đông thành băng. Bồ Tát biết huyễn 

 sắc  chính  là  chân  không,  như  băng  tan  thành  nước.  Thể  của  chúng  chẳng 


 khác nên nói ‘bất dị’. Ấy là ‘sắc bất dị không’ nhằm phá Thường Kiến 497 ” . 

Phàm phu chấp sắc thân  là thật,  lầm  lạc  mong  mỏi  nó tồn  tại thường  hằng, 

mưu  tính  sao  cho  nó  tồn  tại  trăm  năm  ngàn  đời,  chẳng  biết  thân  này  niệm 

niệm  đổi  dời,  như  lửa  thành  tro,  dần  dần  tiêu  mất,  rốt  cuộc  thành  không. 

Ngoại  đạo  đề  xướng  Kim  Đan  Giáo498  muốn  dùng  cách  nuốt  nước  miếng, 

vận chuyển  hơi thở,  lầm  lạc cầu kết thành tiên đan499,  xuất  hồn, chẳng biết 

các chất dịch và hơi thở thuộc về Sắc, hít ra thở vào thuộc về Thọ, chú tâm 

giữ  cho  hơi  thở  đi  theo  đúng  kinh  mạch  thuộc  về  Tưởng,  nung  luyện  [hỏa 

hầu] thuộc  về  Hành, nguyên thần thuộc về Thức, toàn thể  hư vọng  làm sao 

đạt được chân thường? Vì thế, dùng câu  “bất dị Không”  để cảnh tỉnh. 

 “Không bất dị Sắc”  nhằm phá Đoạn Kiến. Ngoại đạo chẳng biết thân do 

nghiệp mà khởi, nghiệp từ tâm sanh, luân chuyển tuần hoàn, nhân quả chẳng 

mất, bảo xằng “con người chết đi thần hồn cũng phiêu tán, chặt, đốt, xay, giã 

lấy đâu để thực hiện!” Chẳng biết thân chết nhưng tánh chẳng diệt (như quả 

hạt  của  cỏ  cây,  tuy  nung,  nướng,  nấu,  luộc,  hễ  tánh  của  nó  là  hòa  hoãn  thì 

[quả hạt dẫu đã nấu nướng v.v...] vẫn là hòa hoãn, có tánh độc thì vẫn độc, 

tánh  thăng  thì  vẫn  thăng,  tánh  giáng  thì  vẫn  giáng500.  Loài  vô  tình  còn  như 

thế, huống hồ con người ư?) Nhân quả rành rành chẳng sai. Nếu lại có người 

bảo  “con  người  chết  rồi  sẽ  làm  người,  loài  vật  chết  đi  lại  làm  loài  vật,  trời 

sanh muôn vật nhằm nuôi dưỡng con người, cho nên sát sanh ăn thịt, những 

loài vật ngu ngốc như thế làm sao có thể đòi nợ  mạng được?” thì họ chẳng 

biết  nghiệp  có  thăng  trầm,  tánh  không  sai  khác,  vốn  bình  đẳng,  sự  lý  luân 

hồi quả thật đáng làm căn cứ! Đến nỗi hạng Nhị Thừa tuy y theo đạo để tu 

tập,  nhưng  chẳng  thấu  đạt  “tam  giới  duy  tâm,  vạn  pháp  duy  thức”,  ngỡ 

chúng là có thật nên coi tam giới như lao ngục, tránh né chúng như lánh đồ 

dơ, chẳng dấy lòng độ sanh, nên nói:  “Không bất dị Sắc”.  Ấy là vì Bát Nhã 

Chân Không như tấm gương tròn lớn, hết thảy huyễn sắc như ảnh hiện trong 

gương.  Nếu  biết  “gương  chẳng  khác  ảnh”,  sẽ  hiểu  ý  nghĩa  “Không  bất  dị 

 Sắc”. 

Lại sợ chúng sanh căn độn, vẫn giữ hai kiến chấp Sắc và Không, nên lại 

nói trùng điệp dung hội rằng:  “Sắc tức thị Không, Không tức thị Sắc” , giống 

như băng chính là nước, nước chính là băng. Biết Sắc chẳng khác Không thì 

chẳng có thanh, sắc, của cải, lợi  lộc để tham, không có  ngũ dục  lục trần để 

luyến  mến,  nhanh  chóng  vượt  khỏi  cảnh  giới  phàm  phu  (Đây  chính  là  ý 

nghĩa của câu  “Phú quý phù vân”   (phú  quý  như  mây  nổi) trong sách  Luận 

Ngữ và câu  “vạn chung hà gia”  501 (muôn chung có ích gì) trong sách Mạnh 

Tử). Biết Không chẳng khác Sắc thì chẳng khởi Diệt Định, mà hiện các oai 

nghi, chẳng động bổn tế, thực hiện sự nghiệp độ sanh, nhanh chóng vượt trỗi 

ngoại  đạo,  Nhị  Thừa  (Đây  chính  là  ý  nghĩa  của  câu   “bất  kiến  nhi  chương, 

 bất  động  nhi  biến,  vô  vi  nhi  thành,  cập  vi  vật  bất  nhị,  sanh  vật  bất  trắc”  

(không  thấy  mà  biểu  lộ,  không  động  mà  biến  đổi,  không  tạo  tác  mà  thành, 

chẳng khác gì với vật  mà sanh thành muôn vật chẳng thể lường) trong sách 

Trung  Dung).  Biết  Sắc  và  Không  bình  đẳng,  giống  hệt  như  nhau  thì  niệm 

niệm  độ  sanh,  chẳng  thấy  có  chúng  sanh  để  độ,  tâm  tâm  cầu  Phật,  chẳng 

thấy Phật quả để cầu, mà nhanh chóng chứng cùng một cảnh với Phật. 

Sắc Uẩn đã như vậy thì quán sát bốn Uẩn kia tương tự. Vì thế nói  “Thọ, 

 Tưởng, Hành, Thức diệc phục như thị”.  Thử dùng chuyện  hiện thời để  làm 

chứng thì kẻ đắc Thiên Lý Nhãn, núi, rừng, tường vách chẳng thể ngăn che 

được, chẳng phải là  “Sắc tức thị Không”  đó ư? Kẻ giỏi thuật Thôi Miên thì 

tâm niệm của người khác, người ấy đều có thể biết rõ, chẳng phải là Không 

tức Sắc đó ư? Cái thân được chưng diện, nhưng dùng tia X quang để chiếu 

thì y phục lẫn cái thân xác thịt đều như mây tiêu, khói tan, chẳng phải là Sắc 

tức Không đó ư? Mắt huệ quán chúng sanh, cố nhiên là như vậy! Dùng kính 

hiển vi để nhìn vào một giọt nước hay quan sát một kẽ hở trên không trung 

thì những loài động vật bé tí lăng xăng tụ họp chen chúc trong ấy, đấy chẳng 

phải  là   “Không  tức  là  Sắc”   hay  sao?  Chư  thiên  nhìn  chúng  ta  cũng  giống 

như vậy đó! (Thân chư thiên cao trăm ngàn trượng cho đến cả trăm ngàn do-

tuần). Cớ sao người đời cứ phải ở trong huyễn cảnh mà tranh giành man dại 

như thế? 

  

 Xá Lợi Tử! Thị chư pháp không tướng, bất sanh, bất diệt, bất cấu, 

 bất tịnh, bất tăng, bất giảm. 



(Này  Xá  Lợi  Tử!  Tướng  Không  của  các  pháp  ấy  chẳng  sanh,  chẳng 

diệt, chẳng nhơ, chẳng sạch, chẳng tăng, chẳng giảm). 



 “Chư pháp”  chính  là Ngũ Uẩn.  “Không”  là  nói  về tướng,  muốn cho 

con  người  hiểu  rõ  nên  cưỡng  chỉ  tướng  trạng,  nghĩa  là  Chân  Không  tuy 

chính là Sắc, Thọ v.v..., nhưng Sắc tùy duyên khởi, Chân Không chẳng sanh; 

Sắc  tùy  duyên  diệt,  Chân  Không  chẳng  diệt.  Lại  nữa,  thuận  theo  dòng  mà 

chẳng  nhiễm,  ra khỏi chướng chẳng tịnh,  chướng  hết chẳng  giảm, đức  viên 

mãn chẳng tăng. Đấy gọi là  “một pháp chẳng lập”  vậy. 



 Thị cố Không trung vô Sắc, vô Thọ, Tưởng, Hành, Thức, vô Nhãn, 

 Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân, Ý, vô Sắc, Thanh,  Hương,  Vị, Xúc, Pháp, vô Nhãn 

 Giới, nãi chí Vô Ý Thức Giới. 



(Vì  thế,  trong  Không  chẳng  có  Sắc,  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức,  chẳng 

có  Nhãn,  Nhĩ,  Tỷ,  Thiệt,  Thân,  Ý,  chẳng  có  Sắc,  Thanh,  Hương,  Vị,  Xúc, 

Pháp, chẳng có Nhãn Giới, cho đến chẳng có Ý Thức Giới). 



Đoạn  này  lần  lượt  đem  cái  Không  ứng  với  những  điều  còn  lại  giống 

như cái  Không  [đã  nói] trong phần Ngũ Uẩn ở trên, tức  là  Lục Căn không, 

Lục Trần không cho đến Thập Bát Giới không. Thập Bát Giới là sáu căn hợp 

với sáu trần, thêm vào sáu Thức để nói. 

Kinh  Lăng  Nghiêm  có  nói  như  người  chẳng  nháy  mắt,  mắt  nhìn  trừng 

trừng,  phát  mệt,  sẽ  thấy  hoa  đốm  bay  tán  loạn  trên  hư không,  và  lại  có  hết 

thảy  những tướng cuồng  loạn chẳng thật. Hãy  nên biết Sắc  Ấm cũng  giống 

như thế!  Như người  chà  hai  bàn  tay  vào  nhau,  liền  hư  vọng  sanh  ra  những 

tướng rít, trơn,  lạnh, nóng. Hãy  nên biết  Thọ  Ấm cũng  giống  như thế. Như 

người nói đến quả mơ chua, trong miệng ứa nước, nghĩ đến trèo lên vách đá 

cheo leo, lòng bàn chân nhơm nhớp [mồ hôi], hãy nên biết Tưởng Ấm cũng 

giống  như  vậy.  Ví  như  dòng  nước  chảy  xiết,  từng  con  sóng  nối  tiếp  nhau, 

lớp trước lớp sau chẳng trái vượt, hãy nên biết Hành Ấm cũng giống như thế 

(ví  như  niệm  niệm  lưu  chuyển  chẳng  ngơi).  Như  người  lấy  cái  bình  Tần 

Già502, nút hai lỗ lại, không gian bị chứa đầy trong đó, đem đi xa ngàn dặm, 

bù đắp cho nước khác, hãy nên biết Thức Ấm cũng giống như vậy (Ví như 

thức  thần  theo  nghiệp  thọ  sanh  trong  tam  giới).  Tiếp  đó,  Lục  Nhập,  Nhị 

Thập Xứ, Thập Bát Giới, mỗi mỗi đều nói rõ nó là hư vọng, lời văn rườm rà 

chẳng thể chép trọn. 



Lại nói: Lìa tối, lìa sáng, chẳng có bản thể của cái Thấy. Lìa động, lìa 

tĩnh,  vốn  không  có  tánh  chất  Nghe.  Không  thông,  không  tắc,  tánh  Ngửi 

chẳng sanh. Chẳng biến đổi, chẳng điềm nhiên, sự nếm không cách nào xuất 

hiện được. Chẳng lìa, chẳng hợp, giác xúc (sự nhận biết do đụng chạm) vốn 

không. Chẳng diệt, chẳng sanh thì sự hiểu rõ sẽ dựa vào đâu [mà có]? (Điều 

này  có  nghĩa  là  đã  lìa  khỏi  Trần  thì  Căn  và  Thức  sẽ  chẳng  có).  Lại  nói: 

Chúng sanh từ vô thỉ đến nay chạy theo các thứ sắc, thanh, theo ý niệm lưu 

chuyển, chưa từng khai ngộ tánh “tịnh, diệu, thường”. Nếu bỏ sanh diệt, giữ 

lấy chân thường thì thường quang hiện tiền, căn, trần, thức tâm sẽ ngay lập 

tức tiêu mất (“Chân thường” chính là Chân Không bất sanh bất diệt được nói 

trong kinh này. “Thường quang hiện tiền” chính là trí huệ quán chiếu). 

Đoạn  này  chỉ  nói  tiếp  ý   “Sắc  tức  thị  Không”,   nên  biết  rằng:  Nếu  hiểu 

“Không tức là Sắc” thì chữ Vô có thể thay bằng chữ Tức, nghĩa là  “Không 

 trung tức Sắc, tức Thọ, Tưởng, Hành, Thức, tức Nhãn, Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân, 

 Ý”  v.v... Theo kinh Bi Hoa, ngài Quán Âm trong suốt bảy năm không có dục 

tưởng,  không  có  Sắc,  Thanh,  Hương,  Vị,  Xúc  tưởng,  liền  lấy  sự  trang 

nghiêm của vi trần số cõi Phật trong mười phương tạo thành sự trang nghiêm 

cho cõi Phật của chính  mình.  Người  học có thể rỗng không sự  hôi  nhơ  nơi 

sáu  căn  này  thì  sẽ  liền  có  thể  đắc  Thiên  Nhãn  Thông,  Thiên  Nhĩ  Thông, 

Thần  Túc  Thông,  Tha  Tâm  Thông,  Túc  Mạng  Thông  v.v...  ba  mươi  hai 

tướng đại nhân, tám mươi vẻ đẹp phụ. Có thể rỗng không sự xen tạp nhơ bẩn 

nơi  sáu  Trần  thì  sẽ  đắc  Sắc  “đất  vàng,  cát  vàng,  bảy  báu  trang  nghiêm”  và 

Thanh  “tiếng  linh  báu,  lưới  báu  xinh  đẹp  vượt  trỗi  nhạc  trời”,  Hương,  Vị, 

Xúc,  Pháp  mỗi  mỗi  đều  tuyệt  diệu  chẳng  thể  diễn  tả  được,  chỉ  là  từ  trong 

một chữ Tín mà chuyển dời vậy. 



 Vô  vô  minh,  diệc  vô  vô  minh  tận,  nãi  chí  vô  lão  tử,  diệc  vô  lão  tử 

 tận. 



(Không có vô minh, cũng không có hết vô minh, cho đến không có già 

chết, cũng không có hết già chết). 



Đây chính là rỗng không mười hai nhân duyên. Vô Minh là một niệm 

vọng động của chúng ta từ vô thỉ đến nay khiến cho sự sáng suốt nơi tánh bị 

mê tối nên gọi là Vô Minh. Vô Minh duyên Hành (nên hiểu Duyên là Khởi 

(dấy  lên)),  ý  nói  tạo  tác  các  nghiệp  (Hai  chi  này  (tức  Vô  Minh  và  Hành) 

chính  là  cái  nhân  đã  tạo  trong  đời  quá  khứ).  Hành  duyên  Thức,  nghĩa  là 

nghiệp lực lôi kéo tám thức đầu thai. Thức duyên Danh Sắc, nghĩa là hễ vào 

trong thai thì Ngũ Ấm đều đủ, một thức thuộc về Sắc, bốn thức kia thuộc về 

Danh. Danh Sắc duyên Lục Nhập, nghĩa là sáu căn đã thành, đầy đủ thể chất 

để vào đời. Lục Nhập duyên Xúc, nghĩa là sau khi ra khỏi thai, sáu căn tiếp 

xúc sáu trần. Xúc duyên  Thọ  nghĩa  là tiếp nhận  những sự tốt xấu trong thế 

gian  (Năm  chi  này  chính  là  Quả  phải  hứng  chịu  trong  đời  hiện  tại).  Thọ 

duyên Ái, nghĩa là tham nhiễm những chuyện như Ngũ Dục v.v... Ái duyên 

Thủ,  nghĩa  là  từ  nơi  cảnh  dấy  tâm  mong  giữ  lấy.  Thủ  duyên  Hữu  nghĩa  đã 

tạo  nhân,  ắt  sẽ  lại  chuốc  lấy  quả  (Ba  chi  này  chính  là  nhân  trong  đời  hiện 

tại).  Hữu  duyên  Sanh,  nghĩa  là  gánh  chịu  cái  thân  trong  đời  vị  lai.  Sanh 

duyên  Lão  Tử,  nghĩa  là  trong  vị  lai  lại  quay  về  nơi  biến  đổi,  tiêu  diệt  (Hai 

chi này là cái quả phải chịu trong đời vị lai). 

Mười hai nhân duyên này bao trùm nhân quả ba đời, luân chuyển không 

ngớt, gọi là Lưu Chuyển Môn. Tu Giới - Định - Huệ Học, cầu cho Vô Minh 

hết, Hành hết, Thức hết, cho đến lão tử chấm dứt thì gọi là Hoàn Diệt Môn. 

Nếu pháp thật sự là có thì chẳng thể diệt được, [do pháp] có sanh có diệt nên 

nó chính là hư vọng, hễ mê thì đi theo nó nên có nỗi khổ đọa lạc tam đồ, hễ 

ngộ thì sẽ chuyển nó, nên có niềm vui vượt lên cõi Phật. Nghiệp lực to lớn 

nhưng tâm lực càng to lớn hơn nữa! 



 Vô Khổ, Tập, Diệt, Đạo. 



(Không có Khổ, Tập, Diệt, Đạo)  



Đấy  là rỗng không  Tứ Đế. Khổ chính  là quả khổ trong thế  gian. Tập 

chính là cái nhân của sự khổ trong thế gian. Diệt chính là quả vui của sự xuất 

thế. Đạo chính  là cái  nhân của sự vui  xuất thế. [Tứ Đế  được  nói ở đây] có 

cùng  một  ý  nghĩa  một  đằng  Lưu  Chuyển,  một  đằng  Hoàn  Diệt  như  trong 

phần [nói về Thập Nhị Nhân Duyên] trên đây. Hễ hiểu phần trước thì sẽ ngộ 

được phần này. 



 Vô trí diệc vô đắc. 



(Không trí mà cũng không đắc). 



Hết thảy đã là không thì không có trí huệ để chiếu, mà cũng không có 

Bồ Đề để đắc. Đấy chính là cảnh giới của Pháp Thân. 



 Dĩ vô sở đắc cố, Bồ Đề Tát Đỏa y Bát Nhã Ba La Mật Đa Cố, tâm vô 

 quái  ngại.  Vô  quái  ngại  cố,  vô  hữu  khủng  bố,  viễn  ly  điên  đảo  mộng 

 tưởng, cứu cánh Niết Bàn. 



(Do không có gì để được nên Bồ Tát nương theo Bát Nhã Ba La Mật 

tâm  không  vướng  mắc.  Do  không  vướng  mắc  nên  không  có  sợ  hãi,  xa  lìa 

mộng tưởng điên đảo, rốt ráo Niết Bàn). 



Phần này tiếp nối ý của phần trên nhằm nói “không đắc mà đắc, đấy 

mới là chân đắc”. Bồ Đề Tát Đỏa dịch là Giác Hữu Tình, tức là Bồ Tát. Bồ 

Tát hành  Bát Nhã sâu  xa, trong tâm thuần là trí  huệ, cho  nên không  vướng 

mắc, sợ hãi, chẳng khởi mộng tưởng điên đảo nơi cảnh, có nghĩa là tâm diệt 

thì  mọi pháp diệt. Niết Bàn dịch là Viên Tịch, không đức nào chẳng trọn là 

Viên,  không  chướng  nào  chẳng  tận  là  Tịch,  tức  là  Tịch  Quang  Tịnh  Độ,  là 

cảnh giới tự thọ dụng của Phật.  “Cứu cánh Niết Bàn”  nghĩa là nhập Vô Dư 

Niết Bàn. 





 Tam thế chư  Phật, y Bát Nhã Ba  La Mật đa cố, đắc A Nậu Đa  La 

 Tam Miệu Tam Bồ Đề. 



(Ba  đời  chư  Phật  do  nương  theo  Bát  Nhã  Ba  La  Mật  nên  đắc  Vô 

Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác). 





 “Tam thế”  là quá khứ, hiện tại, vị lai. A là Vô, Nậu Đa La là Thượng, 

Tam  Miệu  là  Chánh  Đẳng,  Tam  Bồ  Đề  là  Chánh  Giác.  Vô  Thượng  Chánh 

Đẳng Chánh Giác  là tên của Phật Quả. Tam thế chư Phật đều từ đây  mà tu 

chứng, vì thế Bát Nhã là mẹ của chư Phật. 





 Cố tri Bát Nhã Ba La Mật thị đại thần chú, thị đại minh chú, thị vô 

 thượng chú, thị vô đẳng đẳng chú, năng trừ nhất thiết khổ, chân thật bất 

 hư. Cố thuyết Bát Nhã Ba La Mật Đa Chú. 



(Cho nên biết Bát Nhã Ba La Mật là đại thần chú, là đại minh chú, là 

chú không gì hơn, là chú không gì có thể sánh bằng, có thể trừ hết thảy khổ, 

chân thật không dối. Vì thế, nói chú Bát Nhã Ba La Mật). 





Đoạn này ca tụng công đức của Bát Nhã. Do có đại thần lực nên gọi là 

 “đại thần chú”.  Do có đại quang minh nên gọi là  “đại minh chú”.  Các pháp 

chẳng  thể  nào  vượt  trội  Bát  Nhã  nên  gọi  là   “vô  thượng  chú”.   Các  pháp 

không thể nào sánh bằng nên gọi là  “vô đẳng đẳng chú”.  Trên đây là phần 

Hiển Thuyết nhằm làm cho hành giả sanh huệ, diệt phiền não chướng. Tiếp 

theo là phần Mật Thuyết, khiến cho người tụng được phước, diệc ác nghiệp 

chướng. 





 Tức thuyết chú viết:  “Yết đế, yết đế, ba la yết đế, ba la tăng yết  đế, 

 bồ đề tát bà ha”. 



(Liền  nói  chú  rằng:  “Gate,  gate,  pāragate,  pārasamgate,  bodhi  svāhā 

”). 





 “Chú”  là lời bí mật của Phật, Bồ Tát, chỉ nên thành kính tụng trì, chắc 

chắn sẽ tiêu  tai, được phước, không cần phải  giải thích. Nếu cứ cưỡng  giải 

thích, sẽ đâm ra chẳng đạt hiệu nghiệm. 





(Tâm Kinh văn từ tuy giản lược, lý cực rộng sâu, giải thích nông cạn 

chỉ nhằm lợi ích kẻ sơ cơ. Tác phẩm Thích Yếu thích hợp ba căn, không còn 

gì  khéo  hơn. Vì thế, tôi sao chép  vào đây  để lưu truyền rộng rãi.  Thích  Ấn 

Quang ghi). 





---o0o--- 

Bát Nhã Ba La Mật Đa Tâm Kinh  

(phụ lục tác phẩm Thích Yếu của tổ Ngẫu Ích) 





Kinh  này  chỉ  thẳng  một  niệm  tâm  nhỏ  nhoi  hiện  tiền  của  chúng  ta 

chính  là  Tam  Bát  Nhã503.  Ba  thứ  “tâm,  Phật,  chúng  sanh”  không  sai  biệt, 

nhưng chúng sanh pháp quá rộng, Phật pháp quá cao, đối với kẻ sơ tâm chỉ 

có  quán  tâm  là  dễ.  Vì  thế,  đại  bộ  (kinh  Đại  Bát  Nhã)  gồm  hơn  sáu  trăm 

quyển đã dựa theo Phật pháp và chúng sanh pháp để trình bày Bát Nhã cặn 

kẽ;  còn  nay  kinh  này  chỉ  dựa  trực  tiếp  trên  tâm  pháp  để  hiển  thị  Bát  Nhã. 

Tuy kinh  Đại  Bát Nhã  giảng  rộng  về Phật pháp  và chúng sanh pháp  nhưng 

những  điều  ấy  chưa  bao  giờ  chẳng  phải  là  tâm  pháp.  Tuy  kinh  này  giảng 

thẳng  vào  tâm  pháp,  vẫn  chưa  hề  chẳng  trọn  đủ  Phật  pháp  và  chúng  sanh 

pháp; vì thế được gọi là  “cả ba không sai biệt”,  do một niệm tâm hiện tiền 

nhỏ  nhoi  của  chúng  ta  rỗng  sáng,  thấu  suốt,  thường  hiểu  biết  rành  rành, 

chẳng ở các  nơi “trong,  ngoài, trung  gian”,  mà cũng chẳng  vướng  nơi  hình 

tích “quá khứ, hiện tại, vị lai”. Đấy chính là Quán Chiếu Bát Nhã. 

Dùng một tâm niệm nhỏ nhoi hiện tiền của chúng ta để hiện rành rành từ 

Căn, Thân,  Khí Giới504 cho đến các cõi  nước giả  hay thật trong  mười  pháp 

giới, bình đẳng ấn trì, không trước, không sau, đồng thời lập tức đầy đủ, đấy 

chính là Văn Tự Bát Nhã. Ấy là vì núi, sông, đại địa, sáng, tối, Sắc, Không 

v.v...  tánh  của  hết  thảy  các  cảnh  giới,  không  gì  chẳng  phải  là  văn  tự,  chứ 

không phải chỉ có giấy, mực, lời nói mới là văn tự! 

Do một tâm niệm nhỏ nhoi hiện tiền của chúng ta, tánh của tất cả tri giác 

và  tánh  của  cảnh  giới  không  chia,  không  tách,  không  Năng,  không  Sở, 

không  đúng,  không  sai,  đều  chỉ  là  một  pháp  giới  thể.  Đấy  chính  là  Thật 

Tướng Bát Nhã. 

Thật Tướng Bát Nhã chẳng phải là bờ bên này, chẳng phải là bờ bên kia. 

Do đạt được Thật Tướng của niệm hiện tiền nên sanh tử chính là Niết Bàn, 

đó gọi là Ba La Mật. 

Quán  Chiếu  Bát  Nhã  cũng  chẳng  phải  là  bờ  bên  này,  chẳng  phải  là  bờ 

bên  kia;  do  soi  rõ  một  niệm  hiện  tiền  này  chính  là  Thật  Tướng  nên  Hoặc 

biến thành trí, đó gọi là Ba La Mật. 

Văn  Tự  Bát  Nhã  cũng  chẳng  phải  là  bờ  bên  này,  chẳng  phải  là  bờ  bên 

kia;  do  hiển  hiện  một  niệm  hiện  tiền  chính  là  Thật  Tướng  nên  kết  nghiệp 

chính là giải thoát, đó gọi là Ba La Mật. 

Vì thế, tâm này chính là Tam Bát Nhã, Tam Bát Nhã chỉ là một tâm. Lý 

này  thường  hằng,  chẳng  thể  thay  đổi,  nên  gọi  là  Kinh.  Nương  theo  đấy  để 

thành  hạnh,  ba  đời  chư  Phật,  Bồ  Tát cùng  tuân  hành,  nên  gọi  là  Kinh.  Nói 

pháp môn này, thiên ma, ngoại đạo chẳng thể hoại loạn nên gọi là Kinh. 



 Quán Tự  Tại  Bồ  Tát,  hành  thâm  Bát  Nhã  Ba  La Mật  Đa  thời,  chiếu 

 kiến Ngũ Uẩn giai không, độ nhất thiết khổ ách. 





Muốn  biết  đường  trong  núi,  phải  hỏi  người  từng  trải;  vì  thế  nêu  ra 

người  quán  tâm  thành  hạnh  để  làm  gương  mẫu.  “Quán”  chính  là  trí  năng 

quán, tức là nhất tâm tam quán, gọi chung là Quán Chiếu Bát Nhã. Tự Tại là 

do  chứng  lý  đế  Thật  Tướng,  được  đại  giải  thoát  đối  với  các  cảnh  giới.  Bồ 

Tát,  dịch  là  Giác  Hữu  Tình  chính  là  danh  hiệu  tự  lợi,  lợi  tha;  trí  khế  hợp 

Thật Tướng nên tự lợi trọn đủ, trí tuyên nói văn tự nên lợi tha trọn khắp. Vì 

thế gọi là Bồ Tát. Điều này nhằm chỉ rõ người có thể hành [phép quán chiếu 

này]. 



 “Thâm  Bát  Nhã  Ba La  Mật Đa” :  Đắc  tam  trí  nhất  tâm,  chẳng  giống 

với  Tam Thừa trong Quyền Giáo,  vì thế  gọi  là  “thâm”.  Câu  này  nói chung 

về pháp được hành.  “Thời”  là nói ngược lại từ bao kiếp về trước, từ lúc đã 

được sự tương ứng ấy mãi cho đến hết đời vị lai, từ đầu đến cuối chẳng lìa 

Bát Nhã sâu xa.  “Chiếu kiến”  là nói riêng về cái trí dùng để quán sát (Năng 

Quán  Trí),  tức  là  Quán  Chiếu  Bát  Nhã.  “Ngũ  Uẩn”   là  nói  riêng  về  cảnh 

được  quán,  tức  Văn  Tự  Bát  Nhã.  “Giai  không”   là  nói  riêng  về  đế  lý  được 

hiển  lộ  [bởi Quán Chiếu  Bát Nhã], đấy chính  là  Thật  Tướng Bát Nhã. Ngũ 

Ấm không ấm nào chẳng phải là Không, Giả, Trung, lìa trọn bốn câu, bách 

phi tánh tuyệt, nên cưỡng  gọi  là  Không.  “Độ nhất thiết khổ ách” : Tự thoát 

khỏi  khổ  nhân  và  khổ  quả  của  hai  thứ  tử  (Phần  Đoạn  và  Biến  Dịch),  mà 

cũng  làm  cho  chúng  sanh  trong  tam  giới  cùng  thoát  khỏi  nhân  quả  của  hai 

thứ Tử, đấy chính là hiệu quả của việc hành pháp ấy, đó cũng chính là Ba La 

Mật Đa. 







 Xá Lợi Tử! Sắc bất dị Không, Không bất dị Sắc, Sắc tức thị Không, 

 Không  tức  thị  Sắc.  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức  diệc  phục  như  thị.  Xá  Lợi 

 Tử!  Thị chư pháp Không tướng, bất sanh, bất diệt, bất cấu, bất tịnh, bất 

 tăng, bất giảm. Thị cố Không trung vô Sắc, vô Thọ, Tưởng, Hành, Thức, 

 vô Nhãn, Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân, vô Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp, vô 

 nhãn  giới,  nãi chí  vô  ý  thức  giới,  vô  Vô  Minh,  diệc  vô  Vô  Minh tận,  nãi 

 chí vô Lão,  Tử, diệc vô Lão, Tử tận, vô Khổ, Tập, Diệt, Đạo, vô Trí, diệc 

 vô đắc. Dĩ vô sở đắc cố. 





Đoạn  này  giải  thích  rộng  về  sự  thật  nơi  cảnh   “Ngũ  Uẩn  đều  là 

 Không”  quán  chiếu  tự  tại  trong  những  thứ  ấy  (tức  những  cảnh  được  quán 

như Ngũ Uẩn v.v...), bởi lẽ, nếu chẳng quán chiếu thì sẽ chẳng thể hiểu thấu 

suốt sự thật nơi cảnh này được. Hễ tâm chẳng khởi lên thì thôi, chứ tâm vừa 

móng  lên chút  xíu, ắt Căn, Thân,  Khí  Giới sẽ  liền  hiện  ngay, đó  gọi  là Sắc 

Uẩn; ắt sẽ có  nhận  lãnh các cảnh khổ  hay  vui, đó  gọi  là  Thọ Uẩn; ắt sẽ có 

chấp vào tướng, đặt bày danh từ, lời lẽ, đó gọi là Tưởng Uẩn; ắt sẽ sanh diệt, 

dời  đổi  chẳng  ngừng,  đó  gọi  là  Hành  Uẩn;  ắt  sẽ  phân  biệt  các  pháp  rành 

rành, đó gọi là Thức Uẩn. 

Do vậy biết: Hễ khởi lên một tâm nhỏ xíu thì theo lẽ tự nhiên sẽ trọn đủ 

cả năm tầng  vẩn  đục. Nay dùng  Bát Nhã rất sâu để chiếu thì sẽ biết rõ Sắc 

chỉ  là Tâm, chứ chẳng có Sắc thật sự  nào khác;  hết thảy căn, thân, khí  giới 

đều như hoa đốm trên không, như vật trong  mộng, cho nên Sắc chẳng khác 

Không! Không cũng chỉ là tâm, chứ không có cái Không nào khác. Nếu có 

một pháp  nào  vượt khỏi Niết  Bàn  thì ta cũng  nói  là  như huyễn,  như mộng, 

cho  nên  Không chẳng khác Sắc. Đã nói  “chẳng khác”  (bất dị) thì đã thành 

ra  “tương tức”  (chính là lẫn nhau). 

Vẫn sợ kẻ bị mê tình phủ lấp, hiểu bàn tay ngửa khác với bàn tay úp nên 

lại nói trùng lặp:  “Sắc tức thị Không, Không tức thị Sắc”.  Nghĩa là hễ nhón 

lấy  một  Sắc  chừng  bằng  vi  trần  thì  Thể  của  nó  chính  là  cả  pháp  giới,  theo 

chiều  ngang  trọn  khắp,  theo  chiều  dọc  tột  cùng.  Vì  vậy,  “tức  thị  Không”  

hàm ý: Toàn Sự chính là Lý, chẳng có chút xíu Lý tánh nào chẳng nằm trong 

Sự ấy, tức là vi trần trọn đủ toàn bộ Lý chân không, lại còn cùng lúc trọn đủ 

toàn bộ mọi sự trong pháp giới, nên chính là Sắc, nên được gọi là “toàn Sự 

chính là Lý”. Chẳng có chút xíu sự tướng nào chẳng nằm trong Lý ấy. Như 

vậy  thì  ở  ngay  nơi  Thể,  dứt  bặt  sự  đối  đãi,  chẳng  có  hai  vật.  Đã  hiểu  thấu 

suốt  Thật  Tướng  nơi  Sắc  Uẩn  thì  đối  với  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức  đều  cứ 

suy theo đó sẽ biết. 

Lại sợ kẻ  mê chấp cho rằng  Thật Tướng của Ngũ Uẩn do từ chiếu kiến 

sanh ra, nên lại chỉ rõ rằng: Bản thể của các pháp Ngũ Uẩn ấy chính là Thật 

Tướng của Chân Không, nó vốn tự như vậy, chứ không phải là Thật Tướng 

sanh, Ngũ Uẩn diệt. Bởi lẽ, Ngũ Uẩn vốn tự chẳng sanh, chẳng diệt, nên gọi 

là  “Không tướng”.   

Lại sợ kẻ mê chấp cho rằng tướng  Không  của Ngũ Uẩn tuy chẳng sanh 

diệt, nhưng có nhơ, sạch, nghĩa là [tưởng rằng] phàm phu thuận theo nhiễm 

duyên mà nhơ, thánh nhân thuận theo tịnh duyên mà sạch, nên lại chỉ dạy rõ 

ràng rằng: Ngũ Uẩn của phàm phu cũng chính là tướng Không, Ngũ Uẩn của 

thánh nhân cũng chính là tướng Không, nào có nhơ, sạch ư? 

Lại  sợ  kẻ  mê  chấp  cho  rằng  tướng  Không  của  Ngũ  Uẩn  tuy  chẳng  nhơ 

hay  sạch,  nhưng  có  tăng  -  giảm,  ngỡ  rằng  phàm  phu  mê  nên  sanh  tử  khốc 

liệt, ấy là tăng, đức tướng ẩn lấp, ấy là giảm; do thánh nhân ngộ nên Chiếu 

có công dụng vô tận, đó là tăng, Hoặc nghiệp tiêu vong, đó là giảm. Vì thế, 

lại chỉ dạy rõ ràng rằng: Lúc mê thì cũng chỉ có tướng Không của các pháp 

này, mà lúc ngộ thì cũng chỉ là tướng Không của các pháp này, nào có tăng 

giảm ư? 

Đã nêu rõ sự thật mầu nhiệm nơi Ngũ Uẩn này rồi, liền tiếp tục áp dụng 

rộng  rãi  vào  hết  thảy  pháp  tướng  sai  biệt  để  dung  hội,  dứt  tuyệt  tình  kiến 

[phân  biệt]  thánh  phàm  [sai  khác],  bèn  nói:   “Thị  cố  Không  trung  vô  Sắc” 

cho đến  “diệc vô đắc”.  Thế nhưng, nói  “vô sắc”  cho đến  “vô sở đắc” , há có 

phải  là  đợi  sau  khi  dung  hội,  dứt  tuyệt  [những  kiến  chấp  phân  biệt]  rồi  thì 

chúng mới không có hay sao? Ấy là vì chúng vốn có gì để đạt được! Do vốn 

là không có gì để đạt được nên gọi là Đế. Hiểu thấu sự vô đắc này thì gọi là 

Quán, nhưng nói chung “chẳng lìa Ngũ Uẩn” là cảnh được quán. Lại nữa, dù 

là Cảnh, hay Đế, hay Quán, nói chung đều chẳng rời khỏi một niệm tâm nhỏ 

nhoi hiện tiền. Một tâm rành rành trọn đủ ba nghĩa, Đế chính là Thật Tướng, 

Quán chính là Quán Chiếu, Cảnh chính là Văn Tự, chẳng phân biệt là ngang 

hay dọc, mà cũng chẳng phải là một hay khác, vì thế gọi là  “thâm Bát Nhã”. 



 Bồ  Đề  Tát  Đỏa,  y  Bát  Nhã  Ba  La  Mật  Đa  cố,  tâm  vô  quái  ngại.  Vô 

 quái  ngại  cố,  vô  hữu  khủng  bố,  viễn  ly  điên  đảo  mộng  tưởng,  cứu  cánh 

 Niết Bàn. Tam thế chư Phật y Bát Nhã Ba La Mật Đa cố, đắc A Nậu Đa 

 La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Cố tri Bát Nhã Ba La Mật Đa, thị đại thần chú, 

 thị đại minh chú, thị vô thượng chú, thị vô đẳng đẳng chú, năng trừ nhất 

 thiết khổ, chân thật bất hư. 



Đoạn này nêu lên trọn khắp chư Phật, Bồ Tát để làm chứng, nhằm giảng 

rõ  Bát  Nhã  sâu  xa,  thật  sự  có  thể  độ  thoát  hết  thảy  khổ  ách.  Nghĩa  là  chư 

Như Lai trong quá khứ đã thành tựu môn này, chư Bồ Tát trong hiện tại nay 

mỗi  vị  đều  nhập  viên  minh,  những  người  tu  học  trong  tương  lai  cũng  sẽ  y 

theo pháp như vậy, chứ chẳng phải chỉ mình ngài Quán Thế Âm. 

 “Vô quái ngại” : Kết nghiệp chính là giải thoát, rốt ráo phương tiện tịnh 

Niết Bàn. 

 “Vô khủng bố” : Khổ quả chính là Pháp Thân, rốt ráo tánh tịnh Niết Bàn. 

  “Viễn  ly  điên  đảo  mộng  tưởng” :  Phiền  Hoặc  chính  là  trí  sáng,  rốt  ráo 

viên tịnh Niết Bàn. Nương vào Thật Tướng Bát Nhã đắc Chân Tánh Bồ Đề. 

Nương theo Quán Chiếu Bát Nhã đắc Thật Trí Bồ Đề. Nương theo Văn Tự 

Bát Nhã đắc Phương Tiện Bồ Đề. Bồ Đề là Như Như Trí, Trí ắt phải ngầm 

hợp Lý, Niết Bàn chính là Như Như Lý, Lý ắt phải khế hợp Trí. Vì thế, mới 

nói đại lược nhằm soi rọi lẫn nhau. 

Bát Nhã sâu xa này chính là đại thần chú vì có đủ diệu dụng. Nó là đại 

minh chú vì trí soi rọi tướng. Nó là vô thượng chú vì bản thể là Thật Tướng. 

Nó chính là vô đẳng đẳng chú (chú không có gì sánh bằng) vì không có một 

pháp nào có thể bằng được tâm này. Tâm này có thể bình đẳng với hết thảy 

pháp  vì  có  thể  khiến  cho  chúng  đều  quy  về  Thật  Tướng  ấn.  Tâm  chú  này 

đích  thực  có  thể  trừ  các  khổ  nhân,  khổ  quả  của  sự  phân  biệt  tự  tha,  Phần 

Đoạn, Biến Dịch, chân thật chẳng dối, phải nên tin tưởng chắc thật vậy. 



 Cố thuyết Bát Nhã Ba La Mật Đa chú, tức thuyết chú viết: Yết đế, yết 

 đế, ba la yết đế, ba la tăng yết đế, Bồ Đề tát bà ha. 



Nơi phần Hiển Thuyết trong đoạn trước đã chỉ ra Bát Nhã chính là chú, 

ở đây là Mật Thuyết. Cần biết rằng: Chú chính là Bát Nhã, đã hiển thuyết lại 

còn mật thuyết, Hiển và Mật đều trọn đủ bốn lợi ích Tất Đàn505. Chẳng phiên 

dịch [ý nghĩa của chú] là hay nhất, chớ nên dò dẫm suy lường! 



Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Quyển 4, phần 1 hết 





---o0o--- 

 Phần 2 

6. Quán Thế Âm Bồ Tát Đắc Đại Thế Bồ Tát Thọ Ký Kinh (trích lục) 





Một  thời,  Phật  ngự  trong  Tiên  Nhân  Lộc  Uyển  tại  thành  Ba  La  Nại, 

cùng  với  hai  vạn  đại  tỳ-kheo,  một  vạn  hai  ngàn  vị  Bồ  Tát  nhóm  họp.  Hoa 

Đức Tạng Bồ Tát bạch Phật:  



-  Làm  thế  nào  để  chẳng  thoái  chuyển  nơi  Bồ  Đề  và  năm  thứ  thần 

thông, đắc Như Huyễn tam-muội, dùng phương tiện khéo để  hóa thành các 

thân tùy theo từng  loại chúng sanh  nhằm thành  tựu thiện căn cho  họ,  vì  họ 

thuyết pháp, khiến cho họ đắc Bồ Đề? 



Phật dạy:  



- Thành  tựu  một pháp sẽ đắc Như Huyễn  tam-muội. Một pháp  là  gì? 

Chính  là  không  nương  tựa:  Chẳng  nương  vào  tam  giới,  cũng  chẳng  nương 

vào  bên  trong,  lại  chẳng  nương  vào  bên  ngoài,  từ  vô  sở  y  (không  có  gì  để 

nương tựa) mà đạt được sự quán sát chánh đáng. Đã quán sát chánh đáng rồi, 

liền đắc chánh tận (sự dứt diệt đúng thật), nhưng tri giác chẳng bị tổn giảm. 

Do  tâm  không    giảm,  ắt  sẽ  đạt  đến  chánh  huệ.  Nghĩa  là:  Hết  thảy  pháp  từ 

duyên mà khởi. Nếu không có nhân duyên thì chẳng có pháp được sanh. Tuy 

hết thảy pháp từ nhân duyên mà sanh, nhưng không có gì được sanh. Khéo 

hiểu sâu xa ý nghĩa như vậy rồi thì sẽ biết hết thảy các pháp như huyễn, chỉ 

là  ức  tưởng  ngôn  ngữ,  là  pháp  được  tạo  tác,  biến  hóa  mà  thôi.  [Thấu  hiểu] 

các pháp được tạo tác rốt ráo đều là không, sẽ đắc Như Huyễn tam-muội, có 

thể  hóa  hiện  thân  hình,  tùy  theo  thiện  căn  của  chúng  sanh  mà  thuyết  pháp 

cho họ. 



Hoa Đức Tạng Bồ Tát bạch Phật:  



- Trong đại chúng đây, có Bồ Tát nào đắc tam-muội ấy hay chăng? 



Phật bảo:  



- Di Lặc Bồ Tát, Văn Thù Sư Lợi v.v... sáu mươi vị Chánh Sĩ. 



Lại bạch rằng:  



- Nơi phương khác lại có Bồ Tát nào thành tựu tam-muội như thế hay 

chăng? 



Phật dạy:  



- Trong  thế  giới  An  Lạc  ở  phương  Tây  có  Bồ  Tát,  một  là  Quán  Thế 

Âm,  hai  là  Đắc  Đại  Thế  đắc  tam-muội  này.  Lại  nữa,  nếu  có  Bồ  Tát  nào  từ 

nơi  vị Chánh Sĩ ấy, trong  bảy ngày bảy đêm,  nghe  nhận pháp  này,  liền đắc 

Như Huyễn tam-muội. 



[Hoa] Đức Tạng nói:  



- Cõi ấy ắt có  vô  lượng  Bồ  Tát đắc tam-muội  này,  vì cớ sao? Người 

sanh về cõi ấy đều sẽ đến chỗ vị Chánh Sĩ ấy, nghe nhận pháp này. 



Phật nói:  



- Đúng như vậy! Đúng như thế. Có vô lượng A-tăng-kỳ Bồ Tát từ nơi 

vị Chánh Sĩ ấy đắc tam-muội này. 



[Hoa] Đức Tạng bạch Phật:  



-  Xin  hãy  làm  cho  vị  Chánh  Sĩ  ấy  đến  thế  giới  này  hòng  những  kẻ 

thiện  căn  đã  chín  muồi  được  nghe  thuyết  pháp,  đắc  tam-muội  này.  Lại 

nguyện thấy  A Di  Đà Phật, khiến cho  thiện  nam tử, thiện  nữ  nhân phát  Bồ 

Đề  tâm,  nguyện  sanh  về  cõi  ấy.  Sanh  về  cõi  ấy  rồi  sẽ  trọn  chẳng  thoái 

chuyển nơi A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. 



Khi  ấy,  đức  Thế  Tôn  liền  phóng  quang  từ  tướng  bạch  hào  giữa  mày 

chiếu đến thế giới An Lạc. Đại chúng trong hội này đều thấy A Di Đà Phật, 

Bồ Tát, Thanh Văn, quyến thuộc vây quanh, chói ngời như núi báu, cao rạng 

đặc  biệt  thù  thắng,  oai  quang  rực  rỡ,  chiếu  khắp  các  cõi.  Khi  ấy,  trong  đại 

chúng  này có tám  vạn bốn  ngàn chúng sanh phát  Bồ Đề tâm.  Lúc bấy  giờ, 

Quán Thế Âm và Đắc Đại Thế bạch với đức Phật ấy rằng:  



- Chúng con  nay  muốn đến thế  giới  Sa Bà, lễ bái, cúng  dường  Thích 

Ca Mâu Ni Phật. 



Lại  bảo  với  bốn  mươi  ức  Bồ  Tát  quyến  thuộc  hãy  cùng  qua  nghe 

pháp. Do sức thần thông, mỗi vị đều vì quyến thuộc hóa ra bốn mươi ức đài 

báu  trang  nghiêm.  Các  đài  báu  ấy  ngang  dọc  mười  hai  do-tuần,  vàng,  bạc, 

lưu ly, xích châu, xa cừ, mã não hợp thành. Lại dùng xích châu, chiên-đàn, 

hoa sen xanh, đỏ, vàng, trắng để trang nghiêm, tuôn các thứ hoa. Trên đài có 

tám vạn bốn ngàn hóa ngọc nữ, cầm nhạc khí, hương, hoa. Phía trên có hóa 

Phật,  ba  mươi  hai  tướng,  tám  mươi  vẻ  đẹp.  Lại  treo  những  chuỗi  bằng  các 

thứ  chân  châu,  bày  các  bình  báu  xinh  đẹp,  đựng  đầy  hương  bột.  Các  lọng 

báu xinh đẹp, giăng che phía trên, trồng cây bằng chất báu mầu nhiệm. Tám 

vạn  bốn  ngàn  linh  báu  và  lưới  báu  giăng  phủ  bên  trên.  Giữa  các  cây  có  ao 

bảy báu, nước tám công đức đầy ắp trong ấy, hoa sen bằng các thứ báu, ánh 

sáng  và  màu  sắc  chiếu  ngời  tươi  tắn.  Gió  nhẹ  lay  động  các  hàng  cây  báu, 

phát ra âm thanh vi diệu vượt trỗi thiên nhạc. Mỗi một đài báu quang minh 

chiếu sáng rực tám vạn bốn ngàn do-tuần. 



Khi  ấy,  Quán  Thế  Âm,  Đắc  Đại  Thế  và  các  quyến  thuộc  như  trong 

khoảng  lực  sĩ  co  duỗi  cánh  tay  liền  đến  thế  giới  này.  Dùng  sức  thần  thông 

khiến  cho  thế  giới  này  đất  bằng  phẳng  như  nước,  và  tám  mươi  ức  Bồ  Tát 

trước sau vây quanh. Do đại công đức, trang nghiêm thành tựu, đoan nghiêm 

đặc biệt thù thắng chẳng thể ví dụ được, quang minh chiếu khắp thế giới Sa 

Bà. 



Hoa Đức Tạng nói:  



- Nay trong thế giới Sa Bà này, các đài báu mầu nhiệm trang nghiêm 

như thế là do thần lực của ai? 



Phật dạy:  



- Là  do sức  thần thông của Quán  Thế  Âm và Đắc Đại  Thế. Ông  hãy 

quán hằng hà sa thế giới ở phương Đông, thấy trước mỗi vị Phật ấy đều có 

Quán  Thế  Âm,  Đắc  Đại  Thế  trang  nghiêm  giống  như  trên  đây.  Nam,  Tây, 

Bắc phương, bốn góc, trên dưới cũng giống như thế. 



Hoa Đức Tạng nói:  



- Rất lạ, bạch Thế Tôn! Vị Đại Sĩ này có thể thành tựu tam-muội như 

thế. Hai vị Chánh Sĩ này đã phát Bồ Đề tâm nơi đức Phật nào? 



Phật dạy:  



- Trong  vô  lượng chẳng thể  nghĩ bàn  A-tăng-kỳ kiếp rất  lâu  xa trong 

quá khứ, có thế giới tên là Vô Lượng Đức Tụ An Lạc Thị Hiện, Phật hiệu là 

Kim  Quang Sư Tử Du  Hý, quốc độ trang  hoàng thanh tịnh, so với sự trang 

nghiêm  của  [cõi  nước]  A  Di  Đà  Phật  thì  [sự  trang  nghiêm  trong  cõi  Cực 

Lạc] giống như nước dính trên đầu sợi lông, còn [sự trang nghiêm trong] cõi 

Kim  Quang  Sư Tử  Phật  như  nước  trong  biển  cả.  Khi  ấy,  có  vua  tên  là  Oai 

Đức  phụng  sự  Như  Lai.  Phật  vì  vua  diễn  nói  vô  lượng  pháp  ấn,  như  là 

thương  xót chúng sanh  vô  lượng, trang  nghiêm  Tịnh  Độ  vô  lượng, cho đến 

một  niệm thiện căn đều  nên  hồi  hướng  vô  lượng. Vua ở  nơi  đình  đài trong 

vườn, nhập tam-muội, hai bên vua có hoa sen từ dưới đất trồi lên, hai đồng 

tử (bé trai) hóa sanh trong ấy. Vua dùng kệ hỏi hai đồng tử, yêu cầu họ nói 

ra danh hiệu. Đồng tử bên phải nói kệ đáp:  





 Hết thảy các pháp không, 



 Cớ sao hỏi danh tự? 

  

 Pháp quá khứ đã diệt, 

  

 Pháp tương lai chưa sanh, 

  

 Pháp hiện tại chẳng trụ, 

  

 Nhân giả hỏi tên ai? 





Đồng tử bên trái nói kệ đáp:  



 Tên nào cũng đều không, 

  

 Tên nào cũng chẳng được, 



 Muốn cầu tên chân thật, 

  

 Chưa bao giờ thấy nghe, 

  

 Nói danh tự, ngữ ngôn, 

  

 Đều là giả đặt bày, 

  

 Tôi tên là Bảo Ý, 

  

 Hắn tên là Bảo Thượng. 





Lúc ấy, [hai đồng tử] cùng  vua đi đến chỗ Phật.  Hai đứa trẻ dùng kệ 

hỏi Phật:  



 Làm thế nào cúng dường, 

 Vô thượng Lưỡng Túc Tôn, 

  

 Hoa, hương, các âm nhạc, 

  

 Thức ăn, thuốc, đồ nằm, 

  

 Các cúng dường như thế, 

  

 Thế nào là tối thắng? 

  



Phật nói kệ đáp:  



 Nên phát tâm Bồ Đề, 

  

 Rộng giúp các quần sanh, 

  

 Ví trọn hằng sa kiếp, 

  

 Dâng cúng các Như Lai, 

 Đồ quý đẹp trang nghiêm, 

  

 Và hoan hỷ vâng đội, 

  

 Chẳng bằng dùng từ tâm, 

  

 Hồi hướng nơi Bồ Đề, 

  

 Phước ấy là tối thắng, 

  

 Cúng thứ khác chẳng bằng! 

  

 Vượt trội chẳng thể tính, 

  

 Ắt thành Đẳng Chánh Giác. 





Hai đứa trẻ lại nói kệ rằng:  



 Chư thiên, long, quỷ thần, 

  

 Nghe tôi sư tử hống, 

  

 Nay đối trước Như Lai, 

  

 Hoằng thệ phát Bồ Đề, 

  

 Sanh tử vô lượng kiếp, 

  

 Bổn Tế chẳng thể biết, 

  

 Do vì một chúng sanh, 

  

 Trải số kiếp hành đạo, 

  

 Huống trong các kiếp ấy, 



 Độ thoát vô lượng chúng, 

  

 Tu hành đạo Bồ Đề, 

  

 Mà sanh lòng mỏi mệt, 

  

 Nếu từ nay trở đi, 

  

 Tôi khởi tâm tham dục, 

  

 Sân, si, keo, ganh thảy, 

  

 Chính là lừa Thế Tôn, 

  

 Chẳng khởi tâm Thanh Văn, 

  

 Cũng chẳng cầu Duyên Giác, 

  

 Sẽ trong vạn ức kiếp, 

  

 Đại bi độ chúng sanh, 

  

 Như cõi Phật ngày nay, 

  

 Thanh tịnh diệu trang nghiêm, 

  

 Đến khi con đắc đạo, 

  

 Vượt trỗi ức trăm ngàn. 



  

Phật bảo Hoa Đức Tạng:  



- Vua  Oai  Đức  thuở  ấy  chính  là  thân  ta,  hai  đồng  tử  là  Quán  Âm  và 

Thế Chí. Ở nơi đức Phật ấy, họ phát Bồ Đề tâm đầu tiên. 



Hoa Đức Tạng thưa:  



- Khi  họ  chưa  phát  tâm  đã  thành  tựu  trí  huệ  rất  sâu,  liễu  đạt  danh  tự 

bất khả đắc. 



Phật nói:  



- Cát trong sông Hằng có thể biết được số, còn vị Đại Sĩ này trước kia 

cúng  dường  Phật,  gieo  các  thiện  căn  thì  chẳng  thể  tính  kể  được!  Tuy  chưa 

phát tâm mà đã trang nghiêm chẳng thể nghĩ bàn, ở trong các chúng sanh là 

bậc dũng mãnh nhất. Trong tương lai chẳng thể tính đếm kiếp lâu xa, sau khi 

A Di Đà Phật nhập Niết Bàn, nếu có chúng sanh chẳng thấy Phật, có các Bồ 

Tát  đắc  Niệm  Phật  tam-muội  thì  thường  thấy  A  Di  Đà  Phật.  Sau  khi  Phật 

diệt  độ,  hết  thảy  bảo  vật,  ao  tắm,  hoa  sen,  các  hàng  cây  báu  thường  diễn 

pháp âm chẳng khác  gì Phật.  Khi chánh pháp diệt, sau  nửa  đêm,  lúc tướng 

sáng  xuất  hiện, Quán Thế  Âm  Bồ Tát thành Đẳng Chánh Giác, hiệu  là Phổ 

Quang  Công  Đức  Sơn  Vương  Như  Lai.  Sự trang  nghiêm  nơi  cõi  nước  của 

đức  Phật  ấy  thì  trong  hằng  sa  kiếp  chư  Phật  nói  chẳng  thể  tận.  Đem  so  sự 

trang  nghiêm  trong cõi  nước của  Kim Quang Sư Tử Phật  với cõi  nước của 

Công  Đức  Sơn  Vương  Phật  thì  chẳng  thể  dùng  toán  số  để  sánh  được.  Cõi 

nước Phật ấy không có danh từ Thanh Văn, Duyên Giác, thuần là các Bồ Tát 

đầy ắp trong ấy, có tên là Chúng Bảo Phổ Tập Trang Nghiêm, thọ mạng của 

Như Lai cũng như vậy. 



Khi  ấy,  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  dùng  sức  thần  thông  khiến  cho  chúng 

hội này cùng thấy mười phương vô số chư Phật Thế Tôn đều thọ ký cho họ. 

  

---o0o--- 

7. Bi Hoa Kinh, phẩm Đại Thí và phẩm Thọ Ký 

(trích lục) 

  



Phật bảo Tịch Ý Bồ Tát:  



- Xưa kia, qua khỏi các A-tăng-kỳ kiếp nhiều như cát sông Hằng, thế 

giới  Phật  này  có  tên  là  San  Đề  Lam.  Đại  kiếp  khi  ấy  có  tên  là  Thiện  Trì, 

Chuyển  Luân  Thánh  Vương  tên  là  Vô  Tránh  Niệm.  Vua  có  một  ngàn  con 

trai, Thái Tử thứ nhất tên là Bất Thuấn (vị thứ hai là Đắc Đại Thế, thứ ba là 

Văn Thù, thứ tư là Kim Cang Trí, thứ năm là Hư Không Ấn, thứ sáu là Hư 

Không  Nhật,  thứ  bảy  là  Sư  Tử  Hương,  thứ tám  là  Phổ  Hiền,  thứ  chín  là  A 

Súc,  thứ  mười  là  Hương  Thủ).  Suốt  trọn  ba  tháng,  cúng  dường  Bảo  Tạng 

Như  Lai  và  các  tỳ-kheo  tăng,  dâng  lên  những  thứ  giúp  họ  an  trụ  giống  hệt 

như thánh vương. Một ngàn người con như vậy, mỗi vị đều cúng Phật giống 

như  vị  Thái  Tử  thứ  nhất,  mỗi  vị  đều  phát  tâm,  hoặc  nguyện  làm  Đao  Lợi 

thiên vương, hoặc cầu làm Phạm Vương, hoặc cầu làm Ma Vương, hoặc cầu 

làm Chuyển Luân Thánh Vương, hoặc nguyện giàu to, hoặc cầu làm Thanh 

Văn. Trong các vị vương tử ấy, thậm chí chẳng có một vị cầu chứng Duyên 

Giác, huống hồ cầu Đại Thừa! 



Khi ấy Chuyển  Luân Vương do bố  thí  nên  lại cầu đạt  địa  vị Chuyển 

Luân Vương. Lúc bấy giờ, đại thần là Bảo Hải Phạm Chí, đi trọn khắp chỗ 

của  hết  thảy  mọi  người  trong  cõi  Diêm  Phù  Đề,  xin  những  thứ  cần  dùng, 

trước  hết  muốn  làm  cho  thí  chủ  quy  y  Tam  Bảo,  phát  Bồ  Đề  tâm.  Lại  còn 

khuyên dụ trời, rồng, quỷ thần v.v... phát Bồ Đề tâm. Khi đó, hết thảy chúng 

sanh  không  một  ai  chẳng  nghe  theo  Phạm  Chí  phát  Bồ  Đề  tâm.  Phạm  Chí 

trong  khi  ngủ  say  thấy  mười  phương  hằng  hà  sa  Phật,  mỗi  vị  đều  trao  cho 

hoa  sen  xinh  đẹp.  Trên  mỗi  đài  hoa  hiện  hình  tượng  nhật  luân  (vầng  mặt 

trời), trong  mỗi  nhật  luân đều tỏa ra sáu  mươi  ức ánh sáng chui  vào  miệng 

Phạm  Chí.  Thấy  trong  bụng  có  sáu  mươi  ức  na-do-tha  trăm  ngàn  Bồ  Tát 

ngồi xếp bằng trên hoa sen. Lại thấy vua ấy (tức vua Vô Tránh Niệm) huyết 

bẩn cả thân, ruổi chạy bốn phương, đầu mặt giống lợn, ăn các thứ trùng. Đã 

ăn trùng  xong bèn có vô  lượng chúng sanh đến ăn thân  vua, thọ thân nhiều 

lần cũng đều giống như vậy. Lại thấy các vương tử: Hoặc là mặt lợn, hoặc là 

mặt voi, hoặc là mặt trâu, hoặc  mặt sư tử, hoặc  mặt cáo, sói, báo, hoặc mặt 

khỉ  vượn,  thân  lấm  bẩn  máu,  cũng  đều  ăn  vô  lượng  chúng  sanh.  Lại  có  vô 

lượng  chúng  sanh  đến  ăn  thân  họ,  thọ  thân  nhiều  lượt  cũng  giống  như thế. 

Phạm Chí bèn hướng về đức Phật kể lại đầy đủ, Phật dạy:  



-  Trong  mộng,  ông  thấy  thân  người  mặt  lợn  cho  đến  nhiều  lượt  thọ 

thân là vì có những kẻ si, trụ trong tam phước. Những người như vậy sẽ sanh 

làm ma hay trời, chịu nỗi khổ lui sụt, mất mát. Nếu sanh trong loài người sẽ 

hứng chịu nỗi khổ vì sanh, già, bệnh, chết, ưu bi, áo não, khổ vì yêu thương 

mà bị chia lìa, khổ vì oán ghét mà phải gặp gỡ, khổ vì mong cầu chẳng thỏa. 

Sanh  trong  ngạ  quỷ  sẽ  phải  chịu  khổ  đói  khát.  Sanh  trong  súc  sanh  sẽ  vô 

minh tối tăm, khổ vì bị đứt đầu. Sanh trong địa ngục, chịu các thứ khổ. 



Khi ấy,  Bảo Hải  Phạm Chí khuyên Chuyển  Luân Vương phát Bồ Đề 

tâm xong, lại bạch Thái Tử hãy hồi hướng Bồ Đề. Thái Tử đáp rằng:  



-  Ta  trở  về  cung  trước,  ngồi  ngay  ngắn  tư  duy,  rồi  trở  lại  chỗ  Phật, 

nhất định phát tâm, nguyện giữ lấy các thứ cõi Phật tịnh diệu. 



Lễ Phật lui ra, đến cung điện của chính mình, ở chỗ riêng biệt, tư duy 

tu  tập  các  thứ  trang  nghiêm  cho  thế  giới  Phật  của  chính  mình.  Trong  bảy 

năm ấy, tâm [Thái Tử] không ham muốn, cho đến không có ý tưởng hương, 

vị, xúc, pháp, được thấy mười phương thế giới. Trong mỗi một phương, đối 

với tất cả sự trang nghiêm trong các thế giới Phật nhiều như số vi trần trong 

một  vạn  cõi  Phật,  tùy  theo  những  điều  đã  thấy  mà  chọn  lấy  [điều  mình  ưa 

thích]. Bảy năm sau, Chuyển Luân Thánh Vương được thọ ký làm Phật, hiệu 

là Vô Lượng Thọ. Thái Tử nói:  



- Con nay quán chúng sanh trong địa ngục chịu nhiều khổ não, trong 

chúng trời người, ắt có kẻ tâm có trần cấu. Do tâm có trần cấu, nhiều phen bị 

đọa  trong  ba  ác  đạo. Con  lại  nghĩ  như thế  này:  Các  chúng  sanh  ấy  do  thân 

cận ác  tri  thức  nên thoái thất chánh  pháp,  đọa trong chỗ  tối  tăm to  lớn,  hết 

sạch  các  thiện  căn,  thâu  giữ  các  thứ  tà  kiến  v.v...  tâm  bị  che  lấp,  đi  nơi 

đường tà. 



Bạch Thế Tôn! Con nay dùng đại âm thanh bảo các chúng sanh: ‘Tất 

cả hết thảy thiện căn của tôi hồi hướng hết về A Nậu Đa La Tam Miệu Tam 

Bồ Đề. Nguyện khi tôi hành Bồ Tát đạo, nếu có chúng sanh gặp phải những 

chuyện khổ não, sợ hãi v.v... lui sụt chánh pháp, đọa vào chỗ tối tăm to lớn, 

ưu  sầu,  trơ  trọi,  cùng  quẫn,  không  ai  cứu  giúp,  che  chở,  không  nơi  nương 

tựa, không  nơi  nương ở,  mà  nếu có thể  nghĩ  nhớ đến tôi,  xưng danh tự của 

tôi,  nếu  được  thiên  nhĩ  của  tôi  nghe  thấy,  thiên  nhãn  trông  thấy,  mà  các 

chúng  sanh  ấy  nếu  chẳng  thoát  khỏi  những  khổ  não  đó,  tôi  sẽ  trọn  chẳng 

thành A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề’. 



Lại bạch Phật rằng:  



-  Bạch  Thế  Tôn!  Con  nay  sẽ  lại  vì  chúng  sanh  mà  phát  nguyện  thù 

thắng, cao trỗi. 

Bạch Thế Tôn! Như con  nay chính  mình đã có thể  mau chóng được lợi 

lạc, nguyện cho Chuyển Luân Thánh Vương sau khi hết các A-tăng-kỳ kiếp 

nhiều như cát một sông Hằng thứ nhất rồi, vừa mới bước vào A-tăng-kỳ kiếp 

nhiều  như cát sông  Hằng thứ hai, thế  giới  khi ấy tên  là  An  Lạc. Đại  vương 

thành Phật hiệu là Vô Lượng Thọ, thế giới trang nghiêm, chúng sanh thanh 

tịnh, làm vị vua chánh pháp. Đức Phật Thế Tôn ấy trong vô lượng kiếp làm 

Phật  sự  đã  xong,  việc  làm  đã  hoàn  tất,  nhập  Vô  Dư Niết  Bàn,  cho  đến  khi 

chánh pháp còn tồn tại, thì trong thời gian ấy, con tu Bồ Tát đạo, ngay trong 

khi ấy,  hay  làm  Phật sự. Chánh pháp của  đức Phật ấy diệt  vào đầu đêm thì 

liền ngay cuối đêm, con liền thành A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. 



Bảo Tạng Phật liền thọ ký rằng:  



- Này thiện nam tử! Ông quán trời người và hết thảy chúng sanh trong 

ba  ác  đạo,  sanh  tâm  đại  bi,  vì  muốn  đoạn  các  khổ  não  của  chúng  sanh,  vì 

muốn làm cho chúng sanh trụ trong an lạc. 



Này thiện nam tử! Ta nay đặt tên cho ông là Quán Thế Âm. Khi ông 

hành Bồ Tát đạo đã có trăm ngàn vô lượng ức na-do-tha chúng sanh được lìa 

khổ não. Khi ông làm Bồ Tát đã có thể làm Phật sự lớn lao. Lúc Vô Lượng 

Thọ Phật bát Niết Bàn rồi, khi chánh pháp diệt sạch, cõi ấy sẽ đổi tên thành 

Nhất  Thiết Trân Bảo  Sở Thành Tựu Thế  Giới. Tất cả các thứ trang  nghiêm 

vô lượng vô biên, thế giới An Lạc chẳng thể bằng được! Ông vào cuối đêm, 

trên  tòa  Kim  Cang  dưới  cội  Bồ  Đề,  trong  khoảng  một  niệm,  thành  Đẳng 

Chánh  Giác,  hiệu  là  Biến  Xuất  Nhất  Thiết  Quang  Minh  Công  Đức  Sơn 

Vương  Như  Lai.  Thọ  mạng  của  vị  Phật  ấy  là  chín  mươi  sáu  ức  na-do-tha 

trăm ngàn kiếp. Khi Ngài bát Niết Bàn rồi, chánh pháp trụ thế sáu  mươi ba 

ức kiếp. 



Quán Thế Âm Bồ Tát bạch Phật rằng:  



- Nếu sở nguyện của con được thành tựu thì nay trong lúc con lễ Phật, 

sẽ khiến cho chư Phật trong  mười phương nhiều như cát sông Hằng, mỗi vị 

đều  thọ  ký  cho  con,  cũng  khiến  cho  các  thế  giới  trong  mười  phương  nhiều 

như cát sông Hằng chấn động sáu cách. 



Khi ấy, mười phương thế giới chấn động sáu cách506, các vị Phật trong 

ấy  đều  thọ  ký  cho  [Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát].  Lúc  đó,  Bảo  Tạng  Như  Lai  vì 

Quán Thế Âm Bồ Tát nói kệ rằng:  





 Bậc đại bi công đức, 

  

 Nay hãy nên đứng dậy, 

  

 Đất chấn động sáu cách, 

  

 Và trong các cõi Phật, 

  

 Mười phương các đức Phật  

  

 Đã thọ ký cho ông, 

  

 Ông sẽ thành Phật đạo, 

  

 Vì thế nên hoan hỷ. 





Nhận định: Trong kinh Đại Bi, đức Phật bảo A Nan:  “Quán Thế Âm 

 Bồ Tát trong vô lượng kiếp trước đã thành Phật, hiệu là Chánh Pháp Minh 

 Như  Lai”.   Sự  thọ  ký  trong  kinh  này  chính  là  trong  vô  lượng  kiếp  sau,  kế 

thừa ngôi vị của đức Di Đà, hiệu là Công Đức Sơn Vương Như Lai, chính là 

thị tích507, chẳng còn ngờ chi nữa! Cổ Phật thùy tích, chính là nhằm dạy bảo 

kẻ chẳng biết phát Bồ Đề tâm, lại cầu làm thiên vương, ma vương, Chuyển 

Luân thánh vương, hay mong được giàu to, đến nỗi đầu mặt giống như lợn, 

bị các loài trùng ăn, nhiều lượt thọ thân chẳng có thuở thoát ra. Bậc Đại Bi 

Bồ Tát cảnh tỉnh kẻ si mê, xả thân thành loài vật, há chẳng mổ tim vẩy máu, 

chấn động đất trời ư? Than ôi! Kẻ đọc đến đây chẳng biết cảm kích ân đức, 

ứa lệ thì đáng gọi là kẻ chẳng có tánh người! 

Thế nhưng cảm ân đâu khó, báo ân mới khó! Báo ân như thế nào? Chính 

là phát  Bồ Đề tâm  vậy!  Bồ Đề tâm  nếu  nói  rộng thì  như trong phẩm  Phạm 

Hạnh,  nói  đại  lược  thì  là  Tứ  Hoằng  Thệ,  tách  ra  thì  là  mười  đại  nguyện 

vương,  nói  hợp  lại  thì  chính  là  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Nhưng  nếu  như  có  kẻ 

riêng đối  với  một câu cuối cùng  lại  nghi  ngờ, bảo:  Bồ Đề tâm chân không, 

vô  tướng,  còn  cầu  sanh  Tịnh  Độ  thì  vui  thích,  hâm  mộ  sự  trang  nghiêm, 

chưa khỏi chấp tướng! Bồ Đề tâm lấy đại bi làm gốc, [vậy thì] cầu sanh Tịnh 

Độ chán  lìa đời ác, quá thiếu đại  bi!  Đối  với  những cái  nhìn  nông cạn, thô 

lậu như thế, há cần phải nói rộng rãi những ý nghĩa cao xa, chỉ hỏi những kẻ 

tu  tập  vô  tướng  hiện  thời,  há  có  thể  trong  suốt  bảy  năm  không  ham  muốn 

cho đến không nghĩ đến hương, vị, xúc hay chăng? 



Nhưng Đại Sĩ đã chứng cảnh giới này, vì sao lại nhìn khắp vi trần sự 

trang nghiêm để tùy ý chọn lấy, lại hỏi những kẻ phát nguyện độ sanh hiện 

thời,  có  thể  khiến  cho  những  ai  xưng  danh  mình  liền  được  giải  thoát  hay 

chăng? Đại Sĩ trọn đủ đạo lực này, cớ sao làm bậc Bổ Xứ trong thế giới Cực 

Lạc, được Như Lai thọ ký, lại ban cho danh hiệu Đại Bi? Đại để, những điều 

này đều là vì Đại Sĩ thấy thấu triệt chúng sanh trong đời Mạt chướng nặng, 

nguyện nhẹ, nghiệp sâu, trí cạn; đại chúng đông đảo nói chung đều cầu đời 

này  phú  quý,  đời  sau  sang  cả.  Lại  vì  có  những  kẻ  tà  trí  hâm  mộ  thần  tiên 

ngoài biển, cung tiên trên trời, vì thế chẳng thoát khỏi luân hồi, dễ đọa vào 

ác đạo, [cho nên  Bồ Tát] cảnh tỉnh  họ, khuyên  họ phát  Bồ Đề tâm, biết Bồ 

Đề đáng quý. 

Lại vì có lắm kẻ hiểu lầm Bát Nhã, vứt Có, chấp Không, hoặc chẳng suy 

xét tự lực, [chính  mình còn đang mắc kẹt] dưới giếng [mà toan] cứu người. 

Vì chúng sanh thân cận ác tri thức, lui sụt, đánh  mất chánh pháp, đọa trong 

chỗ tối tăm to lớn, tâm bị tà kiến che lấp mà cảnh tỉnh họ, nguyện cầu sanh 

Tịnh Độ. Bởi lẽ, sanh về Tịnh Độ chính là [sanh về] chốn vui sướng được ở 

cùng một chỗ với các vị thượng thiện nhân, không có bạn ác, chim quý, cây 

báu  thường  nói  pháp  âm,  không  tà  kiến  nào  có  thể  chen  vào  được,  đắc  bất 

thoái chuyển  nơi  Bồ Đề, đại  nguyện dễ thành tựu. Giáo  hóa chúng sanh thì 

phải lấy thân làm gương, đấy chính là lý do “ưa tịnh, chán nhơ”. Lại còn tận 

tình thổ lộ, nhưng người dạy thì ra rả, kẻ nghe lại rẻ rúng, cũng là phụ bạc ân 

sâu rủ lòng thị tích của bậc cổ Phật lắm thay! 

Nếu có kẻ lại bảo: Cớ sao đức Thích Ca Mâu Ni Phật khi làm Phạm Chí 

phát tâm bèn giữ lấy cõi nhơ? Đáp: Như Lai đại giác, lìa hết thảy tánh, há có 

sạch hay nhơ? Giữ lấy tịnh, hay giữ lấy cấu, đều là thuận theo ngôn ngữ của 

thế  tục,  nhằm  thực  hiện  sự  nghiệp  độ  sanh  đó  thôi!  Nhưng  chúng  sanh  có 

muôn  loại khác  nhau,  vì thế thị tích khó thể  theo cùng  một đường  lối. Nếu 

không có Phật Thích Ca thì danh tự Tịnh Độ còn chưa thể được nghe thì lấy 

đâu để niệm Phật cầu sanh? Nếu chẳng có Quán Âm, thì kẻ Kiến Hoặc, Tư 

Hoặc chưa đoạn sạch còn  mong chi  mau chứng  lên  Bất  Thoái?  Nếu  nói cứ 

phải  giữ  lấy  tịnh  chẳng  giữ  lấy  cấu  thì  đức  Thích  Ca  giáng  sanh,  hiện  kim 

thân  sai  khác,  Quán  Âm  ứng  hóa,  hiện  thân  hình  giống  với  chúng  sanh,  từ 

trong cấu hiện tịnh, trong tịnh hiện cấu, phải nói như thế nào đây? Chúng ta 

là  chúng  sanh  khổ  não,  hãy  nên  chuyên  nghĩ  “sanh  tử  là  chuyện  lớn,  vô 

 thường nhanh chóng”, há có nên lầm lạc sanh phân biệt đối với sự ứng hóa 

của Phật,  Bồ Tát ư? Cố nhiên, Đại  Sĩ khuyên  người bỏ trược  lấy tịnh, Như 

Lai  thuyết  pháp  bốn  mươi  chín  năm,  chỗ  nào  cũng  tán  dương  Tịnh  Độ, 

khuyên  con  người  hãy  nên  phát  nguyện  vãng  sanh.  [Chúng  ta]  chẳng  thấu 

hiểu  thánh  tâm,  chẳng  vâng  theo  lời  Phật,  há  chẳng  những  là  cô  phụ  tấm 

lòng cứu độ của Đại Sĩ mà cũng là trên phụ ân Phật, dưới phụ tánh linh của 

chính mình đó vậy! 





---o0o--- 

8. Thỉnh Quán Thế Âm Bồ Tát Tiêu Phục Độc Hại Đà La Ni Kinh 

(trích lục) 





Một thời, đức Phật ngự trong Đại Lâm Tinh Xá ở vườn cây Am La tại 

thành  Tỳ Xá  Ly cùng  với  một  ngàn  hai trăm  năm  mươi  tỳ-kheo, hai  vạn  vị 

Bồ  Tát nhóm  họp. Khi ấy, nhân dân trong nước Tỳ Xá  Ly mắc phải chứng 

bệnh ngặt nghèo to lớn: Một là mắt đỏ như máu, hai là hai tai chảy mủ, ba là 

mũi ứa máu, bốn là đớ lưỡi không nói được, năm là những thứ ăn vào hóa ra 

thô rít, sáu  thức  bế tắc  giống  như người say. Có  năm Dạ Xoa  mặt đen  như 

mực,  nhưng  có  năm  mắt,  răng  nanh  cong  vểnh  lên,  hút  tinh  khí  của  con 

người. 



Trong  thành  có  một  trưởng  giả  tên  là  Nguyệt  Cái  đến  chỗ  Phật  bạch 

rằng:  



-  Nước  này  gặp  phải  bệnh  ác,  lương  y  Kỳ  Bà  tận  hết  đạo  thuật  mà 

chẳng  thể  cứu,  kính  mong  đức  Thế  Tôn  thương  xót  hết  thảy,  cứu  vớt  bệnh 

khổ. 



Đức Thế Tôn bảo rằng:  



- Cách  đây  không  xa,  ở  ngay  tại  Tây  Phương  có  đức  Phật  tên  là  Vô 

Lượng Thọ, có các Bồ Tát tên là Quán Thế Âm, Đại Thế Chí thường do đại 

bi  mà thương xót hết thảy, cứu vớt khổ ách. Ông nên năm vóc gieo sát đất, 

hướng về các Ngài làm lễ, đốt hương, rải hoa, hệ niệm, đếm hơi thở, khiến 

cho  tâm  chẳng  tán  loạn  trong  khoảng  mười  niệm,  vì  chúng  sanh  mà  thỉnh 

đức Phật ấy và hai vị Bồ Tát. 



Lúc đức Phật nói lời ấy, từ trong quang minh của đức Phật, được thấy 

Vô Lượng Thọ Phật và hai vị Bồ Tát. Do thần lực của Như Lai, đức Phật và 

Bồ  Tát đều cùng đến cõi  này, trụ trên  khung cửa thành, phóng  quang  minh 

lớn, chiếu cả thành Tỳ Xá Ly đều biến thành sắc vàng, Người dân Tỳ Xá Ly 

liền  sắp  đặt  cành  dương,  nước  sạch,  dâng  cho  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát.  Đức 

Đại Bi Quán Thế Âm xót thương, cứu giúp, bảo vệ hết thảy chúng sanh nói 

như thế này:  



- Các  ngươi  nên  nhất  tâm  xưng  Nam  Mô  Phật,  Nam  Mô  Pháp,  Nam 

Mô Tăng, Nam Mô Quán Thế Âm Bồ Tát Ma Ha Tát, đại bi, đại danh xưng, 

cứu  giúp,  che  chở  kẻ  khổ  ách.  Xưng  niệm  Tam  Bảo  ba  lượt,  xưng  danh 

Quán Thế  Âm ba  lượt  như thế,  năm  vóc  gieo  xuống  đất,  hướng  về phương 

Tây, nhất tâm nhất ý giữ cho hơi thở được định, chắp tay, nói kệ rằng:  





 Nguyện cứu con khổ ách, 

  

 Đại bi che hết thảy, 

  

 Phóng trọn quang minh sạch, 

  

 Diệt trừ tối si ám, 

  

 Được thoát khổ độc hại, 

  

 Phiền não và các bệnh, 

  

 Ắt đến chỗ của con, 

  

 Ban con đại an lạc, 

  

 Con nay cúi đầu lễ, 

  

 Nghe tên đấng cứu nạn, 

  

 Con nay tự quy y, 

  

 Thế gian từ bi phụ, 

  

 Kính mong nhất định tới, 

  

 Cứu khỏi khổ ba độc, 

  

 Ban sự vui đời này, 

  

 Cùng với đại Niết Bàn, 

  



Liền bạch Phật rằng:  



-  Thần  chú  như  vậy  nhất  định  cát  tường.  Người  nghe  thần  chú  này 

vĩnh  viễn  hết  sạch  các  khổ,  đắc  Niệm  Phật  Định,  hiện  tiền  thấy  Phật.  Con 

nay  nói ra  thần chú “cứu  giúp, che chở chúng sanh” của  mười phương chư 

Phật. 



Nói chú508 xong, người thành Tỳ Xá Ly bình phục như cũ. Khi ấy, đức 

Thế  Tôn  thương  xót  chúng  sanh,  lại  thỉnh  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  nói  Tiêu 

Phục Độc Hại Chú509. Quán Thế Âm đại bi huân tâm, thuyết Phá Ác Nghiệp 

Chướng Tiêu Phục Độc Hại Chú. Phật bảo A Nan:  



- Thần chú này tên là Ban Cho Hết Thảy Chúng Sanh Thuốc Cam Lộ 

Mầu  Nhiệm,  Không  Sợ  Hãi  Bệnh  Tật,  Sợ  Chết  Ngang  Trái,  Sợ  Trói  Buộc, 

Sợ  Tham  Dục,  Sân  Khuể,  Ngu  Si  Ba  Độc.  Vì  vậy,  thế  giới  Sa  Bà  này  đều 

gọi Quán Thế Âm Bồ Tát là Đấng Thí Vô Úy. 



Thành Vương Xá có nữ nhân bị ác quỷ dựa, ta dạy người nữ ấy niệm 

Quán Thế Âm Bồ Tát, thiện tâm tiếp nối, nhập cảnh giới lành. Nên biết sức 

oai  thần  của  vị  Bồ  Tát  này  khuất  phục,  dẹp  tan  quỷ  thần,  được  thấy  sắc 

tượng khôn sánh nơi thân ta. Lúc ấy, nơi mỗi một lỗ chân lông của ta sanh ra 

hoa sen báu, vô số hóa Phật khác miệng cùng tiếng ca ngợi đấng Đại Bi Thí 

Vô Úy. 





Đức Thế Tôn nói kệ rằng:  



 Đại bi, đại danh xưng, 

  

 Bậc cát tường, an lạc, 

  

 Thường nói câu cát tường, 

  

 Cứu giúp kẻ rất khổ, 

  

 Nếu chúng sanh nghe tên, 

  

 Lìa khổ, được giải thoát, 

  

 Cũng dạo chơi địa ngục, 

  

 Đại bi chịu khổ thay, 

  

 Hoặc ở trong súc sanh, 

  

 Hóa thân hình súc sanh, 

  

 Dạy chúng đại trí huệ, 

  

 Khiến phát vô thượng tâm, 

  

 Hiện ra thân ngạ quỷ, 

  

 Tay tuôn sữa thơm đẹp, 

  

 Thí kẻ đói khát ngặt, 

  

 Khiến cho được no đủ. 



 Đại từ, đại bi tâm, 

  

 Dạo chơi trong năm đường, 

  

 Thường dùng thiện tập huệ, 

  

 Phương tiện khéo vô thượng 

  

 Dạy khắp hết thảy chúng, 

  

 Khiến lìa sanh tử khổ, 

  

 Thường đến nơi an lạc, 

  

 Đến bờ đại Niết Bàn. 

  

  

Đức Phật bảo A Nan:  

- Chương cú sáu chữ này  nhất định cát  tường. Nếu có ai  nghe, sẽ được 

đại thiện lợi, đắc vô lượng công đức. 

Trong thành Vương Xá có tỳ-kheo tên Ưu Ba Tư Na ở trong chốn rừng 

lạnh nói với đại chúng:  



- Xưa  kia,  tôi  sát  sanh  vô  lượng,  nghe  chương  cú  sáu  chữ  của  Quán 

Thế Âm Bồ Tát, chánh niệm tư duy, quán sát tâm và tâm mạch, hệ niệm một 

chỗ, thấy Quán Thế Âm Bồ Tát liền được giải thoát, thành A La Hán. Làm 

thế nào để thấy được Quán Thế Âm Bồ Tát và mười phương Phật? Hãy giữ 

cho thân ngay ngắn, tâm ngay thẳng, khiến cho tâm bất động. Dùng bàn tay 

trái  đặt  trên  bàn  tay  phải,  cong  lưỡi  cho  chạm  vòm  họng,  giữ  cho  hơi  thở 

điều hòa, quân bình, chẳng thô, chẳng tán, an tường thong thả đếm từng hơi 

thở  từ  một  đến  mười,  ý  chẳng  phân  tán,  khiến  cho  tâm  sáng  sạch.  Do  sức 

định tâm bằng cách đếm hơi thở ấy, như thuận theo dòng nước chảy, sẽ mau 

thấy được Quán Thế Âm và mười phương Phật. 



Phật bảo các tỳ-kheo:  



- Các ông  muốn uống pháp vị cam lộ vô thượng thì hãy nên tự nhiếp 

thân, ngồi ngay ngắn, chánh thọ, ý chẳng hướng ra ngoài, quán Khổ, Không, 

Vô Thường bại hoại, mòn diệt, chẳng lâu dài, tu năm môn Thiền. Hãy nên tự 

quán  thân:  Từ  đầu  đến  chân,  đối  với  mỗi  đốt  lóng  đều  hệ  niệm,  ngưng  trụ 

chẳng tán, quán sát kỹ càng các lóng  giống  như cây chuối, trong  ngoài đều 

rỗng không. Nên biết Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức cũng giống như thế. 

Khi ấy, Ưu Ba Tư Na hỏi ngài Xá Lợi Phất: 

- Nhãn và Nhãn Thức tương ứng với Sắc, nhiếp trụ như thế nào? Nhĩ và 

Nhĩ Thức tương ứng với Thanh, Tỵ và Tỵ Thức tương ứng với Hương, Thiệt 

và  Thiệt Thức tương  ứng  với Vị, Ý  và  Ý  Thức  tương ứng  với phan duyên, 

nhiếp  trụ  như  thế  nào?  Giặc  Thức  như  khỉ  vượn,  đùa  bỡn  sáu  căn,  duyên 

khắp các pháp, nhiếp trụ như thế nào? 

Ngài Xá Lợi Phất nói:  

- Hãy nên quán Địa Đại, đất không có tánh cứng. Thủy Đại thì tánh nước 

chẳng trụ. Phong Đại thì tánh  gió  vô  ngại, do điên đảo  mà có.  Hỏa Đại thì 

tánh  lửa chẳng thật, nhờ  vào  nhân duyên  mà sanh. Sắc, Thọ, Tưởng,  Hành, 

Thức, mỗi một tánh đều giống nhau. 

Ưu Ba Tư Na bỗng nhiên thấu hiểu, nhập Bát Niết Bàn. Phật bảo Xá Lợi 

Phất:  

-  Nếu  ai  có  tội  nghiệp  từ  đời  trước  và  những  ác  hạnh  cực  nặng  đã  tạo 

trong đời  này, trong  mộng được thấy Quán Thế  Âm  Bồ Tát sẽ như cơn  gió 

mạnh thổi qua mây đóng thành tầng, mây đều trôi tứ tán, [được lìa trọng tội 

ác  nghiệp],  sanh  trước  chư  Phật.  Ta  nay  vì  kẻ  thọ  trì  danh  hiệu  Quán  Thế 

Âm Bồ Tát và chương cú Tiêu Phục Độc Hại vô thượng mà nói kệ tán thán: 



      Nếu ai được nghe danh hiệu ta, 

      Cũng nghe Đại Bi Quán Thế Âm, 

     Tụng trì chú này lìa các ác, 

     Chẳng đọa địa ngục và súc sanh, 

     Hoa sen hóa sanh làm cha mẹ, 

  

 Tâm tịnh mềm mại, không trần cấu, 

  

 Ắt nghe vô thượng đại huệ minh, 

  

 Tâm định như đất chẳng thể động, 

  

 Hết thảy Phật xuất hiện trong đời, 

  

 Vì nhằm an lạc các chúng sanh, 

  

 Thân mỗi một vị, tuy khác miệng, 

  

 Ngồi ngay ngắn trên tòa Kim Cang, 

  

 Miệng phóng quang minh đủ năm màu, 

  

 Lưỡi có hình như cánh hoa sen, 

  

 Tán thán ca ngợi bậc Đại Bi, 

  

 Đấng sư tử điều ngự các pháp, 



 Quán Thế Âm bảo vệ cõi đời, 

  

 Nhất định tiêu tan các độc hại, 

  

 Dẹp trừ sạch hết ba độc căn, 

  

 Thành tựu Phật đạo chẳng còn ngờ, 

  



Thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  được  nghe  danh  tự  tựa  đề  kinh  này  sẽ 

thường được thấy Phật, trọn đủ thiện căn, sanh về cõi Phật thanh tịnh. 





Nhận định: Đây là Như Lai  muốn cho con người hướng về, hâm mộ 

Tây  Phương,  nên  rủ  lòng  ban  truyền  kinh  tiếp  dẫn  này.  Như  trong  kinh  Bi 

Hoa, Phật Di Đà và đức Quán Âm thị hiện làm hạng độn căn nhằm cảnh tỉnh 

con  người  hãy cầu sanh  Tịnh Độ, dụng  ý  giống  hệt.  Ấy  là  vì  mười phương 

Như Lai đều cùng từ một biển diệu trang  nghiêm, ngược dòng thoát ra, bất 

luận phô bày Bổn hay thị hiện Tích, hiện tịnh hay hiện trược, oai lực từ bi, 

công đức, thần thông, mỗi  mỗi đều vô lượng, quyết chẳng có hơn hay kém. 

Như thế thì đối với tai nạn bệnh khổ của hết thảy chúng sanh, bất luận thuộc 

Sự hay Lý, tự chẳng có lẽ nào chỉ riêng đức Quán Âm mới có thể trị được, 

chứ  Phật  Thích  Ca  chẳng  thể  trị  được!  Nhưng  trong  lúc  đức  Phật  và  Văn 

Thù,  Di  Lặc,  hai  vạn  vị  đại  Bồ  Tát  nhóm  họp,  chẳng  trị  bệnh  cho  người 

trong nước ấy,  mà lại dạy họ hãy dốc lòng Thành nơi Tam Thánh, thiết tha 

thỉnh  cầu  Quán  Âm.  Ý  nghĩa  của  việc  dẫn  dụ  con  người  hâm  mộ  ưa  thích 

Tịnh Độ, quy mạng Đại Sĩ là như thế nào vậy? Kinh này lấy “buộc tâm niệm 

Phật”  làm  Tông,  lấy  “hiện  tiền  được  thấy  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  và  mười 

phương Phật” làm Thú510. Các pháp như Sổ Tức, quán nhân duyên v.v... đều 

là trợ hạnh của niệm Phật ! 



(Nếu có kẻ  nghi “nên  lấy trì chú  làm  Tông” tức  là chẳng biết trì chú 

hay trì danh nói chung đều quy về niệm Phật, mà trì danh càng thiết yếu hơn. 

Bởi lẽ, kẻ trì chú ắt phải kiêm trì danh, nhưng người trì danh chẳng cần phải 

kiêm  trì  chú.  Hơn  nữa,  trong  kinh  nhiều  lần  nhắc  tới  chuyện   “xưng  niệm 

 chương cú sáu chữ” , ngài Thiên Thai tuy giải thích là chú lực, nhưng cũng 

dùng kèm thêm thuyết “Phật, Pháp, Tăng, Quán Thế Âm” là sáu chữ. Vì thế, 

biết trì danh càng thiết yếu. 

Hoặc  lại  có  kẻ  nghi  kinh  đặt  nặng  pháp  Sổ  Tức  (đếm  hơi  thở)  và  quán 

nhân duyên, phải coi những pháp ấy là Tông, tức là chẳng biết Tông là nhân, 

còn  Thú  là  quả.  Nhân  và  quả  ắt  phải  tương  ứng,  tướng  trạng  của  sự  chứng 

đắc nơi phép Sổ Tức chẳng qua là tâm nhãn sáng suốt, thấu tỏ, thấy được vật 

ở trong thân. Tướng trạng chứng đắc của  phép quán  nhân duyên chẳng qua 

là thấy mười hai nhân duyên và không Nhân, không Ngã, đều chẳng thể thấy 

Phật trong hiện tiền! Vì thế, [kinh này] lấy niệm Phật làm Tông). 

Người học hãy nhất tâm niệm Phật, chẳng cần phải tham nhiều, chuộng 

rộng, phạm phải điều răn “chớ tạp tu”. Nếu tập khí phiền não quá nặng, cầu 

tịnh tâm trong chốc lát chẳng được thì hãy chọn lựa một pháp để đối trị, làm 

tiền phương tiện cho nhất tâm bất loạn, cố nhiên không gì là chẳng được! Do 

chọn lựa kinh luận nên tôi chép lại mấy điều luận rõ về tướng trạng của kinh 

này ghép vào ngay sau đoạn này để giúp cho việc tu tập. 





Năm môn Thiền còn gọi là Ngũ Đình Tâm Quán: Sổ Tức nhằm trị tán 

loạn, Nhân Duyên Quán nhằm đối trị ngu si, Bất Tịnh Quán trị dâm dục, Từ 

Tâm  Quán  trị  sân  khuể,  Niệm  Phật  trị  chung  các  bệnh,  cho  nên  gọi  là  vua 

của các tam-muội. 



Sách Tiểu Chỉ Quán viết:  “Khi mới nhập Thiền, giữ cho thân yên ổn, 

 tháo đai lưng, dùng chân trái đè lên chân phải, kéo sát gần thân, tay trái đặt 

 trên  tay  phải,  chồng  khít  lên  nhau.  Tiếp  đó,  giữ  thân  ngay  ngắn  khiến  cho 

 xương  sống  đừng  cong,  đừng  ưỡn,  mũi  ngang  với  rốn,  mặt  giữ  ngay  ngắn, 

 môi và răng tựa vào nhau, lưỡi hướng lên vòm họng, nhắm mắt để khỏi thấy 

 ánh sáng bên ngoài. Tiếp đó, điều hòa hơi thở sao cho thở ra hít vào không 

 nghe tiếng, như còn, như mất. Tưởng hơi thở ra vào không chướng ngại nơi 

 trọn khắp lỗ chân lông trên thân. Khi tâm đã yên, nếu bị hôn ám thì chú tâm 

 nơi chót mũi để trị hôn trầm. Nếu tâm chao động thì chú tâm nơi rốn để trị 

 phập phều, tán loạn  (Niệm  Phật  thì  dùng  niệm  lớn  tiếng  tụng  rõ để trị  hôn 

trầm,  dùng  từng  chữ  phân  minh,  từng  tiếng  tương  ứng  với  tâm  để  trị  phập 

phều,  tán  loạn,  so  với  cách  này  càng  tuyệt  hơn).  Như  thế  thì  sẽ  có  thể  trừ 

 được những tật cũ, có thể đạt được Định đạo”. 



Nhân Duyên Quán có nghĩa là các pháp không có tự tánh, cũng chẳng 

từ cái khác sanh, chẳng cùng chung, nhưng chẳng phải là không có nhân. Vì 

thế nói là “vô sanh”, chứ không phải chỉ nói riêng về mười hai nhân duyên. 

Tùy Tự Ý Tam Muội chép:  “Trước hết, quán hơi thở ra vào khắp thân, dần 

 dần  cảm  thấy  thân  này:  Da,  thịt,  gân,  xương  có  những  lỗ  hổng  trọn  khắp, 

 giống như cây chuối. Quán lâu sẽ càng thêm rỗng sáng giống như bọt nước, 

 dần dần mỏng như bong bóng nước, dần  dần mờ nhạt như hình bóng, cuối 

 cùng giống hệt như hư không. Thân này ví như bóng mây, như mây trôi trên 

 không, soi bóng trên mặt  đất.  Mây ví cho  nghiệp đã qua,  bóng ví cho thân 

 hiện tại. Mây tan thì bóng chẳng còn, nghiệp tận thì thân cũng thế, thân vốn 

 không có thể, vô sắc lẫn vô hình, nghiệp đã qua và bóng dáng của thân vốn 

 sẵn thường vắng lặng”. 



Bất  Tịnh  Quán  thì  như  sách  Tọa  Thiền  Tam  Muội  viết:  “Thoạt  đầu 

 quán tóc, lông, móng, răng, máu, thịt, gân, mạch, xương, tủy, gan, phổi, tim, 

 lá lách, thận, bao tử, ruột già, ruột non, phân, tiểu, mũi, rãi, mỡ, não, màng 

 bọc, các thứ bất tịnh như thế. Kế đến quán tướng xanh bầm, phình trương, 

 máu thịt hư nát, nước hôi chảy ròng ròng, giòi bọ đục khoét, coi sắc đẹp như 

 cái túi da thối, sẽ tự chẳng tham đắm”. 



Từ  Tâm  Quán  là  như  sách  [Tọa  Thiền]  Tam  Muội  nói:   “Hành  giả 

 thoạt đầu nghĩ tới các thứ cảnh vui như kẻ lạnh được áo, người nóng được 

 mát,  kẻ  đói  khát  được  ăn  uống,  kẻ  nghèo  hèn  được  phú  quý  v.v...  Nguyện 

 những người thân yêu đều đạt được [những sự vui sướng ấy], buộc tâm nơi 

 lòng  Từ,  chẳng  có  ý  niệm  khác.  Dần  dần  nghĩ  đến  mọi  người,  coi  hết  thảy 

 mọi người đều như kẻ thân yêu, đều nguyện cho họ được vui sướng. Lại nghĩ 

 đến những kẻ oán ghét, tuy họ với ta thù oán, há họ chẳng có điều lành khác 

 đáng  kể  ư?  Chẳng  thể  do  một  điều  oán  mà  mất  sạch  những  điều  tốt  lành 

 khác! Lại nữa, trong đời quá khứ, có thể họ là người thân yêu của ta, chẳng 

 thể kết oán với người  thân!  Lại nghĩ: Nhân từ có công đức khó lường, quả 

 báo  của  sân  độc  đáng  sợ,  khiến  cho  vô  lượng  chúng  sanh  trong  khắp  thế 

 giới đều được vui sướng thì tâm ta mới vui vẻ, đấy là Từ Tâm tam-muội”. 



Nhân Duyên Quán và Bất Tịnh Quán trị chung ba độc tham - sân - si, 

như phẩm Thánh Hạnh trong kinh [Đại Bát] Niết Bàn đã dạy:  

 “Quán  sát  thân  này  từ  đầu  đến  chân,  tóc,  lông,  móng,  răng,  da,  thịt, 

 gân,  xương,  lá  lách,  thận,  tim,  phổi,  gan,  mật,  ruột,  bao  tử,  mạng  mỡ,  óc, 

 màng bọc, tủy xương, mủ, máu, ai là ta? 

  Xương  là  Ngã  ư?  Xương  như  vậy  là  từ  nhân  duyên  sanh,  do  bàn  chân 

 tựa vào xương cổ chân, do xương cổ chân tựa vào xương ống chân, xương 

 ống chân chống vào đầu gối, đầu gối chống vào đùi, đùi chống vào xương 

 chậu,  xương  chậu  chống  vào  eo,  eo  tựa  vào  xương  sống,  xương  sống  đỡ 

 xương  sườn,  xương  sườn  nâng  xương  cổ,  xương  cổ  đỡ  xương  má,  cho  đến 

 xương sọ. Lại do cổ đỡ xương bả vai, bả vai đỡ cánh tay, cánh tay đỡ cổ tay, 

 cổ  tay  nối  bàn  tay,  bàn  tay  đỡ  ngón.  Nếu  hết  thảy  tất  cả  xương  trên  thân 

 tách lìa thì [thân thể sẽ không còn tồn tại nữa, hành giả] sẽ đoạn được ba 

 thứ ham muốn nơi hình mạo, tư thái, sự đụng chạm mềm mịn. Thân như vậy 

 là do nhân duyên bất tịnh cùng nhau hòa hợp tạo thành, vì sao có thể ngồi, 

 đứng dậy, đi, ở, co, duỗi, cúi, ngửa, nhìn, nháy, hít, thở, buồn khóc, vui cười. 

 Trong ấy không có chủ, ai khiến cho nó như thế? 

 Hoặc Thức là Ngã ư? Lại quán Thức này, lần lượt sanh diệt giống như 

 dòng  nước  chảy,  cũng  chẳng  phải  là  Ngã.  Hoặc  hơi  thở  ra  vào  là  Ngã  ư? 

 Lại quán hơi thở này, đúng là tánh của gió, tánh của đất chẳng phải là Ngã, 

 tánh của gió, nước, lửa cũng chẳng phải là Ngã. Thân này hết thảy vô ngã, 

 chỉ có gió tâm, nhân duyên hòa hợp mà thị hiện các thứ. Ví như do sức của 

 thần chú mà biến hiện huyễn thuật, cũng như đàn Không Hầu511 tùy ý vang 

 ra  tiếng  thì sẽ  ở  nơi  đâu  mà  sanh  tham  dục?  Nếu  bị  nhục  mạ  thì  lại ở  nơi 

 đâu mà sanh nóng giận? Ba mươi sáu vật trên thân này bất tịnh, hôi thối, từ 

 chỗ nào mà có kẻ nhục mạ? Nếu người ta đến đánh thì cũng nên tư duy như 

 vậy, chớ nên nổi giận. Quán như thế rồi sẽ trụ trong địa vị Kham Nhẫn” . 



---o0o--- 

9. Phật Thuyết Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh 

(lược trích) 





Vy Đề Hy bạch Phật:  



- Chúng sanh đời vị lai nên quán Vô Lượng Thọ Phật và hai vị Bồ Tát 

như thế nào? 



Phật dạy:  



- Hãy  nên tưởng  hoa sen trên ao bảy báu. Trên  mỗi  một cánh  hoa ấy 

tưởng có màu của trăm thứ báu, có tám vạn bốn ngàn đường gân giống như 

nét vẽ cõi trời, mỗi đường gân có tám vạn bốn ngàn ánh sáng. Cánh hoa nhỏ 

có kích thước là hai trăm năm mươi do-tuần. Hoa sen như vậy có đủ tám vạn 

bốn  ngàn  cánh,  trong  mỗi  một  cánh  có  trăm  ức  Ma  Ni  châu  vương  chiếu 

sáng  ngời.  Mỗi  một  viên  Ma  Ni  châu  phóng  ra  một  ngàn  tia  quang  minh. 

Ánh  sáng  ấy  như  cái  lọng  do  bảy  báu  hợp  thành  phủ  khắp  mặt  đất.  Báu 

Thích Ca Tỳ Lăng Già dùng để làm đài, tám vạn báu Kim Cang Chân Thúc 

Ca  và  báu  Phạm  Ma  Ni,  lưới  chân  châu  đẹp  đẽ  dùng  để  trang  hoàng.  Trên 

đài có bốn trụ tràng báu, như trăm ngàn vạn ức núi Tu Di. Trên tràng giăng 

lưới báu như cung trời Dạ Ma, có năm trăm ức bảo châu vi diệu chiếu sáng 

ngời. Mỗi một viên châu có tám vạn bốn ngàn ánh sáng,  mỗi  một ánh sáng 

tỏa  ra  tám  vạn  bốn  ngàn  sắc  vàng  khác  nhau.  Mỗi  một  sắc  vàng  trọn  khắp 

cõi báu, biến hóa khắp nơi, mỗi sắc vàng đều biến hiện hình tướng khác biệt, 

hoặc hiện thành đài Kim Cang, hoặc thành lưới chân châu, hoặc là mây gồm 

nhiều loại hoa để làm Phật sự trong mười phương. 

Kế đó, hãy nên tưởng Phật, vì sao vậy? Chư Phật Như Lai là thân pháp 

giới,  vào  trong  tâm  tưởng  của  hết  thảy  chúng  sanh.  Vì  vậy,  khi  tâm  các 

ngươi  tưởng  Phật  thì  tâm  ấy  chính  là  ba  mươi  hai  tướng,  tám  mươi  vẻ  đẹp 

tùy  hình, tâm ấy  làm Phật thì tâm ấy  là Phật. Biển Chánh  Biến Tri của chư 

Phật từ tâm tưởng sanh. Vì thế, hãy nên một lòng hệ niệm, quán kỹ đức Phật 

ấy. 



A Nan nên biết! Thân của Vô Lượng Thọ Phật có màu như trăm ngàn 

vạn  ức  vàng Diêm  Phù Đàn trong cõi trời  Dạ Ma. Thân Phật cao sáu  mươi 

vạn  ức  na-do-tha  hằng  hà  sa  do-tuần.  Bạch  hào  giữa  hai  mày  uyển  chuyển 

cuộn  theo  chiều  bên  phải  như  năm  quả  núi  Tu  Di.  Mắt  Phật  như  nước  bốn 

biển,  xanh  trắng  phân  minh.  Các  lỗ  chân  lông  trên  thân  tỏa  ra  quang  minh 

như núi Tu Di. Viên quang của đức Phật ấy như trăm ức tam thiên đại thiên 

thế  giới.  Trong  viên  quang  có  trăm  vạn  ức  na-do-tha  hằng  hà  sa  hóa  Phật. 

Mỗi  một  hóa  Phật  cũng  có  vô  số  hóa  Bồ  Tát  rất  đông  để  làm  thị  giả.  Vô 

Lượng  Thọ  Phật có tám  vạn bốn  ngàn tướng.  Trong  mỗi  một tướng đều có 

tám vạn bốn ngàn tùy hình hảo. Trong mỗi một hảo, lại có tám vạn bốn ngàn 

quang  minh.  Mỗi  một  quang  minh  chiếu  khắp  chúng  sanh  niệm  Phật  trong 

mười  phương  thế  giới,  nhiếp  thủ  chẳng  bỏ.  Quang  minh,  tướng  hảo  ấy  và 

các  vị  hóa  Phật  chẳng  thể  nói  trọn,  chỉ  nên  ức  tưởng,  khiến  cho  tâm  nhãn 

được thấy. Thấy sự ấy rồi liền thấy mười phương hết thảy chư Phật. Do thấy 

chư  Phật  nên  gọi  là  Niệm  Phật  tam-muội.  Quán  như  thế  gọi  là  Quán  Nhất 

Thiết Phật Thân. Do quán thân Phật mà cũng thấy được tâm Phật. Tâm Phật 

đại từ bi, dùng Vô Duyên Từ nhiếp các chúng sanh. Người quán như vậy bỏ 

thân, sanh sang đời khác, sẽ sanh ở  trước  Phật, đắc Vô Sanh Nhẫn. Vì  thế, 

người trí hãy nên buộc lòng, quán kỹ Vô Lượng Thọ Phật. 

Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật  từ  một  tướng  hảo  để  nhập  quán,  chỉ  quán 

tướng  bạch  hào  giữa  hai  mày  cho  thật  rõ  ràng.  Thấy  được  tướng  bạch  hào 

giữa  hai  mày  thì  tám  vạn  bốn  ngàn  tướng  hảo  sẽ  tự  nhiên  hiện.  Thấy  Vô 

Lượng  Thọ  Phật  chính  là  thấy  mười  phương  vô  lượng  chư  Phật.  Do  được 

thấy vô lượng chư Phật nên chư Phật hiện tiền thọ ký. 

Kế đó, lại nên quán Quán Thế Âm Bồ Tát. Vị Bồ Tát này thân cao tám 

mươi vạn ức na-do-tha do-tuần, thân  màu vàng tía, đỉnh đầu có nhục kế, cổ 

có  viên  quang,  mỗi  phía  đều  tỏa  rộng  đến  trăm  ngàn  do-tuần.  Trong  viên 

quang ấy có năm trăm hóa Phật giống như Thích Ca Mâu Ni Phật. Mỗi một 

hóa Phật có năm trăm hóa Bồ Tát, vô lượng chư thiên để làm thị giả. Trong 

ánh  sáng  tỏa  khắp  quanh  thân,  chúng  sanh  trong  năm  đường,  hết  thảy  sắc 

tướng đều hiện trong ấy. Trên đỉnh đầu dùng báu Tỳ Lăng Già Ma Ni để làm 

mão trời, trong mão trời có một vị hóa Phật đứng, cao hai mươi lăm do-tuần. 

Quán Thế Âm Bồ Tát sắc mặt như vàng Diêm Phù Đàn, tướng bạch hào 

giữa hai mày có đủ màu của bảy thứ báu, tỏa ra tám vạn bốn ngàn thứ quang 

minh. Mỗi một quang minh có vô lượng vô số trăm ngàn hóa Phật. Mỗi một 

hóa  Phật  có  vô  số  hóa  Bồ  Tát  làm  thị  giả,  biến  hiện  tự  tại  đầy  khắp  mười 

phương  thế  giới.  Tay  Bồ  Tát  có  màu  như  hoa  sen  hồng,  có  tám  mươi  ức 

quang minh vi diệu dùng làm chuỗi ngọc. Trong những chuỗi ngọc ấy, hiện 

khắp  hết  thảy  các  sự  trang  nghiêm.  Lòng  bàn  tay  có  màu  của  năm  trăm  ức 

hoa sen nhiều  màu. Mười đầu  ngón tay,  mỗi  một đầu ngón có tám  vạn bốn 

ngàn đường vân giống như nét ấn. Mỗi một vạch có tám vạn bốn ngàn màu. 

Mỗi  một  màu có tám  vạn bốn  ngàn ánh sáng, ánh sáng ấy  mềm  mại, chiếu 

khắp hết thảy. Bồ Tát dùng tay báu ấy để tiếp dẫn chúng sanh. 

Khi Ngài giở chân lên, dưới chân có tướng bánh xe ngàn căm, tự nhiên 

hóa  thành  năm  trăm  ức  đài  quang  minh.  Khi  đặt  chân  xuống,  có  hoa  Kim 

Cang  Ma  Ni  rải  rắc  hết  thảy,  không  đâu  chẳng  trọn  khắp.  Nơi  những  thân 

tướng khác, các thứ hảo trọn đủ giống như Phật chẳng khác biệt, chỉ có nhục 

kế trên đỉnh đầu  và Vô  Kiến Đảnh  Tướng là chẳng bằng  Phật. Người quán 

như vậy chẳng gặp các họa, tịnh trừ nghiệp chướng, trừ tội trong vô số kiếp 

sanh  tử.  Vị  Bồ  Tát  như  vậy  chỉ  nghe  tên  Ngài  đã  được  vô  lượng  phước, 

huống  hồ quán kỹ! Nếu  muốn quán tưởng, trước  hết  hãy quán  nhục kế, rồi 

quán mão trời, những tướng khác cũng theo thứ tự mà quán. 



Kế đó, quán Đại Thế Chí Bồ Tát. Vị Bồ Tát thân lượng lớn nhỏ cũng 

như  Quán  Thế  Âm,  viên  quang  mỗi  phía  rộng  một  trăm  hai  mươi  lăm  do-

tuần, chiếu xa hai trăm năm mươi do-tuần, quang minh khắp thân chiếu thấu 

các cõi trong mười phương, [các cõi ấy đều hóa] thành màu vàng tía, chúng 

sanh hữu duyên thảy đều được thấy. Chỉ thấy được ánh sáng nơi một lỗ chân 

lông của  vị  Bồ  Tát thì sẽ  liền thấy quang  minh tịnh diệu của  mười phương 

vô lượng chư Phật. Vì thế, vị Bồ Tát này tên là Vô Biên Quang. Ngài dùng 

ánh  sáng  trí  huệ  chiếu  khắp  hết  thảy,  khiến  cho  lìa  tam  đồ,  đắc  vô  thượng 

lực.  Vì  thế,  vị  Bồ  Tát  này  có  hiệu  là  Đại  Thế  Chí.  Mão  trời  của  vị  Bồ  Tát 

này có năm trăm hoa báu; mỗi một hoa báu có năm trăm đài báu. Trong mỗi 

một đài, tướng cõi  nước tịnh  diệu rộng  lớn của  mười phương chư Phật đều 

hiện trong ấy. Nhục kế trên đỉnh giống như hoa Bát-đầu-ma512. Trên nhục kế 

có một bình báu chứa đầy quang minh, hiện khắp các Phật sự. Những tướng 

khác nơi thân giống hệt như Quán Thế Âm chẳng khác gì. 

Khi  vị  Bồ Tát này  đi,  mười phương thế  giới  hết thảy chấn  động. Trong 

lúc cõi đất lay động, có năm trăm ức hoa báu, mỗi một hoa báu trang nghiêm 

cao rộng rõ ràng như thế giới Cực Lạc. Khi vị Bồ Tát này ngồi, các cõi nước 

bảy báu cùng  lúc  lay động từ cõi  Kim Quang Phật ở phương  dưới cho đến 

cõi Quang Minh Vương Phật ở phương trên. Trong khoảng ấy, vô lượng vi 

trần số phân thân của Vô Lượng Thọ Phật, phân thân của Quán Thế Âm Bồ 

Tát  và  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  đều  vân  tập  về  cõi  nước  Cực  Lạc,  đầy  nghẹt 

không trung, ngồi trên tòa hoa sen, diễn nói diệu pháp độ chúng sanh khổ. 

Người  quán  như  thế  sẽ  trừ  tội  trong  vô  số  kiếp  A  Tăng  Kỳ  sanh  tử, 

chẳng ở trong thai bào, thường dạo nơi các cõi nước tịnh diệu của chư Phật. 

Nếu ai chí tâm, muốn sanh về Tây Phương thì trước hết hãy quán tượng Vô 

Lượng  Thọ  Phật  cao  một  trượng  sáu  đứng  trên  mặt  nước  ao.  Như  đã  nói 

trong phần  trên, thân  lượng [của  A Di Đà  Phật]  vô biên, tâm  lực của phàm 

phu chẳng thể quán được. Nhưng do sức túc nguyện của đức Như Lai ấy, hễ 

có  ai  nhớ  tưởng  ắt  sẽ  được  thành  tựu.  Chỉ  tưởng  Phật  tượng  sẽ  được  vô 

lượng phước, huống hồ lại quán thân tướng đầy đủ của Phật. A Di Đà Phật 

thần  thông  như  ý,  trong  mười  phương  cõi  biến  hiện  tự  tại.  Hoặc  hiện  thân 

lớn  đầy  chật  hư  không,  hoặc  hiện  thân  nhỏ  một  trượng  sáu,  tám  thước. 

Những thân hình được hiện đều là sắc vàng ròng. Hóa Phật trong viên quang 

và các hoa sen báu như trong phần trên đã nói. Quán Thế Âm Bồ Tát và Đại 

Thế Chí  Bồ  Tát hết thảy chỗ  nơi thân  giống  hệt  nhau, chúng sanh chỉ  quán 

tướng nơi đầu sẽ biết là Quán Thế Âm hoặc biết là Đại Thế Chí. Hai vị Bồ 

Tát này giúp A Di Đà Phật giáo hóa khắp hết thảy. 



Thượng Phẩm Thượng Sanh là nếu có chúng sanh nguyện sanh về cõi 

ấy, phát ba thứ tâm, liền được vãng sanh: Một là chí thành tâm, hai là thâm 

tâm, ba là hồi hướng phát nguyện tâm. Người đầy đủ ba tâm này ắt sanh về 

cõi  ấy.  Lại  có  ba  loại  chúng  sanh  sẽ  được  vãng  sanh.  Một  là  từ tâm  không 

giết, đủ các giới hạnh; hai là đọc tụng kinh điển Đại Thừa Phương Đẳng, ba 

là tu  hành sáu  niệm513, hồi  hướng, phát  nguyện,  nguyện sanh  về cõi ấy. Đủ 

các  công  đức  này  từ  một  ngày  cho  đến  bảy  ngày  thì  liền  được  vãng  sanh. 

Khi sanh về cõi ấy, do người này tinh tấn, dũng mãnh, A Di Đà Như Lai và 

Quán Thế Âm, Đại Thế Chí, vô số hóa Phật, trăm ngàn tỳ-kheo, Thanh Văn 

đại  chúng,  vô  lượng  chư  thiên,  cung  điện  bảy  báu.  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát 

cầm đài  Kim Cang cùng Đại  Thế Chí  Bồ  Tát đến trước  hành  giả.  A Di Đà 

Phật phóng đại quang  minh, chiếu  vào thân  hành  giả, và các  vị  Bồ  Tát đều 

đưa tay nghênh tiếp. Quán Thế Âm, Đại Thế Chí và vô số Bồ Tát khen ngợi 

hành  giả, khuyến tấn tâm  người ấy.  Hành  giả  thấy  rồi,  hoan  hỷ,  hớn  hở, tự 

thấy thân mình ngồi trên đài Kim Cang, theo sau đức Phật như trong khoảng 

khảy  ngón tay sanh  về cõi kia. Sanh  về cõi kia  rồi, thấy sắc thân của  Phật, 

các tướng trọn đủ, thấy các Bồ Tát sắc tướng trọn đủ, quang minh, rừng báu, 

diễn  nói  diệu  pháp.  Nghe  rồi  liền  ngộ  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn,  trong  khoảnh 

khắc,  phụng  sự  khắp  chư  Phật,  trong  trọn  khắp  mười  phương,  ở  trước  chư 

Phật  lần  lượt được thọ ký, trở  về  nước  mình, đắc  vô  lượng trăm  ngàn  môn 

đà-la-ni. 



Người Thượng Phẩm Trung Sanh khéo hiểu nghĩa thú, chẳng cần thọ 

trì,  đọc  tụng  kinh  điển  Phương  Đẳng,  đối  với  Đệ  Nhất  Nghĩa,  tâm  chẳng 

kinh  sợ,  tin  sâu  nhân  quả514,  chẳng  báng  Đại  Thừa.  Dùng  công  đức  ấy  hồi 

hướng  nguyện  cầu  sanh  về  cõi  Cực  Lạc.  Người  hành  hạnh  này  lúc  lâm 

chung,  A  Di  Đà  Phật  và  Quán  Thế  Âm,  Đại  Thế  Chí,  vô  lượng  đại  chúng, 

quyến thuộc vây quanh, cầm đài tử kim (vàng tía) đến trước hành giả, khen 

rằng:  “Pháp  tử!  Ngươi  hành  Đại  Thừa,  hiểu  Đệ  Nhất  Nghĩa.  Vì  thế,  nay  ta 

đến đón ngươi”, Ngài cùng với một ngàn vị hóa Phật, cùng lúc xòe tay [tiếp 

dẫn].  Hành  giả  tự thấy  ngồi  trên  đài  tử kim,  chắp  tay,  khen  ngợi  chư  Phật, 

như trong  khoảng  một  niệm  liền  sanh  trong  ao  bảy  báu  nơi  cõi  kia.  Đài  tử 

kim  ấy  như  hoa  sen  to,  qua  một  đêm  mới  nở.  Hành  giả  thân  có  màu  như 

vàng tía được trau giồi, dưới chân có hoa bảy báu, Phật và Bồ Tát đều cùng 

lúc phóng quang chiếu vào thân hành giả, mắt [người ấy] liền được mở sáng. 

Do  những  điều  tu  tập  từ  trước,  nghe  khắp  các  âm  thanh  thuần  nói  về  Đệ 

Nhất Nghĩa Đế rất sâu, liền từ đài vàng bước xuống, lễ Phật, chắp tay, khen 

ngợi Thế Tôn. Sau bảy ngày, ngay lập tức liền được đắc Bất Thoái Chuyển 

nơi  A  Nậu  Đa  La  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề.  Ngay  lập  tức  liền  có  thể  bay  đi, 

đến  khắp  mười  phương,  phụng  sự  khắp  chư  Phật.  Ở  chỗ  chư  Phật,  tu  các 

tam-muội, trải qua một tiểu kiếp đắc Vô Sanh Nhẫn, hiện tiền thọ ký. 



Người  Thượng  Phẩm  Hạ  Sanh  cũng  tin  nhân  quả,  chẳng  báng  Đại 

Thừa,  nhưng  chỉ  phát  vô  thượng  đạo  tâm,  dùng  công  đức  ấy  hồi  hướng 

nguyện cầu sanh về cõi Cực Lạc. Khi hành giả lâm chung, A Di Đà Phật và 

Quán Thế Âm, Đại Thế Chí cùng với các vị Bồ Tát cầm hoa sen vàng, hóa 

ra năm trăm vị Phật, đến đón người ấy. Năm trăm vị hóa Phật cùng lúc đưa 

tay nghênh đón, khen rằng: “Pháp tử! Ngươi nay thanh tịnh phát vô thượng 

đạo tâm, ta đến đón ngươi”. Khi thấy việc này, người ấy liền thấy thân mình 

ngồi  trên  hoa  sen  vàng.  Ngồi  xong,  hoa  khép  lại,  theo  sau  Thế  Tôn,  liền 

được sanh vào ao bảy báu. Qua một ngày một đêm, hoa sen mới nở. Trong 

vòng  bảy  ngày,  bèn  được  thấy  Phật.  Tuy  thấy  thân  Phật,  nhưng  tâm  chẳng 

hiểu  rõ các  tướng  hảo.  Sau  hai  mươi  mốt  ngày  mới  thấy  rõ ràng,  nghe  các 

âm thanh đều diễn diệu pháp, trải khắp mười phương, cúng dường chư Phật. 

Ở  trước  chư  Phật  nghe  pháp  rất  sâu.  Trải  qua  ba  tiểu  kiếp  đắc  bách  pháp 

minh môn515, trụ Hoan Hỷ Địa. 



Hạng  Trung  Phẩm  Thượng  Sanh  là  nếu  có  chúng  sanh  thọ  trì  Ngũ 

Giới, trì Bát Giới Trai (Bát Quan Trai Giới), tu hành các giới, chẳng tạo Ngũ 

Nghịch, không có các lầm lỗi. Đem thiện căn ấy hồi hướng nguyện cầu sanh 

về  Tây  Phương Cực  Lạc thế  giới.  Khi  lâm chung,  A Di Đà Phật  và các tỳ-

kheo  quyến  thuộc  vây  quanh,  phóng  ánh  sáng  sắc  vàng,  đến  chỗ  người  ấy, 

diễn thuyết  Khổ,  Không, Vô  Thường, Vô  Ngã, khen  ngợi  xuất  gia được  lìa 

các khổ. Hành giả thấy rồi, tâm hết sức hoan hỷ, tự thấy thân mình ngồi đài 

hoa  sen,  quỳ  dài516  chắp  tay,  lễ  Phật.  Trong  khi  chưa  ngẩng  đầu  lên,  liền 

được sanh về thế giới Cực Lạc. Hoa sen liền nở. Trong khi hoa nở, nghe các 

thứ  âm  thanh  khen  ngợi  Tứ Đế,  ngay  lập  tức  liền  đắc  đạo  A  La  Hán,  Tam 

Minh, Lục Thông, đủ tám giải thoát. 



Trung  Phẩm  Trung  Sanh  là  nếu  có  chúng  sanh  trong  một  ngày  một 

đêm,  trì  tám  trai  giới,  hoặc  một  ngày  một  đêm  giữ  giới  Sa  Di517,  hoặc  một 

ngày một đêm giữ Cụ Túc Giới518, oai nghi không thiếu. Dùng công đức ấy 

hồi hướng phát nguyện cầu sanh về cõi Cực Lạc, giới hương huân tu. Hành 

giả như thế lúc lâm chung, thấy A Di Đà Phật và các quyến thuộc phóng ánh 

sáng sắc vàng, cầm  hoa sen bảy báu, đến trước  hành  giả.  Hành  giả tự  nghe 

trên hư không có tiếng khen ngợi: “Thiện nam tử! Như ngươi là người lành, 

do tùy thuận lời dạy của tam thế chư Phật nên ta đến đón ngươi”. Hành giả 

thấy ngồi trên hoa sen, hoa sen liền khép lại, sanh về Tây Phương Cực Lạc 

thế  giới ở trong ao  báu. Sau bảy  ngày  hoa  mới  nở.  Hoa đã  nở rồi,  mở  mắt, 

chắp  tay,  khen  ngợi  Thế  Tôn,  nghe  pháp  hoan  hỷ,  đắc  Tu  Đà  Hoàn.  Nửa 

kiếp sau thành A La Hán. 



Trung  Phẩm  Hạ  Sanh  là  nếu  có  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  hiếu 

dưỡng cha mẹ, hành hạnh nhân từ của thế gian. Người ấy khi lâm chung gặp 

thiện  tri  thức  vì  người  ấy  rộng  nói  những  sự  vui  trong  cõi  A  Di  Đà  Phật, 

cũng  nói  bốn  mươi  tám  nguyện  của  tỳ-kheo  Pháp  Tạng.  Nghe  chuyện  ấy 

xong  liền  mạng  chung,  ví  như trong  khoảng  tráng  sĩ  co  duỗi  cánh  tay,  liền 

sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới. Sau bảy ngày gặp Quán Thế Âm và 

Đại Thế Chí, nghe pháp hoan hỷ, đắc Tu Đà Hoàn. Qua một tiểu kiếp thành 

A La Hán. 



Hạ  Phẩm  Thượng  Sanh  là  nếu có chúng sanh  làm các  nghiệp ác, tuy 

chẳng phỉ báng kinh điển Phương Đẳng, nhưng người ngu như thế tạo nhiều 

pháp ác, chẳng hề hổ thẹn. Lúc lâm chung, gặp thiện tri thức, vì người ấy nói 

danh  hiệu  tựa  đề  của  mười  hai  bộ  kinh  Đại  Thừa.  Do  nghe  danh  hiệu  các 

kinh  như  thế,  trừ  khử  ác  nghiệp  cực  nặng  trong  ngàn  kiếp.  Bậc  trí  lại  dạy 

người ấy chắp tay, xưng “Nam Mô A Di Đà Phật”. Do xưng danh hiệu Phật, 

trừ tội trong năm mươi ức kiếp sanh tử. Lúc bấy giờ, đức Phật ấy liền sai hóa 

Phật,  hóa  Quán  Thế  Âm,  hóa  Đại  Thế  Chí,  đến  trước  hành  giả,  khen  rằng: 

“Này thiện  nam tử!  Do ngươi  xưng danh hiệu Phật, các tội tiêu diệt, ta đến 

đón  ngươi”.  Nói  lời  ấy  xong,  hành  giả  liền  thấy  quang  minh  của  hóa  Phật 

trọn  khắp  trong  phòng.  Thấy  xong  hoan  hỷ  liền  mạng  chung,  cưỡi  hoa  sen 

báu, theo sau hóa Phật, sanh trong ao báu. Trải qua bốn mươi chín ngày, hoa 

sen bèn nở. Trong khi hoa nở, Đại Bi Quán Thế Âm Bồ Tát và Đại Thế Chí 

Bồ Tát phóng đại quang minh, ở trước người ấy, vì họ nói mười hai bộ kinh 

rất  sâu.  Nghe  xong  tin  hiểu,  phát  vô  thượng  đạo  tâm.  Sau  mười  tiểu  kiếp, 

trọn đủ bách pháp minh môn, được nhập Sơ Địa. 



Hạ Phẩm Trung Sanh là nếu chúng sanh hủy phạm Ngũ Giới, Bát Giới 

và  Cụ  Túc  Giới.  Kẻ  ngu  như thế  trộm  vật  Tăng  Kỳ519,  ăn  cắp  vật  của  hiện 

tiền tăng, thuyết  pháp bất tịnh, chẳng  hề  hổ thẹn, dùng các ác  nghiệp  để tự 

trang  nghiêm.  Tội  nhân  như  thế  do  vì  ác  nghiệp  đáng  đọa  địa  ngục.  Lúc 

mạng sắp hết, các thứ lửa địa ngục cùng lúc hiện đến, gặp thiện tri thức do 

lòng  đại  từ  bi  vì  kẻ  ấy  khen  nói  thập  lực  oai  đức  của  A  Di  Đà  Phật,  khen 

ngợi  rộng  rãi  quang  minh,  thần  lực  của  đức  Phật  ấy,  cũng  như  khen  ngợi 

Giới, Định, Huệ, Giải Thoát, Giải Thoát Tri Kiến. Người ấy nghe xong, trừ 

được tội trong tám mươi ức kiếp sanh tử. Lửa mạnh địa ngục hóa thành gió 

nhẹ  mát  rượi,  thổi  các  hoa  trời,  trên  mỗi  hoa  đều  có  hóa  Phật,  hóa  Bồ  Tát 

đón tiếp người ấy. Như trong khoảng một niệm, liền được sanh vào trong ao 

bảy  báu,  ở  trong  hoa  sen  trải  qua  sáu  kiếp  hoa  sen  mới  nở.  Quán  Thế  Âm, 

Đại Thế Chí dùng tiếng Phạm âm an ủi người ấy, vì người ấy nói kinh điển 

Đại Thừa rất sâu. Nghe pháp ấy xong, ngay lập tức liền phát vô thượng đạo 

tâm. 



Hạ Phẩm Hạ Sanh là nếu có chúng sanh chẳng làm thiện nghiệp, [mà 

tạo] Ngũ Nghịch, Thập Ác, trọn đủ các điều bất thiện. Kẻ ngu như thế do ác 

nghiệp  nên  đáng  đọa  vào  ác  đạo  trải  qua  nhiều  kiếp,  chịu  khổ  vô  cùng. 

Người ngu như thế tới lúc lâm chung gặp thiện tri thức an ủi nhiều cách, vì 

kẻ  ấy  nói  diệu  pháp,  dạy  kẻ  ấy  niệm  Phật520.  Kẻ  ấy  bị  sự  khổ  bức  bách, 

chẳng  thể  niệm  Phật,  thiện  hữu  bảo  rằng:  “Nếu  ngươi  chẳng  thể  yên  định 

niệm đức Phật ấy thì hãy nên xưng danh Vô Lượng Thọ Phật. Chí tâm như 

thế khiến cho tiếng niệm chẳng dứt, đầy đủ mười niệm xưng Nam Mô A Di 

Đà  Phật.  Do  xưng  danh  hiệu  Phật,  trong  mỗi  một  niệm,  trừ  được  tội  trong 

tám  mươi  ức  kiếp  sanh  tử.  Khi  mạng  chung,  thấy  hoa  sen  vàng  giống  như 

vầng  mặt  trời,  ở  trước  người  ấy.  Như  trong  khoảng  một  niệm,  liền  được 

vãng sanh thế giới Cực Lạc. Ở trong hoa sen, đủ mười hai đại kiếp, hoa sen 

mới nở. Quán Thế Âm, Đại Thế Chí dùng âm thanh đại bi, vì kẻ ấy rộng nói 

Thật Tướng của các pháp và cách trừ diệt tội. Nghe xong hoan hỷ, ngay lập 

tức phát tâm Bồ Đề. Thiện nam tử, thiện nữ nhân chỉ nghe danh hiệu Phật và 

danh hiệu hai vị Bồ Tát liền trừ tội trong vô lượng kiếp sanh tử, huống là ức 

niệm! Nếu là người niệm Phật thì Quán Thế Âm và Đại Thế Chí là bạn thù 

thắng, sẽ ngồi nơi đạo tràng, sanh trong nhà chư Phật. 





Nhận định: Quán Âm Đại Sĩ phân thân trong các cõi số nhiều như vi 

trần, tầm thanh cứu khổ. Tuy mỗi loài mong cầu khác nhau, nhưng Ngàì đều 

khiến cho được mãn nguyện; quả thật chỉ muốn làm cho hết thảy chúng sanh 

đắc  đại  Niết  Bàn,  viên  thành  Phật  đạo  mà  thôi!  Nhưng  do  chúng  sanh  căn 

khí bất nhất, chẳng thể khế hợp trực tiếp điều Ngài mong mỏi nên chẳng thể 

không  dùng  Dục  để  lôi  kéo  họ  trước,  rồi  mới  khiến  cho  họ  nhập  Phật  trí. 

Vãng  sanh  Tây  Phương  chính  là  con  đường  trọng  yếu  thẳng  chóng  để  đắc 

đại Niết Bàn. Vì thế, Ngài phù tá Phật Di Đà tiếp dẫn chúng sanh, khiến cho 

thượng  thánh  hạ  phàm  đều  cùng  trong  đời  này  thoát  cõi  Sa  Bà  đây,  sanh 

sang  cõi  Cực  Lạc  kia  nhằm  thỏa  bổn  nguyện  độ  sanh.  Nay  sao  kinh  hòng 

dẫn chứng, riêng phần Cửu Phẩm trong Quán Kinh là sao lục cặn kẽ nhất để 

mong cho hết thảy những người cùng hàng hiểu cặn kẽ oai đức, thần lực của 

Tam Thánh, nhân hiện tại và quả mai sau của chín phẩm [vãng sanh], hòng 

phát  tâm  vô  thượng,  tạo  chí  hướng  vãng  sanh  mạnh  mẽ,  hăm  hở.  Biết  như 

thế thì sẽ an ủi được tấm lòng đau đáu đại bi cứu khổ triệt để của Đại Sĩ, mà 

cũng chẳng phụ thiên chân Phật tánh vốn sẵn có ở ngay trong tâm của chúng 

ta. 



---o0o--- 

10. Thiên Thủ Thiên Nhãn Vô Ngại Đại Bi Tâm Đà La Ni Kinh 

(lược trích) 





Một  thời,  đức  Phật  ngự  tại  núi  Bổ  Đà  Lạc  Ca,  trong  đạo  tràng  Bảo 

Trang Nghiêm nơi cung điện của Quán Thế Âm cùng với vô ương số521 Bồ 

Tát, vô lượng đại Thanh Văn, vô lượng thiên, long bát bộ thần v.v... đều đến 

nhóm họp. Lúc bấy giờ, Quán Thế Âm Bồ Tát ngầm phóng quang minh thần 

thông, chiếu sáng rực  mười phương cõi nước đều biến thành sắc vàng. Ánh 

sáng của mặt trời và mặt trăng đều chẳng hiện. Tổng Trì Vương Bồ Tát thấy 

vậy, ngạc nhiên cho là điều chưa từng có, hỏi Phật:  

- Tướng thần thông như thế là do ai phóng ra? 

Phật dạy:  

- Nay trong hội này có Bồ Tát tên là Quán Thế Âm Tự Tại, từ vô lượng 

kiếp đến nay, thành tựu đại từ đại bi, khéo có thể tu tập vô lượng môn đà-la-

ni, vì muốn an lạc các chúng sanh nên ngầm hiện sức đại thần thông như thế. 

Quán Thế Âm Bồ Tát bạch Phật rằng:  

- Con có Đại Bi Tâm Đà La Ni Chú, nay con muốn nói. Do vì làm cho 

các chúng sanh  được an  lạc,  vì được thọ  mạng,  vì  được  giàu có, dư dật,  vì 

trừ diệt hết thảy ác nghiệp tội nặng, vì tăng trưởng các công đức của hết thảy 

bạch pháp,  vì  mau có thể trọn đủ  hết thảy  các thứ  mong cầu. Kính  xin  Thế 

Tôn xót thương cho phép. 

Phật nói:  

- Ông đại từ bi an lạc chúng sanh, muốn nói thần chú, Như Lai tùy hỷ. 

Quán Thế Âm nói:  

- Con nhớ vô lượng ức kiếp trong quá khứ có Phật hiệu là Thiên Quang 

Vương Tĩnh Trụ Như Lai. Đức Phật ấy thương con và hết thảy chúng sanh, 


nói Quảng Đại Viên Mãn Vô Ngại Đại Bi Tâm Đà La Ni, dùng cánh tay sắc 

vàng  xoa  đỉnh  đầu  con  bảo:  “Ông  nên  trì  tâm  chú  này,  vì  khắp  hết  thảy 

chúng sanh đời ác trong tương  lai  mà tạo  đại  lợi  lạc”. Con trong khi ấy chỉ 

mới trụ Sơ Địa, do vừa nghe chú này bèn vượt lên Đệ Bát Địa, liền phát thệ 

rằng: “Nếu trong  tương  lai con có thể tạo  lợi  ích an  lạc cho  hết thảy chúng 

sanh  thì  khiến  cho  thân  con  trọn  đủ  ngàn  mắt,  ngàn  tay”.  Nguyện  như  thế 

xong,  ngay  lập  tức  trọn  đủ.  Ngàn  vị  Phật  trong  mười  phương  đều  phóng 

quang minh, chiếu chạm thân con và mười phương vô biên thế giới. Kẻ nào 

muốn tụng trì thì phải khởi tâm từ bi đối với chúng sanh, trước hết hãy nên 

phát nguyện theo con:  



 Nam mô Đại Bi Quán Thế Âm, 

 Nguyện con mau biết hết thảy pháp, 

 Nam mô Đại Bi Quán Thế Âm, 

 Nguyện con sớm được mắt trí huệ, 

 Nam mô Đại Bi Quán Thế Âm, 

 Nguyện con mau độ hết thảy chúng, 

 Nam mô Đại Bi Quán Thế Âm, 

 Nguyện con sớm đắc thiện phương tiện, 

 Nam mô Đại Bi Quán Thế Âm, 

 Nguyện con mau ngồi thuyền Bát Nhã, 

 Nam mô Đại Bi Quán Thế Âm, 

 Nguyện con sớm vượt được biển khổ, 

 Nam mô Đại Bi Quán Thế Âm, 

 Nguyện con sớm đắc Giới Định đạo, 

 Nam mô Đại Bi Quán Thế Âm, 

 Nguyện con sớm lên núi Niết Bàn, 

 Nam mô Đại Bi Quán Thế Âm, 

 Nguyện con sớm về nhà vô vi, 

 Nam mô Đại Bi Quán Thế Âm, 

 Nguyện con sớm đồng thân pháp tánh, 

 Nếu con hướng núi đao, 

 Núi đao tự gãy sụp, 

 Nếu con hướng vạc lửa, 

 Vạc lửa tự tiêu diệt, 

 Nếu con hướng địa ngục, 

 Địa ngục tự khô cạn, 

 Nếu con hướng ngạ quỷ, 

 Ngạ quỷ tự no đủ, 

 Nếu con hướng Tu La, 

 Ác tâm tự điều phục, 

 Nếu con hướng súc sanh, 

 Tự đắc đại trí huệ, 

  

Phát  nguyện  ấy  xong,  chí  tâm  xưng  niệm  danh  hiệu  của  con,  cũng  nên 

chuyên  niệm  Bổn  Sư  của  con  là  A  Di  Đà  Như  Lai,  rồi  mới  tụng  chú.  Một 

đêm tụng đủ bảy biến sẽ trừ được trọng tội trong trăm ngàn vạn ức kiếp sanh 

tử nơi thân. Nếu các trời người tụng trì chương cú Đại Bi thì khi lâm chung, 

mười phương chư Phật đều đến đưa tay [tiếp dẫn], muốn sanh cõi Phật như 

thế nào sẽ đều tùy theo lòng mong mà được vãng sanh. Kẻ tụng trì thần chú 

Đại Bi mà đọa trong ba ác đạo thì con thề chẳng thành Chánh Giác. Ai tụng 

trì  thần  chú  Đại  Bi  mà  chẳng  sanh  về  các  cõi  nước  Phật  thì  con  thề  chẳng 

thành  Chánh  Giác.  Ai  tụng  trì  thần  chú  Đại  Bi  mà  trong  đời  này  hết  thảy 

điều mong cầu chẳng được toại nguyện thì chẳng được gọi là Đại Bi Tâm Đà 

La  Ni.  Chỉ  trừ  chẳng  lành,  trừ  chẳng  chí  thành,  hết  thảy  Thập  Ác,  Ngũ 

Nghịch, báng người, báng pháp, phá giới, phá trai, phá tháp, hoại chùa, trộm 

Tăng Kỳ vật, ô uế phạm hạnh thanh tịnh, hết thảy ác nghiệp tội nặng như thế 

đều trừ sạch, chỉ trừ một chuyện: Sanh lòng nghi đối với chú này. 

Lại nữa, người tụng Đại Bi Tâm Chú được mười lăm thứ sanh tốt lành, 

chẳng hứng chịu mười lăm thứ chết xấu ác. Một là chẳng bị chết vì đói khát, 

khốn khổ; hai là chẳng bị chết vì gông xiềng, đánh đập; ba là chẳng bị chết 

vì  oán  gia,  cừu  thù;  bốn  là  chẳng  bị  chết  trong  trận  mạc;  năm  là  chẳng  bị 

chết vì cọp, sói, ác thú tàn hại; sáu chẳng chết vì bị rắn độc, bọ cạp cắn; bảy 

là  chẳng  chết  vì  nước  chìm,  lửa  đốt; tám  là  chẳng  chết  vì  trúng  thuốc  độc; 

chín  là  chẳng  bị  cổ  độc  hại  chết;  mười  là  chẳng  bị  cuồng  loạn,  mất  trí  mà 

chết; mười một là chẳng bị chết vì rơi té nơi rừng núi, vách đá; mười hai là 

chẳng chết vì kẻ ác, ma mị; mười ba là chẳng chết vì tà thần ác quỷ thừa dịp 

làm hại; mười bốn là chẳng bị chết vì bệnh ngặt dây dưa; mười lăm là chẳng 

chết vì tự hại trái phận. 

[Mười  lăm  thứ sanh  tốt  lành]:  Một  là  nơi  chỗ  sanh  về,  thường  gặp  vua 

tốt lành; hai là thường sanh nơi nước tốt lành; ba là thường gặp thời tốt lành; 

bốn là thường gặp bạn lành; năm là thân căn thường được đầy đủ; sáu là đạo 

tâm  thuần  thục;  bảy  là  chẳng  phạm  giới  cấm;  tám  là  tất  cả  quyến  thuộc  ân 

nghĩa,  hòa  thuận;  chín  là  tài  sản  dồi  dào;  mười  là  thường  được  người  khác 

cung kính, nâng đỡ; mười một là tất cả của cải không bị kẻ khác cướp đoạt; 

mười hai là những điều mong muốn đều được toại ý; mười ba là long, thiên, 

thiện thần thường luôn ủng hộ, bảo vệ; mười bốn là sanh vào nơi được thấy 

Phật,  nghe  pháp;  mười  lăm  là  nghe  chánh  pháp,  ngộ  ý  nghĩa  sâu.  Hết  thảy 

trời, người hãy nên thường tụng trì, đừng sanh biếng nhác. 



Quán Thế Âm Bồ Tát nói lời ấy xong liền nói Quảng Đại Viên Mãn Vô 

Ngại Đại Bi Tâm Đại Đà La Ni Thần Diệu Chương Cú như thế này:  

 Nam mô hát ra đát na đá ra dạ da. Nam mô a rị da, bà lô yết đế thước 

 bát ra da. Bồ Đề tát đỏa bà da. Ma ha tát đá bà da. Ma ha ca lô ni ca da. 

 Án, tát bàn ra phạt duệ. Số đát na đát tả. Nam mô tất cát lật đỏa y mông a rị 

 da. Bà lô cát đế thất phật ra lăng đà bà. Nam mô na ra cẩn trì. Hê rị ma ha 

 bàn đá sa mế. Tát bà a tha đậu thâu bằng. A thệ dựng. Tát bà tát đá na ma 

 bà tát đa na ma bà già. Ma phạt đặc đậu. Đát điệt tha: Án, a bà lô hê. Lô ca 

 đế. Ca lô đế. Di hê rị. Ma ha bồ đề tát đỏa. Tát bà, tát bà. Ma ra, ma ra, ma 

 hê, ma hê, rị đà dựng. Câu lô, câu lô, yết mông. Độ lô, độ lô, phạt xà da đế. 

 Ma ha phạt xà da đế. Đà ra, đà ra, địa rị ni. Thất Phật ra da. Giá ra, giá ra. 

 Ma ma (đến chỗ này xưng tên người thọ trì)  phạt ma ra. Mục đế lệ. Y hê, y 

 hê. Thất na, thất na. A ra sâm phật ra xá lợi. Phạt sa phạt sâm. Phật ra xá 

 da. Hô lô, hô lô, ma ra. Hô lô, hô lô, hê rị. Sa ra, sa ra. Tất rị, tất rị. Tô rô, 

 tô rô. Bồ đề dạ, bồ đề dạ. Bồ đà dạ, bồ đà dạ. Di đế rị dạ. Na ra cẩn trì. Địa 

 rị sắt ni na. Ba dạ ma na. Sa bà ha. Tất đà dạ. Sa bà ha. Ma ha tất đà dạ. Sa 

 bà ha. Tất đà dụ nghệ, thất bàn ra da. Sa bà ha. Na ra cẩn trì. Sa bà ha. Ma 

 ra na ra. Sa bà ha. Tất ra tăng a mục kiếp522 da. Sa bà ha. Sa bà ma ha a tất 

 đà dạ. Sa bà ha. Giả cát ra a tất đà dạ. Sa bà ha. Ba đà ma yết tất đà dạ. Sa 

 bà ha. Na ra cẩn trì bàn già ra da. Sa bà ha. Ma bà lợi thắng yết ra dạ. Sa 

 bà  ha.  Nam  mô  hát  ra  đát  na  đá  ra  dạ  da.  Nam  mô  a  rị  da,  bà  lô  cát  đế. 

 Thước bàn ra dạ. Sa bà ha. Án, tất điện đô. Mạn đá ra. Bạt đà dạ. Sa bà ha. 

  

Nói chú  này  xong,  đại địa sáu  lượt chấn động, trời  mưa  hoa báu. Mười 

phương chư Phật đều cùng hoan hỷ, thiên ma ngoại đạo hoảng sợ lông dựng 

cả lên. Hết thảy đại chúng trong hội đều được chứng quả, hoặc đắc Tứ Quả 

cho  đến  Thập  Địa.  Vô  lượng  chúng  sanh  phát  Bồ  Đề  tâm.  Đại  Phạm  thiên 

vương bạch cùng Bồ Tát rằng:  

- Kính mong Đại Sĩ vì con nói hình mạo, tướng trạng của đà-la-ni này. 

Quán Thế Âm Bồ Tát nói:  

- Tâm  đại  từ bi,  tâm  bình  đẳng,  tâm  vô  vi,  tâm  không  nhiễm  đắm,  tâm 

không quán, tâm cung kính, tâm khiêm hạ, tâm vô tạp loạn, tâm không kiến 

thủ, tâm vô thượng Bồ Đề là [hình mạo, tướng trạng của đà-la-ni này]. Ông 

hãy nên y theo đây để tu hành. Đà-la-ni này do chín mươi chín ức hằng hà sa 

chư Phật trong quá khứ nói ra, nhằm làm cho những người tu hành Lục Độ 

mau được trọn đủ, nhằm làm cho người chưa phát tâm Bồ Đề sẽ mau phát, 

nhằm  làm cho  hàng  Bồ  Tát chưa đạt  đến  Sơ Trụ sẽ  mau đạt  được.  Lại  làm 

cho  họ đạt được Phật địa, tự  nhiên  thành tựu ba  mươi  hai tướng, tám  mươi 

thứ  tùy  hình  hảo,  có  thể  làm  cho  nước  trong  bốn  đại  hải  trào  dâng,  có  thể 

làm cho núi Tu Di, núi Thiết Vy nát như vi trần. Nếu các trời, người trì tụng 

đà-la-ni này mà tắm gội trong sông ngòi, biển cả, những chúng sanh trong ấy 

được dính nước tắm từ nơi thân người ấy thì hết thảy ác nghiệp trọng tội đều 

tiêu diệt, liền được chuyển sanh vào Tịnh Độ nơi phương khác, liên hoa hóa 

sanh, chẳng nhận lãnh thân sanh từ bào thai hoặc thân thấp sanh, noãn sanh; 

huống  hồ  người  thọ  trì,  đọc  tụng.  Nếu  người  tụng  trì  đi  trên  đường  sá,  khi 

gió  lớn  thổi  tới,  lùa  qua  lông,  tóc,  y  phục  trên  thân  người  ấy  rồi  phớt  qua 

những  loài  chúng  sanh  thì  hết  thảy  trọng  chướng  ác  nghiệp  của  những  kẻ 

được cơn gió thừa thổi chạm vào thân sẽ đều cùng diệt sạch, chẳng còn phải 

hứng chịu quả báo trong ba đường ác, thường sanh trước Phật. 

Hãy nên biết: Quả báo, phước đức của người thọ trì chẳng thể nghĩ bàn, 

trời,  rồng,  quỷ  thần  đều  dấy  lòng  cung  kính  người  ấy,  tôn  trọng  như  Phật. 

Hãy nên biết người ấy là Phật thân tạng vì được chín mươi chín ức hằng hà 

sa Phật yêu mến, là quang minh tạng vì được quang minh của hết thảy Như 

Lai chiếu tới,  là từ bi tạng  vì thường dùng đà-la-ni cứu chúng sanh, là diệu 

pháp tạng vì nhiếp khắp hết thảy các môn đà-la-ni, là thiền định tạng vì trăm 

ngàn  tam-muội  thường  hiện  tiền,  là  hư  không  tạng  vì  thường  dùng  Không 

Huệ để quán chúng sanh, là vô úy tạng vì long, thiên, thiện thần thường hộ 

trì, là diệu ngữ tạng vì tiếng đà-la-ni nơi miệng chẳng đoạn tuyệt, là thường 

trụ  tạng  vì  tam  tai  ác  nghiệp  chẳng  thể  hoại,  là  giải  thoát  tạng  vì  thiên  ma 

ngoại đạo chẳng thể níu giữ, là dược vương tạng vì thường dùng đà-la-ni trị 

bệnh cho chúng sanh, là thần thông tạng vì dạo chơi các cõi Phật, đắc tự tại. 

Nếu ai có thể vì các chúng sanh dẹp trừ khổ nạn, đúng pháp tụng trì, thì nên 

biết  người ấy chính  là người đầy đủ đại bi, chẳng bao  lâu sẽ thành  Phật, sẽ 

chứng Tứ Sa Môn Quả ngay trong đời này. Bậc lợi căn có huệ quán thì quả 

vị Thập Địa quyết sẽ đạt được, chẳng khó; huống hồ những phước báo nhỏ 

nhặt  trong  thế  gian  ư?  Tất  cả  những  mong  cầu  không  gì  chẳng  được  toại 

nguyện. 

Phật bảo A Nan:  

- Thần chú  như thế có tên  là Quảng Đại Viên Mãn,  một tên khác  là Vô 

Ngại Đại Bi, tên khác nữa là Cứu Khổ Đà La Ni, tên nữa là Diên Thọ Đà La 

Ni, tên nữa là Diệt Ác Thú Đà La Ni, tên nữa là Phá Ác Nghiệp Chướng Đà 

La Ni, tên nữa là Mãn Nguyện Đà La Ni, tên nữa là Tùy Tâm Tự Tại Đà La 

Ni, tên nữa là Tốc Siêu Thượng Địa Đà La Ni. 

A Nan thưa:  

- Vị Bồ  Tát này có danh  hiệu  như thế  nào  mà có thể khéo tuyên thuyết 

đà-la-ni như vậy? 

Phật nói:  

- Vị Bồ Tát này tên là Quán Thế Âm Tự Tại, cũng tên là Niêm Sách, còn 

có tên là Thiên Quang Nhãn. Vị Bồ Tát này sức oai thần chẳng thể nghĩ bàn, 

từ  vô  lượng  kiếp  trong  quá  khứ  đã  thành  Phật,  hiệu  là  Chánh  Pháp  Minh 

Như  Lai,  do  đại  bi  nguyện  lực  vì  muốn  phát  khởi  hết  thảy  Bồ  Tát,  an  lạc 

thành thục các chúng sanh  nên  hiện  làm  Bồ Tát. Đại chúng các ông, các vị 

Bồ  Tát Ma  Ha  Tát,  Đế  Thích,  Phạm  Vương,  long  thần  đều  nên  cung  kính, 

đừng  sanh  khinh  mạn.  Hết  thảy  trời  người  thường  phải  nên  cúng  dường, 

chuyên  xưng  niệm danh  hiệu [Quán Thế  Âm  Bồ Tát], đắc vô lượng phước, 

diệt vô lượng tội, mạng chung sẽ vãng sanh về cõi Phật A Di Đà. 



---o0o--- 

11. Thập Nhất Diện Thần Chú Tâm Kinh 

(lược trích) 





Một thời, đức Phật ngự tại đạo tràng Măng Tre ở thành Thất La Phiệt, 

Quán  Tự Tại  Bồ  Tát  và  vô  lượng  câu-chi  na-dữu-đa  (na-do-tha)  trăm  ngàn 

thần tiên trì chú (thời cổ,  gọi Phật,  Bồ Tát  là “nội tiên”, chứ không phải  là 

tiên  nhân  của  ngoại  đạo  như  trong  thế  tục),  trước  sau  vây  quanh.  Đến  nơi 

xong, đảnh lễ dưới chân Phật, bạch rằng:  



- Con có thần chú tâm tên  là  Thập Nhất  Diện523, trọn đủ oai  lực  lớn, 

do  mười  một  câu-chi  chư  Phật  đã  nói.  Con  nay  nói  ra  vì  muốn  lợi  lạc  hết 

thảy  hữu  tình,  diệt  hết  thảy  ác,  những  điều  mong  cầu  trong  tâm  đều  được 

toại ý. Con chẳng thấy người, trời, ma, Phạm Vương có thể dùng hết thảy tai 

ương, hoạn nạn ngang trái, ma chướng, đao, gậy, độc dược, trù ếm, nguyền 

rủa để  làm  hại  người  dùng chú  này bảo  vệ thân  mình, chỉ trừ kẻ ác  nghiệp 

quyết  định  đã  báo  ứng  chín  muồi.  Thế  Tôn  chứng  biết,  chuyện  ấy  ắt  phải 

như vậy, chỉ nên tin nhận, chẳng nên phân biệt. Thần chú tâm này được hết 

thảy chư Phật cùng khen ngợi, cùng tùy hỷ. 

Con nhớ quá khứ Căng Già sa kiếp (tức Hằng hà sa) trước, có Phật hiệu 

là Bách Liên Hoa Nhãn Vô Chướng Ngại Đảnh Xí Thịnh Công Đức Quang 

Vương  Như  Lai,  khi  ấy  con  làm  đại  tiên  nhân,  từ  nơi  đức  Phật  nhận  được 

thần chú này, thấy mười phương Phật, ngay lập tức chứng đắc Vô Sanh Pháp 

Nhẫn. Vì thế, tịnh tín nam nữ hãy nên cung kính, chí tâm hệ niệm. Mỗi lúc 

sáng sớm, tụng chú này 108 biến thì nơi thân hiện tại sẽ được  mười thứ lợi 

ích thù thắng:  

- Một là thân thường không bệnh. 

- Hai là mười phương chư Phật nhiếp thọ. 

- Ba là của cải, cơm áo, thọ dụng vô tận. 

- Bốn là có thể khuất phục oán địch không sợ hãi 

- Năm là khiến cho những kẻ tôn quý cung kính, coi trọng lời nói. 

- Sáu là cổ độc, quỷ mị chẳng thể làm hại. 

- Bảy là hết thảy đao gậy chẳng thể làm hại. 

- Tám là nước chẳng thể chìm được. 

- Chín là lửa chẳng thể thiêu được. 

- Mười là trọn chẳng chết ngang trái. 

Lại được bốn thứ công đức lợi ích thù thắng:  

- Một là khi lâm chung được thấy chư Phật. 

- Hai là trọn chẳng đọa vào các đường ác. 

- Ba là chẳng chết vì hiểm nạn, tai ách. 

- Bốn là được sanh về thế giới Cực Lạc. 

Lại  trong  Căng  Già  sa  kiếp  về  đời  quá  khứ,  có  Phật  hiệu  là  Mỹ  Âm 

Hương, con làm thân đại cư sĩ, ở nơi đức Phật nhận được chú này, liền vượt 

thoát bốn  vạn kiếp sanh tử.  Tụng trì chú  này  lại đắc đại  bi trí tạng của chư 

Phật,  hết thảy pháp  môn  giải thoát của  Bồ Tát. Nếu tụng chú  này  một biến 

liền  diệt  được  bốn  tội  căn  bản524  và  Ngũ  Vô  Gián,  khiến  cho  những  tội  ấy 

chẳng  còn  sót.  Con  do  chú  này  mà  danh  hiệu  tôn  quý,  khó  thể  được  nghe. 

Nếu có ai xưng niệm danh hiệu của trăm ngàn câu-chi na-dữu-đa Phật và lại 

có  kẻ  tạm  thời  chí  tâm  xưng  niệm  danh  hiệu  của  con  thì  công  đức  của  hai 

người ấy bình đẳng  như  nhau. Những ai  xưng danh con đều đắc địa  vị  Bất 

Thoái Chuyển, lìa hết thảy bệnh, thoát hết thảy chướng, hết thảy sợ hãi, diệt 

trừ điều ác nơi thân - ngữ - ý, huống hồ thọ trì, đọc tụng thần chú do con đã 

nói, tu hành đúng như lời dạy, đối với Vô Thượng Bồ Đề, người ấy sẽ lãnh 

nhận như đang nắm trong bàn tay. 



---o0o--- 

12. Bất Không Quyến Sách Chú Tâm Kinh 

(lược trích) 





Một thời, đức Phật ngự tại núi Bố Đát Lạc Ca, trong cung của Thánh 

Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát,  vô  lượng  cây  bằng  nhiều  chất  báu  vây  quanh  trang 

nghiêm. Đại tỳ-kheo, Bồ Tát, trời, người vây quanh. Thánh Quán Tự Tại Bồ 

Tát bạch Phật rằng:  



-  Con  có  thần  chú  tâm  tên  là  Bất  Không  Quyến  Sách.  Trong  chín 

mươi mốt kiếp xưa kia có thế giới tên là Thắng Quán, Phật hiệu là Thế Chủ 

Vương Như Lai, con từ đức Phật nhận lãnh chú tâm này, giáo hóa vô lượng 

trăm  ngàn  thiên  tử  khiến  cho  họ  hướng  đến  Bồ  Đề.  Do  công  đức  này  đạt 

được mười ức tam-ma-địa, bất không diệu trí làm thượng thủ. 



Bạch Thế Tôn! Nếu ở chỗ nào có chú tâm này thì nơi ấy liền có mười 

hai ức chư thiên ủng hộ. Nếu ai trước kia đã tạo ác nghiệp, phỉ báng chánh 

pháp  và chư Phật,  Bồ Tát, quyết định đáng đọa  vào địa  ngục Vô Gián,  nếu 

người ấy nghe chú này mà sanh lòng hối hận, hổ thẹn, trong một ngày đêm 

thọ  trì  trai  giới,  đọc  thần  chú  này,  liền  có  thể  tiêu  diệt  hết  thảy  tội  nghiệp, 

hoặc  chuyển  thành  quả  báo  nhẹ  phải  hứng  chịu  trong  đời  này  như  bị  bệnh 

nhiệt, hoặc đau mắt, tai, mũi, lưỡi, chân tay, lóng đốt v.v... hoặc các loại ghẻ 

chốc, bị phỉ báng, nhục mạ và các sự ác khác bức bách, não loạn thân tâm và 

các giấc mộng quái lạ. Do đã hứng chịu trong đời này nên nghiệp ác vô gián 

liền được tiêu diệt. 

Nếu  có  chúng  sanh  nghe  thần  chú  này,  tuy  vẫn  chẳng  sanh  cung  kính, 

hoặc  đến  nỗi  khinh  mạn,  hủy  báng,  chê  bai  thì  vẫn  sanh  khởi  phước  thù 

thắng.  Như  người  lấy  hương  chiên-đàn,  hoặc  trầm,  xạ  v.v...  chửi  bới,  hủy 

báng,  dè  bỉu,  nghiền  nát,  dùng  [bột  hương  ấy]  bôi  lên  thân,  thì  những  thứ 

hương ấy trọn chẳng  nghĩ  như thế  này: “Kẻ  này  hủy báng  ta”  mà  tiếc  nuối 

mùi  hương, chẳng ban cho. Chú  này cũng  giống  như thế! Tuy có  những sự 

phỉ báng, hủy nhục, chê bai, hoặc kẻ cong vạy giả vờ biên chép, thọ trì, cúng 

dường,  vẫn  đều  tạo  thành  nhân  duyên  thiện  căn.  Đời  đời  sanh  ở  chỗ  nào 

cũng thường chẳng lìa tư lương giới định trí huệ phước đức. 

Nếu có ai trong ngày mồng Tám  mỗi tháng chuyên tâm trai giới, chẳng 

xen  tạp  các  lời  nói  khác,  tụng  thần  chú  này  bảy  biến  thì  nơi  thân  hiện  tại 

được hai mươi thứ lợi ích thù thắng: Một là thân không bệnh tật, hai là do ác 

nghiệp  trước  kia  có  các  tật  bệnh,  sẽ  mau  được  tiêu  diệt,  ba  là  thân  sáng 

nhuận, da dẻ mềm mịn, bốn là mọi người yêu kính, giữ kín các căn, năm là 

sẽ  được  của  cải,  sáu  là  chẳng  bị  trộm  cắp  cướp  đoạt,  bảy  là  chẳng  bị  nước 

chìm, lửa cháy, tám là chẳng bị sức vua xâm đoạt, chín là sự nghiệp đã làm 

đều khéo hoàn thành, mười là mùa màng gieo trồng chẳng bị gió cuồng, mưa 

dữ,  sương,  mưa  đá,  sâu  rầy,  châu  chấu  tổn  hại,  mười  một  là  tụng  chú  kết 

giới,  hết  thảy  nghịch  cảnh  đều  được  tiêu  diệt,  mười  hai  là  chẳng  bị  ác  quỷ 

đoạt mất tinh khí, mười ba là hết thảy hữu tình yêu thích, ưa thấy, mười bốn 

là chẳng sợ oán cừu, mười lăm là nếu có oán thù sẽ mau cởi gỡ, mười sáu là 

chẳng  sợ  bị  xâm  hại,  trù  ếm,  cổ  độc,  tà  mị  chẳng  thể  gây  hại,  mười  bảy  là 

phiền  não triền cấu chẳng thể  nhiều phen  hiện  hành,  mười tám  là đao, chất 

độc, nước, lửa chẳng thể gây tổn thương, mười chín là chư thiên thiện thần 

thường theo hộ vệ, hai mươi là đời đời chẳng lìa từ bi hỷ xả. 

Lại đạt được tám pháp: Một là khi lâm chung, Quán Tự Tại Bồ Tát hóa 

hình tượng tỳ-kheo hiện đến trước người ấy, hoan hỷ an ủi, khuyên nhủ; hai 

là không có các đau khổ; ba  là chánh  niệm  hiện tiền; bốn  là  Tứ  Đại an ổn; 

năm  là không có các thứ rò rỉ, bẩn thỉu chẳng sạch; sáu  là nếu  như bị bệnh 

thì chẳng bị nằm bẹp nơi giường gối; bảy là đắc vô tận biện tài; tám là mạng 

chung sẽ tùy theo ý muốn sanh về tịnh độ của chư Phật, chẳng lìa bạn lành. 

Con nay vì an lạc các loài và vì những kẻ tạo tội, nguyện nói chú tâm này. 



Đức Thế Tôn bảo Quán Tự Tại Bồ Tát rằng:  



- Ta cũng tùy hỷ thần chú tâm này, [thần chú tâm này] là cha mẹ của 

các Bồ Tát trong đời tương lai, khiến cho các sự nghiệp do Bồ Tát thực hiện 

mau được thành tựu, những chuyện sợ hãi mau được diệt trừ. 

Quán Tự Tại Bồ Tát nói chú525 xong, thưa:  

-  Thần  chú  này  thành  tựu  sự  nghiệp  tối  thắng  như  thế.  Kẻ  chưa  hoàn 

thành  hãy  nên  dùng  vải  điệp  trắng  vẽ  hình  tượng  Phật.  Ở  bên  phải  Phật  vẽ 

tượng Quán Tự Tại  Bồ Tát, thân  màu  vàng pha trắng, đỉnh có búi tóc xoắn 

ốc,  tóc  xanh  rủ  xuống,  đầu  đội  mão  hoa,  khoác  da  nai,  che  bên  vai  trái, 

những  thân  phần  khác  được  trang  nghiêm  bởi  anh  lạc,  vòng,  xuyến.  Trong 

đàn  rải  hoa  trắng,  đựng  nước  thơm,  cúng  đồ  ăn  ngon.  Hành  giả  chí  thành 

đảnh  lễ,  chuyên  tâm  tụng  chú  đủ  tám  ngàn  biến,  tự  thấy  khắp  thân  mình 

phóng quang minh giống như ngọn lửa. Quán Tự Tại Bồ Tát liền hiện trước 

người ấy, tùy lòng mong cầu đều làm cho được trọn đủ. 



---o0o--- 

13. Mười sáu loại kinh thuộc Mật Bộ 

(trình bày đại lược) 





*  Kim  Cang  Khủng  Bố  Tập  Hội  Phương  Quảng  Nghi  Quỹ  Quán  Tự 

Tại  Bồ  Tát  Tam  Thế  Tối  Thắng  Tâm  Minh  Vương  Kinh526:  Phật  ngự  tại 

cung điện trên Bảo Phong Đại Sơn, Quán Tự Tại Bồ Tát nói tâm chân ngôn 

và đầu, đảnh, nhãn v.v.. mười lăm chân ngôn. 





*  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát  Đát  Phạ  Đa  Rị  Tùy  Tâm  Đà  La  Ni  Kinh527: 

Phật tại thế giới Cực Lạc, Quán Thế Âm Bồ Tát nói Tùy Tâm Tự Tại Vương 

Chú và bốn mươi tám ấn pháp và đàn pháp trị hết thảy bệnh. 





*  Nhất  Thiết  Như  Lai  Chân  Thật  Nhiếp  Đại  Thừa  Hiện  Chứng  Tam 

Muội  Đại  Giáo  Vương  Kinh  (Sarva-tathagata-tattva-samgraha-sutra)528:  Tỳ 

Lô Giá Na Như Lai ngự trên cung trời Sắc Cứu Cánh, nói bốn đại minh, đến 

đỉnh  núi  Tu  Di,  nhập  tam-muội,  xuất  sanh  mười  sáu  vị  Kim  Cang  đại  Bồ 

Tát. Bốn  vị Như Lai  là  A  Súc, Bảo  Sanh, Quán  Tự Tại Vương, Bất  Không 

Thành Tựu mỗi vị cũng nói đại minh, hiện hình tượng Kim Cang. Tỳ Lô Giá 

Na  Phật  lại  hiện  ra  bốn  đại  minh  phi,  bốn  vị  Như  Lai  cũng  hiện  ra  bốn  vị  

minh phi. 





*  Đại  Phương  Quảng  Mạn  Thù  Thất  Lợi  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát  Nghi 

Quỹ  Kinh: Đức  Thế Tôn  nhìn khắp cung  trời  Tịnh Cư, khen  ngợi Quán Tự 

Tại Bồ Tát, thọ ký [Bồ Tát sẽ] thành Phật. Đại Sĩ trở về tòa của mình, nhập 

Phổ Quang Minh Đa La tam-muội, từ tròng mắt phải phóng quang, lưu xuất 

một diệu  nữ, bảo khắp các chúng sanh, thề độ biển khổ, dạo khắp thế  giới, 

trở  về  chỗ  Phật,  lễ  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát,  cầm  hoa  sen  xanh,  đứng  chiêm 

ngưỡng. 





*  A Rô  Lực  Kinh529: Quán  Thế  Âm  Bồ Tát  nói: “Án, a rô lực ca, sa 

 phạ  ha”.   Đây  là  tâm  chú  của  hết  thảy  Liên  Hoa  Bộ,  người  trì  chú  này  sẽ 

sanh về Cực Lạc. 





*  Quảng  Đại  Liên  Hoa  Trang  Nghiêm  Mạn  Noa  La  Diệt  Nhất  Thiết 

Tội  Chú  Kinh530:  Đức  Phật  ngự  tại  Lộc  Dã,  quốc  vương  Phạm  Thọ  ngẫu 

nhiên đến một ngôi chùa, vị Tăng trong chùa dùng tràng hoa [vốn được] treo 

trên đỉnh [tượng] Phật để đón vua. Vua đeo [tràng hoa ấy] bị nhức đầu, em 

gái  vua  khuyên  anh  gặp  Phật.  Phật  nói  nguyên  nhân.  Đại  Ý  Bồ  Tát  hỏi  về 

quả báo của việc sử dụng vật thuộc Thường Trụ Tăng, đức Phật nói: “Ắt đọa 

địa  ngục!” [Đại Ý Bồ Tát] lại hỏi cách cứu  vớt, đức Phật bèn ba lượt thỉnh 

Quán Tự Tại Bồ Tát nói thần chú. 





* Diệp Y Quán Tự Tại Bồ Tát Kinh531: Đức Phật ngự tại thế giới Cực 

Lạc, Kim Cang Thủ Bồ Tát thỉnh Quán Thế Âm Bồ Tát nói Diệp Y Quán Tự 

Tại Bồ Tát Chú và các pháp trì tụng, cầu nguyện. 







* Đại Thừa Trang Nghiêm Bảo Vương Kinh532: Phật ngự tại nước Xá 

Vệ, Bồ Tát và [thiên long] bát bộ nhóm họp, từ đại địa ngục xuất hiện quang 

minh lớn chiếu nước Xá Vệ, hiện đại trang nghiêm. Trừ Cái Chướng Bồ Tát 

thưa  hỏi  nhân  duyên,  Phật  vì  Bồ  Tát  nói  sự  cứu  khổ  nhiều  kiếp  của  Thánh 

Quán Tự Tại Bồ Tát và danh hiệu của các thứ tam-muội Bồ Tát đã trụ. 





*  Như  Ý  Luân  Đà  La  Ni  Kinh533:  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát  bạch  Phật: 

 “Con có Đại Liên Hoa Phong Kim Cang Bí Mật Như Ý Luân Chú, như châu 

 Ma Ni, khiến cho sở nguyện của chúng sanh đều được trọn đủ”. 





*  Phật  Thuyết  Nhất  Kế  Tôn  Đà  La  Ni  Kinh534:  Phật  ngự  tại  Thứu 

Phong (đỉnh núi Linh Thứu), Quán Tự Tại Bồ Tát từ đỉnh đầu hóa ra một La 

Sát Vương nói thần chú, hàng phục các quỷ thần ác. 





*  Trong  Phật  Thuyết  Đà  La  Ni  Tập  Kinh  (Dhārani-samuccaya)535, 

Quán  Thế  Âm  Bộ,  nửa  quyển  3,  có  Mã  Đầu  Quán  Âm536  pháp  ấn  chú  và 

Thiên Chuyển Quán Âm537 tâm ấn chú. 







* Quán Thế Âm Bồ Tát Lục Tự Đại Minh Chú: Hết thảy Như Lai đều 

chẳng biết chỗ nào để có được chú này, trải cả kiếp để tìm cầu. Lục Tự chính 

là  “án, ma ni bát mê hồng”.   





* Thiên Nhãn Thiên Tý Quán Thế Âm Bồ Tát Thần Chú Kinh538: Có 

thể diệt tội, trị  bệnh, hàng phục  ma oán, thỏa  mãn  mong cầu, cầu  mưa, dứt 

mưa, các thứ công đức thù  thắng. Có  hai  mươi  lăm thứ ấn, chú pháp, khác 

với Đại  Bi Tâm Chú (đời  Đường,  ngài  Trí Thông dịch kinh  này  xong, cảm 

hiện thánh chứng). 





* Thanh Tịnh Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Hiền Đà La Ni Kinh539: Phật 

ngự tại  núi  Linh  Thứu, Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát nói chú phụng  thỉnh, chú kết 

giới, chú căn bản, có thiên nữ mặc áo trắng quỳ hướng về phía Bồ Tát. 





*  Nhất  Thiết  Như  Lai  Danh  Hiệu  Chú  Kinh540:  Đức  Phật  mới  vừa 

thành đạo, Quán Tự Tại Bồ Tát nói chú này, người thọ trì chẳng đọa ác đạo, 

sanh lên trời, thành Phật. 







*  Thánh  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát  Tâm  Chân  Ngôn  Du  Già  Quán  Hạnh 

Nghi  Quỹ:  Trước  hết  quán  thành  thân  của  bổn  tôn  Thánh  Quán  Tự Tại  Bồ 

Tát, tu các pháp ấn. Kế đó, quán hành bố tự pháp541, khiến cho thân mình và 

thân bổn tôn giống như hình tượng trong gương, chẳng một, chẳng khác. 

 

---o0o--- 

Kim Cang Kinh Công Đức Tụng 

 

Lời tựa của Kim Cang Kinh Công Đức Tụng 





Lục  Độ  là  pháp  trọng  yếu  để  Bồ  Tát  trên  cầu  Phật  đạo,  dưới  hóa  độ 

chúng sanh; nhưng năm Độ như kẻ lòa, Bát Nhã như người dẫn lối. Nếu năm 

Độ không có Bát Nhã thì chẳng thể rốt ráo đạt đến bờ kia, chẳng thể gọi là 

Ba La Mật. Bát Nhã như tâm, năm Độ như thân. Bát Nhã không có năm Độ 

thì cũng chẳng thể rốt ráo đạt đến bờ kia, chẳng thể gọi là Ba La Mật. Nếu cả 

hai  điều  này  đều  đủ  thì  mỗi  một  Độ  đều  có  thể  rốt ráo  đạt  đến  bờ  kia,  đều 

đáng gọi là Ba La Mật. Kinh Kim Cang chính là khuôn phép để phát Bồ Đề 

tâm, hành Bồ Tát đạo, tu trọn Lục Độ, nhưng vì kinh văn giản lược, chỉ nêu 

Bố Thí để làm thí dụ. Nếu chẳng trụ vào Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp 

để hành  những chuyện  như Bố  Thí  v.v... thì có thể độ thoát  hết thảy chúng 

sanh, nhưng chẳng thấy ta là người độ, và pháp để độ, cũng như chẳng thấy 

tướng  của  chúng  sanh  được  độ  thì  bốn  tướng  chẳng  sanh,  tam  tâm542  há 

được, không trụ vào đâu mà sanh tâm, không có gì để đắc mà thành Phật. Vì 

thế,  người  thọ  trì  bốn  câu,  ba  câu,  hai  câu,  một  câu,  công  đức  khó  tuyên. 

Người trì trọn bộ kinh còn cần chi phải nói nữa? Do vậy, từ xưa đến nay, rất 

nhiều  người ta đọc tụng. Người đốn  ngộ tự tánh, triệt chứng  duy tâm, sống 

dự vào dòng thánh, thác  về cõi  An Dưỡng, kể sao cho  xiết. Những kẻ  kém 

hơn thì tiêu trừ  tội  nghiệp, tăng trưởng thiện căn, chuyển  họa thành phước, 

ngu biến thành trí càng nhiều hơn nữa! 

Cư  sĩ  Hứa  Chỉ  Tịnh  chọn  lấy  những  sự  tích  cảm  ứng  được  chép  trong 

sách  vở  xưa  nay,  phân  loại,  viết  lời  tụng.  Bạn  ông  ta  là  Lưu  Khế  Tịnh  lại 

soạn lời chú thích, ngõ hầu người đọc đều biết nghĩa lý uyên thâm, công đức 

rộng lớn, sanh lòng chánh tín, gắng sức bắt chước người xưa tu học, tùy theo 

công  hạnh sâu  hay cạn  mà cũng đạt được  các thứ  lợi  ích.  Kinh dạy:  “Nhất 

 thiết chư Phật, cập chư Phật A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề pháp, giai 

 tùng  thử  kinh  xuất” (Hết  thảy  chư  Phật  và  pháp  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng 

Chánh  Giác  của  chư  Phật  đều  từ  kinh  này  mà  ra).  Nếu  có  thể  phát  tâm  chí 

thành,  cung  kính  thọ  trì  sẽ  được  dự  vào  trong  số  những  vị  Phật  đời  vị  lai, 

nguyện ai nấy đều gắng lên. 

Trung Thu năm Giáp Tý, tức năm Dân Quốc 13 (1924), Cổ Tân Thường 

Tàm Quý Tăng Ấn Quang Thích Thánh Lượng kính soạn. 



---o0o--- 



* Phụ Lục - Kim Cang Cảm Ứng 





Ông Mã Kỳ Sưởng ở An Huy, tự là Thông Bạch, chính là bậc đại gia 

trong  văn  học  hiện  thời,  trước  thuật  hết  sức  phong  phú.  Thoạt  đầu  ông  chỉ 

nghiên cứu Nho tông, chẳng biết tới Phật pháp. Mười mấy năm gần đây, mới 

biết Phật là bậc đại thánh nhân, giáo pháp của Ngài có những chuyện chẳng 

thể nghĩ bàn; do vậy, hằng ngày tụng kinh Kim Cang kiêm niệm Phật hiệu, 

cầu sanh  Tây Phương. Cô con  gái thứ ba tên  là Quân Can  gả cho chàng  họ 

Phương, khá thông  minh,  thông  hiểu  văn  lý, có phong cách của  bậc  liệt  nữ 

thời  cổ,  Thông  Bạch  rất  yêu  mến.  Cô  ta  đề  xướng  nữ  học  chẳng  tiếc  sức 

thừa.  Thoạt  đầu,  cô  ta  tốt  nghiệp  từ  trường  nữ  tư  thục  Vụ  Bổn  ở  Thượng 

Hải,  kế  đó,  nhận  lời  mời  của  Bắc  Dương  đại  thần  Viên  công  (Viên  Thế 

Khải), mở trường Nữ Sư Phạm ở Thiên Tân. Về sau, cô ta lại du học ở Nhật 

Bản để mở rộng kiến thức, chỉ có điều là đối với Phật pháp, trọn chẳng hề tin 

tưởng. 



Tháng Năm năm Dân Quốc 15 (1926), cô bị sản hậu thành bệnh, đau 

khổ khó thể chịu đựng được! Thông Bạch thương xót, đối trước cô ta niệm 

kinh Kim Cang. Cô ta vừa nghe tiếng niệm kinh, thân tâm liền an vui. Đến 

khi  kinh  tụng  xong  lại  cảm  thấy  đau  khổ.  Thông  Bạch  bèn  niệm  suốt  đêm. 

Cô ta chợt  ngồi dậy, bảo cha  ngưng  niệm  kinh,  giống  như đã khỏe, lại  nói: 

“Đối với những đạo lý đã nói trong kinh Kim Cang, con đều ngộ được”. Cô 

bèn muốn hiện tướng đại nhân thuyết pháp Vô Sanh, ngõ hầu hết thảy những 

ai  thấy  nghe  đều  gieo  cùng  thiện  căn,  giả  vờ  bảo  nhà  cửa  chật  chội,  muốn 

đến dưỡng bệnh trong y viện. Do ông Thông Bạch và con rể là Phương Thời 

Giản  cùng  sống  ở  kinh  đô,  thuê  nhà  ở  chung,  nên  [nhà  cửa]  chẳng  thể  nào 

rộng rãi, tĩnh lặng được. Thông Bạch thấy con gái ý chí kiên quyết, bèn bảo 

chồng cô ta đưa đến y viện Đức Quốc, chọn lấy gian phòng tốt nhất cho cô 

ta nằm. Cô ta bảo chồng và nhân viên chăm sóc của y viện hãy tránh đi, rồi 

bèn ngồi chắp tay qua đời. Chao ôi! Lạ thay! Chuyện này giống như chuyện 

Linh  Chiếu,  con  gái  của  Bàng  cư  sĩ,  dùng  chuyện  nhật  thực  để  gạt  cha  rời 

khỏi  tòa,  rồi  bèn  chiếm  lấy  tòa  để  ngồi  qua  đời,  nào  có  khác  gì?  Lý  Mộc 

Công trọn chẳng tin Phật, nghe Thông Bạch kể nhân duyên này (Mộc Công 

là  môn  sinh  của  Thông  Bạch.  Mùa  Thu  năm  Dân  Quốc  thứ  20543  (1931), 

Thông  Bạch  về  An  Huy, đi qua  đất  Hỗ, đến  nhà Mộc Công bèn  kể chuyện 

này), cả nhà quy y Tam Bảo. Phổ Môn phẩm có nói  “nên dùng thân nào để 

 độ  được  bèn  hiện  thân  ấy  để  thuyết  pháp” ,  há  chẳng  đáng  tin  ư?  Nhưng 

chồng  cô  ta  là  Phương  Thời  Giản  đối  với  hành  trạng  của  cô  ta  lại  ngược 

ngạo bỏ mặc, tội lỗi ấy quả thật chẳng phải nông cạn! 

Thích Ấn Quang ghi  



---o0o--- 

Kim Cang Kinh Công Đức Tụng 

Bành Trạch Bồ Tát giới đệ tử Hứa Chỉ Tịnh soạn, 

Bành Trạch Bồ Tát Giới đệ tử Lưu Khế Tịnh chú thích 



Tụng văn chia làm ba phần: 

1. Trần thuật ý nghĩa. 

2. Phần ca tụng chánh yếu. 

3. Hồi Hướng 



---o0o--- 

I. Trần thuật ý nghĩa 



Đây là phần thứ nhất, trần thuật ý nghĩa. 



 Từng nghe tám tạng kết kinh, Bát Nhã là mẹ của Như Lai. 



Chú thích: Theo Bồ Tát Xử Thai Kinh, ngài Ca Diếp sai A Nan kết tập 

các  pháp  do  đức  Phật  đã  nói,  từng  lời,  từng  chữ  chẳng  để  thiếu  sót.  [Kinh 

điển  được  kết  tập,  chia  thành]  Bồ  Tát  Tạng,  Thanh  Văn  Tạng,  Giới  Luật 

Tạng, mỗi phần đều gom vào một chỗ. Khi ấy, những kinh do A Nan nêu ra, 

được  chia  thành  Thai  Hóa  Tạng,  Trung  Ấm  Tạng,  Ma  Ha  Diễn  Phương 

Đẳng  Tạng,  Giới  Luật Tạng,  Thập  Trụ  Bồ  Tát Tạng,  Tạp  Tạng,  Kim  Cang 

Tạng  và Phật Tạng  nên gọi là  “tám tạng”.  Kinh Đại Bát Nhã chép:  “Thậm 

 thâm Bát Nhã Ba La Mật Đa, nãi chư Phật chi mẫu, năng sanh thập phương 

 nhất thiết chư Phật” (Bát Nhã Ba La Mật Đa rất sâu là mẹ của chư Phật, vì 

có  thể  sanh  ra  mười  phương  hết  thảy  chư  Phật).  Trong  kinh  này  (tức  kinh 

Kim Cang) có nói hết thảy chư Phật và pháp Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh 

Giác của chư Phật đều từ kinh này mà ra. 



 Tứ phương phân hóa, Kim Cang được Bồ Tát tôn quý.  





Chú  thích:  Theo  Hoa  Nghiêm  Sớ,  đức  Tỳ  Lô  Giá  Na  Phật  từ  bốn 

trí544 lưu  xuất tứ phương Như Lai: Đông phương  A Súc, Nam  phương  Bảo 

Sanh, Tây phương Vô Lượng Thọ, Bắc phương Bất Không Thành Tựu. Bốn 

vị Như Lai  mỗi vị đều có bốn Kim Cang Bồ Tát và Tứ Nhiếp545, Bát Cúng 

Dường  Kim  Cang  Bồ  Tát546.  Kinh  Lăng  Nghiêm  có  câu:   “Tùng  Càn  Huệ 

 Địa,  chí  Đẳng  Giác  dĩ” (Từ  Càn  Huệ  Địa  cho  đến  khi  đã  đạt  Đẳng  Giác), 

tức là [tiến trình] giác ngộ được bắt đầu bằng sự chứng nhập địa vị đầu tiên 

là Càn  Huệ Địa trong  tâm  Kim Cang. Vì thế, sách  Bát Thức Quy Củ  Tụng 

viết:   “Kim  Cang  đạo  hậu,  dị  thục  không” (đến  khi  viên  mãn  Phật  quả  thì 

thức  thứ  tám  mới  rỗng  không)547,  câu  này  nói  về  địa  vị  Đẳng  Giác,  vì  đã 

vượt  khỏi  Thập  Địa.  Sách  Phật  Học  Chỉ  Nam  chép  lời  của  Ông  Đàm  Khê 

như  sau:   “Kim  Cang  là  vị  thần  tánh  tình  chất  trực”548.  Đấy  là  kéo  bè  kết 

đảng  những  người  có  cùng  ý  kiến  với  mình  để  công  kích  kẻ  khác  ý  kiến, 

đáng gọi là “mắt thịt chẳng nhận biết thánh nhân”, nực cười lắm thay! 





 Vì  thế, trong vườn Cấp Cô, hiểu Không liền có hiệu Bồ Đề.   





Chú  thích:  Trong  mười  vị  đại  đệ  tử  của  đức  Phật,  ngài  Tu  Bồ  Đề 

được gọi là bậc Giải Không đệ nhất. 





 Trong  cung  Đâu  Suất,  vốn  do  Di  Lặc  nói  kệ,  nhập  Nhật  Quang 

 Định, mười tám trụ mới phân. 







Chú  thích:  Theo  truyện  ngài  Bà  Đậu  Bàn  Tẩu  (Vasubandhu:  Thiên 

Thân)  và  Kim  Cang  Kinh  Vô  Trước  Luận  thì  Vô  Trước  Bồ  Tát  nhập  Nhật 

Quang Định, lên cung trời Đâu Suất, hỏi Di Lặc Bồ Tát. Di Lặc Bồ Tát liền 

nói tám mươi bài kệ để giảng rõ ý chỉ của kinh. Ngài Vô Trước tạo luận, lập 

ra bảy thứ nghĩa cú để giải thích kinh này. Trong phần thứ ba, giảng về Hành 

Sở Trụ Xứ, ngài Vô Trước lại chia ra mười tám thứ Trụ. 



 Xử báu đập tan, hai mươi bảy mối nghi ắt đoạn. 

  

Chú  thích:  Trong  Kim  Cang  Kinh  Thiên  Thân  Luận,  nơi  phần  Chánh 

Tông, trước hết giải thích về sự hộ niệm, phó chúc. Kế đó, sau phần “Bồ Tát 

phải nên đúng như lời dạy mà trụ” lại chia thành hai mươi bảy chương, trong 

mỗi chương đều có phần giải trừ nghi ngờ khiến cho [người đọc] sanh chánh 

tín.  Vì  thế  gọi  là  “đoạn  nghi  sanh  tín”.  Bát  Nhã  có  thể  đoạn  được  hết  thảy 

mối  nghi,  giống  như  xử báu  Kim  Cang549  của  Đế  Thích  có  thể  đập  tan  hết 

thảy mọi vật cứng nhất. Vì thế, dùng xử báu Kim Cang để sánh ví Kim Cang 

Bát Nhã. 



 Xiển dương đã trọn khắp Tây Thiên, công đức lan dần sang Đông Độ. 

 Cỏ thanh chỉ trổ hiện điềm lành, dịch giả được tôn là thánh nhân. 



Chú  thích:  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  năm  Hoằng  Thỉ  thứ  3  (401)  đời 

Diêu Tần, hành trong vườn Tiêu Dao550 đều biến thành cỏ thanh chỉ551, vua 

bèn  đón  ngài  Cưu  Ma  La  Thập  vào  ải,  dịch  các  kinh  như  Kim  Cang  v.v... 

Người sau tôn xưng Ngài là thánh sư. 



 Lời  khen  bắt  nguồn từ chỗ  Hoàng Mai:  “Ai ngộ  kinh này liền thành 

 Phật, Tổ”. 



Chú  thích:  Theo  Truyền  Đăng  Lục,  vào  thời  Đường  Cao  Tông,  Thiền 

Tông Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn trụ tại chùa Đông Thiền núi Hoàng Mai, thường 

khuyên người khác chỉ trì kinh Kim Cang sẽ tự kiến tánh, liễu ngộ [được ý 

kinh] sẽ thành Phật. 



 Vung mộc xích rồi liền xuống tòa, giảng kinh trong điện nhà Lương. 



Chú  thích:  Theo  Truyền  Đăng  Lục,  Lương  Vũ  Đế  thỉnh  Phó  Đại  Sĩ 

giảng kinh Kim Cang. Đại Sĩ mới thăng tòa, dùng mộc xích552 chỉ xuống bàn 

một cái rồi liền bước xuống tòa, vua ngạc nhiên. Ngài Chí Công nói: “Đại Sĩ 

đã giảng kinh xong!” 





 Tâm vô trụ mà hay sanh, Tào Khê nối nghiệp tổ. 





Chú  thích:  Theo  Truyền  Đăng  Lục,  vào  đời  Đường,  Ngũ  Tổ  giảng 

kinh Kim Cang cho Lục Tổ Huệ Năng, đến câu  “ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ 

 tâm”  (hãy nên chẳng trụ vào đâu để sanh tâm), Lục Tổ đại ngộ, thưa:  “Nào 

 ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh, nào ngờ tự tánh vốn chẳng sanh diệt, nào ngờ 

 tự tánh vốn tự trọn đủ, nào ngờ tự tánh có thể sanh ra muôn pháp” . Ngũ Tổ 

liền truyền y bát. Lục Tổ bèn quay về Quảng Đông, về sau, trụ tại Tào Khê 

thuyết pháp. 





 Pháp Nhãn xem kinh, há chẳng phải quyển vàng này. 

  



Chú  thích:  Theo  Truyền Đăng  Lục,  vào đời Nam Đường,  ngài  Pháp 

Nhãn Văn Ích nói:  “Kinh dạy: Hết thảy chư Phật và pháp Vô Thượng Chánh 

 Đẳng Chánh Giác của chư Phật đều từ kinh này ra. Hãy nói xem: Kinh này 

 là  gì,  chẳng  phải  là  quyển  vàng  trục  đỏ  hay  sao?  Đừng  nhận  lầm  vạch 

 cân”553.   





 Đức Sơn mua bánh, đốt Thanh Long Sớ. 





Chú  thích:  Theo  Truyền  Đăng  Lục,  vào  đời  Đường,  ngài  Đức  Sơn 

Tuyên  Giám  ở  Lãng  Châu,  trên  đường  đến  Phong  Dương,  gặp  một  bà  bán 

bánh,  do  vậy,  mua  bánh  để  lót  dạ.  Bà  ta  chỉ  vào  quang  gánh  của  Sư  hỏi: 

“Đây là văn tự gì vậy?” Đáp: “Thanh Long Sớ Sao554”. Bà ta hỏi: “Sư giảng 

kinh  gì?”  Đáp:  “Kinh  Kim  Cang”.  Bà  ta  nói: “Tôi  có  một  câu  hỏi,  nếu  Sư 

đáp  được,  tôi  sẽ  tặng  món  điểm  tâm.  Đáp  không  được  thì  hãy  đi  nơi  khác! 

Kinh  Kim  Cang  nói  ‘tâm  quá  khứ  chẳng  thể  được,  tâm  hiện  tại  chẳng  thể 

được, tâm  vị  lai chẳng thể được’, chưa rõ Thượng Tọa điểm cái tâm  nào?” 

Ngài  Đức  Sơn  cứng  họng,  liền  qua  chỗ  ngài  Long  Đàm.  Sư  đã  thấu  hiểu 

chuyện ấy rồi bèn đem bộ sớ giải đốt đi. 





 Ấy  là  vì  chẳng  trụ  nơi  Sắc,  Thanh,  Hương,  Vị,  Xúc,  Pháp,  bốn 

 tướng đều không. Quán như mộng, huyễn, bọt, bóng, sương, chớp, ba tâm 

 há được?  Vì thế, đức bố thí, Nam, Tây,  Bắc phương, bốn góc, trên, dưới 

 chẳng thể lường! Công diễn nói, ngàn vạn ức phần, toán, số, thí dụ chẳng 

 thể  bằng  được!  Quả  đúng  là  ai  có  thể  vào  năm  trăm  năm  sau  sanh  lòng 

 tin thanh tịnh thì chính là đã ở chỗ ngàn vạn đức Phật gieo các thiện căn. 





Chú thích: Những điều trên đây đều xuất phát từ kinh này. 





 Chỉ  Tịnh  thuở  trẻ  lắm  bệnh,  sớm  biết  quy  y,  đến  già  quán  Không, 

 tin tưởng, ngưỡng mộ càng thêm tha thiết. Ngưỡng mong dùng lợi ích do 

 trì kinh của bậc tiên triết làm môn đắc độ cho phường hậu hiền, mến yêu 

 khuôn phép rộng lớn, kính cẩn soạn lời tán tụng. 



---o0o--- 

II. Phần ca tụng chánh yếu 





Chia thành mười phần:  



1. Vãng sanh Tịnh Độ. 



2. Lâm chung hiện tướng lành. 



3. Được trường thọ. 



4. Được hồi sinh. 



5. Khỏi tật bệnh. 



6. Cứu thoát khỏi giết chóc. 



7. Thoát nạn hành hình, trói buộc, gông xiềng. 



8. Cứu nước, lửa, hiểm nạn. 



9. Tiêu tội báo. 



10. Cảm ứng thần linh. 



---o0o--- 

 

1. Vãng sanh Tịnh Độ 





 Bèn có thanh y dẫn lối, Minh vương gọi Minh Tuấn là thầy. 

  

  



Chú  thích:  Theo  sách  Kim  Cang  Trì  Nghiệm,  vào  năm  Vĩnh  Huy 

nguyên niên (650) đời Đường, sư Thích Minh Tuấn chết bất ngờ, thấy hai gã 

áo xanh dẫn đến gặp vua cõi âm, hỏi suốt đời Sư tu tập môn nào? Minh Tuấn 

đáp: “Chỉ  tụng  kinh  Kim Cang”. Vua  nói: “Lành  thay!  Nếu tụng  mười  vạn 

biến, năm sau ắt sanh về Tịnh Độ, đệ tử chẳng được thấy thầy nữa!” bèn thả 

về. Minh Tuấn càng thêm tinh tấn. Đến tháng Ba năm Vĩnh Huy thứ 2 (651), 

Sư ngồi qua đời, mọi người đều ngửi thấy mùi hương lạ. 





 Áo hoa đến đón, bạn tiên hỏi Duy Cung ở nơi nào? 





Chú  thích:  Theo  sách  Phật  Tổ  Thống  Kỷ,  vào  đời  Đường,  vị  Tăng 

chùa Pháp Tín ở Kinh Châu là Duy Cung niệm kinh Kim Cang suốt ba mươi 

mấy năm. Mỗi ngày niệm 50 biến. Vị tăng cùng chùa là Linh Khuy ra khỏi 

chùa  một  dặm,  gặp  năm  sáu  người,  trẻ  tuổi,  hết  sức  xinh  đẹp,  y  phục  tinh 

sạch,  ai  nấy  đều  cầm  nhạc  khí,  hỏi:  “Cung  thượng  nhân  ở  chỗ  nào?”  Linh 

Khuy bảo cho  họ biết chỗ  và  hỏi  họ  từ đâu tới. Đáp: “Từ  Tây  Phương đến 

đón  Cung  thượng  nhân”.  Một  người  lấy  hoa  sen  từ  trong  bọc  ra,  hoa  còn 

đang  ngậm  búp,  to  như  nắm  tay,  cánh  sen  tỏa  ánh  sáng  lạ,  họ  rảo  bước  về 

hướng chùa. Đến chiều, Duy Cung bèn mất, cả chùa nghe tiếng đàn sáo. 





 Tay ném đao, cân, mừng đồ tể tu hành. 

  



Chú  thích:  Theo  sách  Pháp  Hoa  Trì  Nghiệm,  vào  đời  Tống,  ở  phía 

Nam thành Hồ Châu có người đồ tể tên là Lục Ông. Năm hai mươi ba tuổi, 

thấy  một  vị  vân  thủy  tăng555  đến  cửa,  miệng  nói:  “Giáo  hóa  người  hữu 

duyên”.  Họ  Lục  chẳng  hiểu,  vị  Tăng  nói:  “Ông  giết  trâu,  dê  vô  số.  Nếu 

chẳng đổi  nghề, đời sau ắt đọa  làm  những loài ấy. Ông có thiện căn từ đời 

trước,  hãy  nên  cật  lực  trì  kinh  Pháp  Hoa,  kinh  Kim  Cang  hòng  tiêu  trừ  ác 

nghiệp,  tăng  trưởng  thiện  phước”.  Nói  xong,  chẳng  thấy  đâu  nữa!  Họ  Lục 

bèn tỉnh ngộ, ăn chay, kiêng giết, vẽ hình A Di Đà Phật, Quán Âm, Thế Chí. 

Sáng  tối  cúng  dường,  hằng  ngày  tụng  hai  kinh  ấy  để  sám  hối,  nguyện  độ 

những chúng sanh đã bị giết sớm được sanh về Tịnh Độ. Năm tám mươi mốt 

tuổi,  khoảng  nửa  tháng  trước  [khi  mất],  ông  hẹn  khắp  các  thân  hữu:  Trong 

ngày  mồng  Chín  tháng  Mười  Một  sẽ  đãi  cơm,  cáo  biệt.  Đến  hạn,  ông  tắm 

gội, ngồi ngay ngắn, đọc kệ tụng rồi mất. Kệ tụng như sau:  





 Ngũ thập dư niên ly sát nghiệp. 

  

 Thủ phao đao xứng ám tu hành, 

  

 Kim triêu đắc phó Bồ Đề lộ, 

  

 Thủy lý liên hoa hỏa lý sanh. 



(Năm chục năm hơn lìa sát nghiệp, 



Ngấm ngầm tu tập, vứt cân, đao, 



Bồ Đề nay bước trên đường ấy, 



Nước trổ sen tươi giữa lửa hồng) 





 Tràng phan đụng mặt, thấy người hộ tống phu nhân. 







Chú thích:  Theo Viên Trung  Lang  Tập, vào đời Minh, vợ ông Cung 

Trọng  Thuần  ở  Công  An  là  Chúc  Thị,  được  nghe  pháp  môn  Tịnh  Độ  từ  vị 

huynh đệ là Viên Hoằng Đạo, tin tưởng, bèn chuyên trì danh hiệu Phật kiêm 

tụng kinh  Kim Cang. Một hôm, bà bảo các con: “Đức Phật  nói ba hôm sau 

sẽ đến đón ta”. Đến kỳ hạn, bà bèn tắm gội ngồi giữa nhà, quyến thuộc xúm 

xít,  hồi  lâu  sau,  bà  tự  nói: “Phật  đến  rồi!  Giữa  mày  phóng  bạch  hào  quang 

dài mấy trượng” Lại nói thấy một vị Tăng tướng hảo trang nghiêm, tự xưng 

là Tu Bồ Đề, trong khoảnh khắc, hóa thành hơn một trăm vị Tăng. Có người 

bên cạnh nói: “Trong kinh nói tới một trăm ba mươi tám vị Tu Bồ Đề, chính 

là vị này đấy”. Các quyến thuộc cùng đốt hương, niệm danh hiệu Phật. Chúc 

Thị  mỉm  cười  qua  đời.  Trong  gác  có  đứa  hầu  gái  mới  chín  tuổi,  chợt  ngã 

xuống  đất,  rồi  đứng  lên  nói  thấy  mấy  người  khổng  lồ  mặc  giáp  vàng  cầm 

tràng phan dẫn đường cho phu nhân, cán tràng chạm vào mặt nên bất ngờ té 

xuống  đất.  Xem  kỹ  thì  mặt  nó  còn  vết  trầy  rành  rành.  Đã  liệm  xong  thì  từ 

trong quan tài lại tỏa ra mùi hương lạ. 

Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn TíchCảm Ứng Tụng 

Quyển 4, phần 2 hết 

 

---o0o--- 

 Phần 3 







 Hương lạ ngập thất, nha lại cõi âm răn dạy con cháu. 





Chú  thích:  Theo  sách  Báo  Ứng  Ký,  vào  đời  Đường,  Vu  Sưởng  giữ 

chức Lục Sự Tham Quân ở Tinh Châu dưới triều Võ Tắc Thiên. Cứ sau canh 

một là ông lại thở hổn hển, toát mồ hôi, qua canh hai thì hết. Vợ là Liễu Thị 

tính mời thầy thuốc. Ông Sưởng ngầm bảo vợ: “Không có nỗi khổ nào khác, 

chỉ là ban ngày phải lo việc công, đêm đến phải phán xử việc cõi âm, sức ta 

không kham nổi”. Ông thường biết trước tai nạn xảy đến, ngấm ngầm chuẩn 

bị. Suốt sáu năm như thế, sau khi mẹ mất, ông trì kinh Kim Cang bèn không 

còn phải  làm  nha  lại cõi  Âm  nữa. Do vậy, cực lực khen  ngợi sức công đức 

của  kinh  này,  dạy  con  cháu  phúng  tụng.  Năm  tám  mươi  tuổi,  khi  sắp  mất, 

chợt  nghe  mùi  hương  lạ,  ông  bảo  người  xung  quanh:  “Có  thánh  nhân  đến 

đón ta về Tây Phương”. Nói xong thì mất. 





 Trích máu chép kinh, hiếu tử siêu độ cha mẹ. 





Chú  thích:  Theo  Kim  Cang  Trì  Nghiệm,  trong  thời  Vạn  Lịch  nhà 

Minh,  Ngô  Quân  Bình  ở  Đồng  Hương  mồ  côi  cha  mẹ  từ  nhỏ,  bèn  ăn  chay 

bốn mươi chín ngày, trích máu từ ngực để chép kinh Kim Cang. Đêm mộng 

thấy cha mẹ đứng trên đám mây, bảo: “Nhờ công đức chép kinh của con, hai 

người bọn ta đã được sanh về Tịnh Độ”. 





 Mộng ngồi xếp bằng trên đỉnh núi, tượng báu phóng quang. 





Chú  thích:  Theo  Kiến  Xương  Chí,  vào  đời  Minh,  Hoàng  Thái  Nghi 

Nhân  Lý  Thị  là  mẹ  của  quan  Nghi  Chế  Chủ  Sự Nam  Kinh  là  Hoàng  Đoan 

Bá, người xứ Kiến Xương. Tuổi già, cụ tụng kinh Kim Cang, kinh Địa Tạng 

hằng ngày kiền thành. Một đêm mộng thấy ngồi xếp bằng trên đỉnh núi, Phật 

quang chiếu đến thân. Tỉnh giấc, cụ bảo Đoan Bá: “Kỳ hạn về Tây Phương 

đã  đến”,  không  bệnh  ngặt  nghèo  gì,  thị  hiện  chút  bệnh  vặt,  niệm  Phật  qua 

đời. 





 Dứt nỗi khổ địa ngục, giường vàng tụng chú. 







Chú thích: Theo Kim Cang Chứng Quả, trong niên hiệu Thiệu Hưng 

đời Tống, ông X... ở Minh Châu không có con, vợ là Vương Thị có thai cả 

hai  mươi tám  tháng  vẫn chưa sanh. Gặp  một vị  Tăng bảo: “Ông bị ách  nạn 

lớn.  Chỉ  có  cách  thí  một  ngàn  quyển  kinh  Kim  Cang  mới  thoát”.  Ông  làm 

đúng  như  lời,  lại  phát  nguyện  tụng  một  ngàn  quyển,  trai  tăng  một  ngàn  vị. 

Đêm mộng thấy thần Kim Cang cầm xử chỉ vào bụng [bà vợ]; tỉnh giấc sanh 

được  hai trai. Đến  năm ông sáu  mươi  mốt tuổi, chết đột  ngột,  vào cõi  Âm. 

Diêm Vương bảo ngồi trên giường vàng, tụng kinh một biến. Sự khổ của các 

quỷ trong địa ngục đều nhanh chóng chấm dứt. Hỏi ông sao không tụng chú? 

Thưa: “Trong thế gian không có bản kinh nào có chú cả!” Diêm Vương liền 

trao cho bản kinh có  ghi bài chú, lại bảo:  “Ông trở về dương  gian,  hãy  nên 

lần lượt lưu thông. Mai sau hết tuổi thọ sẽ sanh vào thế giới Cực Lạc”. Bèn 

sống lại. Sau này, đến năm chín mươi mốt tuổi, ông không bệnh, ngồi mất. 





 Tiền Bỉnh lâm chung đọc kệ, nước cũng thanh lương. 

  



Chú  thích:  Theo  Hiện Quả Tùy  Lục,  vào  đời Minh,  Tiền  Bỉnh thoạt 

đầu làm quan tại huyện Phú Dương rồi từ quan để tu hành. Hằng ngày, ông 

tụng  kinh  Kim  Cang.  Lâm  chung,  đọc  kệ  xong,  bảo  lấy  nước  trong  mát  để 

uống.  [Người  nhà  hỏi]:  “Nước  trong  mát  ở  đâu?”  Đáp:  “Nước  ở  ao  phóng 

sanh”.  Nước  đem  đến,  ông  uống  xong,  chắp  tay  nói:  “Ta  do  Phật  lực  sẽ 

nhanh chóng về cõi thanh tịnh”, vui vẻ, ngồi qua đời. 





 Trương Ái tăng thọ, trì kinh, chóng sanh An Dưỡng. 

  



Chú thích: Theo Kim Cang Tân Dị Lục, vào thời Vạn Lịch nhà Minh, 

nội  giám  (thái  giám)  Trương  Ái  mỗi  tối  trì  kinh  Kim  Cang  suốt  mấy  năm. 

Bệnh gần chết, thấy hai người áo xanh đến nói: “Đưa ông qua Sơn Đông đầu 

thai”. Đi như bay, trong vòng một ngày đã tới, thấy núi sông nơi ấy và cha 

mẹ sẽ đầu thai vào. Trương Ái chỉ nhất tâm trì kinh, bị áp giải đến một ngôi 

điện,  nghi  là [cung điện của] Đông Nhạc. Trên điện có  một  vị  vua, đầu đội 

mão  đỉnh  bằng556,  bảo:  “Ông  đáng  nên  đầu  thai  về  nơi  đây”.  Đáp:  “Ái  trì 

kinh  Kim  Cang,  nguyện  sanh  về  Tịnh  Độ,  chẳng  muốn  thọ  thai!”  Vua  nói: 

“Ông trì kinh công ít, biết làm sao được?” Trương Ái thưa: “Từng nghe nói 

mười  niệm  thành  tựu  liền  được  vãng  sanh,  huống  hồ  [tôi  đã  trì  kinh  Kim 

Cang] đã mấy năm rồi!” Vua bảo: “Cho ông trở về, trì kinh thêm!” Đã tỉnh 

lại,  ông  Ái  bèn  lìa  nhà,  trụ  tại  Bích  Vân  Tự  ở  Tây  Sơn,  chuyên  tụng  kinh 

Kim Cang. Mười một năm sau, một hôm nhóm chúng, bảo: “Hôm nay tôi về 

Tây”, ngồi ngay ngắn qua đời. 





 Khói hương thề nguyện dâng Phật, hiện vẻ trang nghiêm trên vách 

 vôi. 





Chú thích: Theo Cân Ngự Thừa Tục Tập, vào đời Minh, vợ ông Trầm 

Xuân Giao ở trấn Song Lâm, Hồ Châu là Phí Thị, góa bụa từ trẻ, dệt vải để 

tự nuôi thân. Bà ăn chay mấy chục năm, thờ phụng tượng Phật và tượng Đại 

Sĩ  bằng  đàn  hương,  hằng  ngày  tụng  một  quyển  kinh  Kim  Cang,  niệm  Phật 

một ngàn câu, dù [tiết trời] nóng hay lạnh chẳng bỏ sót. Trong trận dịch lớn 

dưới thời Sùng Trinh, bà dời sang sống trên ngôi lầu trong nhà người con rể 

là  Trương  Thế  Mậu,  chỉ  đem  tượng  Đại  Sĩ  theo.  Hằng  ngày,  bà  hồi  hướng 

hương này xông thẳng đến chỗ Phật. Ba năm như thế, chợt trên hư không có 

hương  vờn  quanh  lầu  mấy  ngày.  Trên  vách  tường  vôi  bỗng  hiện  ra  tượng 

Phật, trang nghiêm tinh diệu, xa gần đồn đại, người đến chiêm lễ ngày càng 

đông. Nếu dùng khăn sạch để lau thì hình sắc càng rạng rỡ. Bốn năm sau, bà 

trở  về  chỗ  cũ,  vào  cửa,  liền  quét  dọn,  thắp  hương  đèn,  lễ  Phật,  tụng  kinh. 

Đến  sáng  ngày  thứ  ba,  tắm  gội,  thay  áo,  ngồi  ngay  ngắn  niệm  Phật.  Đến 

Ngọ,  kêu  ầm  lên:  “Phật  tới  rồi,  ta  đi  đây!”  Từ  biệt  mọi  người  qua  đời,  thọ 

bảy mươi ba tuổi. 





 Cấm dân giết chóc, thấy đài bạc tiếp dẫn. 

  



Chú  thích:  Theo  Kim  Cang  Tân  Dị  Lục,  vào  đời  Minh,  Thái  Thừa 

Thực đậu Tiến Sĩ thời Vạn Lịch, làm quan Thái Thủ ở Gia Hưng. Trong khi 

làm quan, ông hằng ngày tụng kinh Kim Cang, cấm dân gian sát sanh. Phàm 

tế thần chỉ đốt hương, bày cỗ chay, và bảo tụng kinh Kim Cang. Ông thường 

hỏi  pháp  nơi  ngài  Vân  Thê  Châu  Hoằng  (tổ  Liên  Trì),  tu  niệm  Phật  tam-

muội. Lâm chung thấy đài bạc tiếp dẫn, liên tục niệm Quán Thế Âm Bồ Tát 

rồi qua đời. 





 Ông Châu dứt ăn mặn năm ngày, thân tỏa mùi thơm. 





Chú  thích:  Theo  Kim  Cang  Linh  Ứng  Lục,  trong  khoảng  niên  hiệu 

Chánh  Đức  -  Gia  Tĩnh  đời  Minh,  ông  Châu  Đình  Chương  ở  Vân  Nam  hễ 

sáng dậy ắt  tụng các kinh  Kim  Cang, Di  Đà, và  Quán  Âm. Năm  tám  mươi 

bảy tuổi, ông nói: “Ta sắp đi, Phật Di Đà đến đón ta. Quán Âm, Thế Chí đều 

đến”. Rồi lại nói: “Đức Quán Âm dạy ta thôi ăn mặn năm ngày thì sẽ về Tây 

được!” Ông bèn  mỗi  ngày ăn  một bữa cháo,  một bữa rau, đến kỳ  hạn, tụng 

kinh, ngồi ngay ngắn qua đời. Thân bốc mùi thơm, diện mạo như còn sống. 







 Châu Thị uống nước bốn mươi ngày, nở hoa trong mộng. 





Chú thích: Theo Phật Tổ Thống Kỷ, vào đời Tống, Châu Thị là người 

xứ Sáp Xuyên, niệm danh hiệu Phật ba mươi năm, kiêm trì kinh Kim Cang. 

Lúc mở quyển kinh ra, thường nói: “Các vị thánh ngự đến xem, chẳng dám 

ngồi xổm”. Bà chợt nhịn ăn, hằng ngày uống mấy chén nước. Sau bốn mươi 

ngày, mộng thấy ba vị tỳ-kheo tay cầm hoa sen, bảo: “Ta trước kia vì ngươi 

trồng  hoa  này, hôm  nay sẽ  nở  nên  đến đón  ngươi”. Tỉnh  giấc, bà bèn  niệm 

Phật hiệu, ngồi ngay ngắn qua đời. 





 Đường Nghi Chi nhiều lần quán tướng lành. 

  



Chú thích: Theo Tịnh Độ Thần Chung, vào đời Minh, Đường Thời tự 

là Nghi Chi, người xứ Hồ Châu, học pháp môn Niệm Phật nơi ngài Liên Trì. 

Ông  cùng  quyến  thuộc  đều  thuộc  lòng  kinh  Kim  Cang  và  phẩm  Phổ  Môn. 

Nghi  Chi  đắc  Quán  Phật  tam-muội,  nhiều  lần  thấy  Phật  hiện  tướng  lành, 

chánh niệm qua đời. 





 Ni Huệ An đích thân thấy Phật quang. 

  



Chú thích: Theo Phật Tổ Thống Kỷ, vào đời Tống, Huệ An là người 

Minh Châu, trụ tại am  họ Dương ở  Tiểu  Khê, chuyên tu  Tây  Phương, tụng 

kinh  Kim  Cang,  nóng  lạnh  chẳng  bỏ  sót.  Bà  thường  ở  trong  thất  thấy  Phật 

quang chiếu  đến. Một hôm  thị  hiện bị bệnh,  ngồi  ngay  ngắn, răn đại chúng 

đừng ồn. Một lúc lâu sau, nói: “Phật đến rồi”, bảo đại chúng niệm danh hiệu 

Phật, nghiễm nhiên thoát trần, thọ chín mươi sáu tuổi. 





 Trầm Kính Phù ba quyển lệ thường, xua tay bảo vợ lánh đi. 

   



Chú  thích:  Theo  Nhị  Lâm  Cư  Hậu  Tập,  vào  đời  Thanh,  ông  Trầm 

Bỉnh ở Trương Châu, tự là Kính Phù, năm 15 tuổi bị bệnh suyễn. Đến năm 

30 bệnh nặng hơn, năm 50 tuổi bệnh càng nặng hơn nữa, bèn niệm Phật, ăn 

chay trường. Bạn ông ta là Dương Quảng Văn khuyên tụng kinh Kim Cang, 

ông  Trầm  bèn  mỗi  ngày  tụng  ba  quyển.  Vào  mùa  Đông  năm  Càn  Long  46 

(1781), ông thị hiện bị bệnh nhẹ. Đến ngày 30, dậy sớm, súc miệng, tắm gội 

xong, hướng về Tây, ngồi xếp bằng niệm Phật. Vợ ở bên cạnh, ông xua tay 

đuổi ra, sau đó ngồi nghiễm nhiên qua đời. 







 Vương Ngưỡng Tuyền đã trọn ba tạng, cãi lệnh phù sứ. 





Chú thích: Theo Hiện Quả Tùy Lục, vào đời Thanh, Vương Ngưỡng 

Tuyền là người Hàng Châu, sống bằng nghề giết dê. Trong khi bị bệnh thấy 

dê kéo cả đàn đến  đòi  mạng,  bèn đổi  nghề, ăn chay trường, tụng kinh  Kim 

Cang, đủ số ba tạng. Lại lạy Pháp Hoa. Năm 81 tuổi, chợt thấy phù sứ557 đến 

bắt, bèn kháng cự rằng: “Ta đợi Phật đến mới đi”. Năm hôm sau, quả nhiên 

thấy Phật hiện đại thân, xòe tay tiếp dẫn. Ông vui vẻ qua đời. 





 Đài sen thị hiện, Trương Nguyên hồi hướng Tây Phương. 





Chú  thích:  Theo  Cân  Ngự  Thừa  Tục  Tập,  vào  đời  Minh,  ngư  phủ 

Trương Nguyên ở  Hải Diêm  và em trai  là  Trinh  thấy trên  mặt  nước có ánh 

sáng  lạ chiếu  hắt  lên,  liền  lặn  xuống  nước,  mò được  một  hộp đá, bên  trong 

hộp đựng bộ kinh Kim Cang viết bằng chữ vàng. Đêm mộng thấy thần kim 

giáp  nói:  “Ngươi  đời  trước  là  người  hầu  việc  tại  giảng  đàn  của  pháp  sư 

Trường Thủy558, do không có lòng tin nên thoái đọa đến mức này; nhưng cái 

nhân  nhỏ  nhoi  vẫn  chưa  mất,  ban  cho  ngươi  đại  pháp,  hãy  nên  tinh  tấn  trì 

tụng”.  Ông  Nguyên  lấy  cớ  không  biết  chữ  để  từ  tạ,  thần  bảo  há  miệng  ra, 

nhét  một  hoàn  thuốc  vào.  Sáng  hôm  sau,  mở  kinh  ra  tụng,  đọc  làu  làu  như 

quen tụng từ lâu. Trương Nguyên đem chuyện này kể với vị tăng chùa Chiêu 

Khánh là Truyền Như. Truyền Như khuyên hãy hồi hướng Tây Phương. Ba 

năm sau, Trương Nguyên bảo người thân và kẻ quen biết: “Đài sen đã hiện 

rồi!” ngồi ngay ngắn qua đời. Đó là chuyện nhằm tháng Bảy năm Đinh Sửu 

(1589) thời Vạn Lịch. 



  

 Bát Nhã công cao, Phòng Trứ sớm sanh Tịnh Độ. 

  



Chú thích: Theo Kim Cang Trì Nghiệm, đời Đường, Phòng Trứ bình 

thời sùng tín đấng pháp vương, mỗi ngày niệm Phật, trì kinh Kim Cang. Một 

hôm, chết đột  ngột, đến Diêm phủ. Diêm  Vương  nói: “Ông có công trì  Bát 

Nhã,  lại từng khuyên  một  người  già  niệm  Phật, [người ấy] đã sanh  về Tịnh 

Độ.  Nhờ  phước  lực  ấy,  ông  cũng  đáng  được  vãng  sanh!”  Phòng  Trứ  thưa: 

“Tôi phát  nguyện tụng kinh  Kim Cang  một vạn quyển,  nay vẫn chưa xong, 

làm  sao  đây?”  Vua  nói:  “Tụng  kinh  tròn  nguyện  cố  nhiên  là  tốt,  nhưng 

chẳng  bằng  sớm  sanh  về  Tịnh  Độ  lại  càng  hay  hơn!”  Biết  chí  ông  Trứ  đã 

quyết, vua bèn sai nha lại đưa về. 





 Tạo kinh trăm quyển, thấy Phật đến đón. 

  



Chú  thích:  Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  đời  Đường,  sa-môn  Pháp 

Tạng chùa Bảo Thất ở Phu Châu, giới hạnh tinh thuần, sửa chữa, xây dựng 

chùa, tháp, tượng Phật thảy đều tinh xảo, đẹp đẽ. Năm Vũ Đức thứ 2 (619), 

Sư  mắc bệnh, thấy  một người tay cầm quyển kinh bảo: “Công đức của ông 

tuy  lớn,  chỉ  vì  lạm  dùng  vật  của  Tam  Bảo  nên  mắc  tội  vô  lượng.  Nếu  tạo 

kinh Kim Cang này thì tội sẽ diệt hết”. Tỉnh giấc, Sư bèn xả y bát, tạo kinh 

một trăm quyển. Lúc sắp mạng chung thấy A Di Đà Phật đến đón. 





 Lặng lẽ tham cứu bốn mươi năm, bay lượn trên không về Tây. 

 

 

Chú thích: Theo Thọ Trì Quả Báo, vào đời Minh, vị tăng Phổ Tịnh ở 

Lô Sơn sáng tối kiền thành tụng kinh Kim Cang. Chợt mộng thấy thần nhân 

nói bài kệ như sau:  





 Hữu tướng, tướng phi chân, 

  

 Vô pháp, pháp diệc đọa, 

  

 Phiết khước cựu khỏa cữu, 

  

 Tức dĩ liễu đại nghĩa. 



(Có tướng, tướng chẳng thật, 



Không pháp, pháp cũng rơi, 



Vứt sạch khuôn sáo cũ, 



Đại nghĩa liền thấu triệt). 





Sư  đại  ngộ,  mỗi  ngày  chỉ  tụng  ra  tiếng  một  biến  vào  lúc  sáng  tối, 

những lúc khác ngồi xếp bằng lặng lẽ tham cứu, bốn mươi năm chưa hề ngủ 

nghê. Thần lại đến bảo: “Làm như thế là đúng rồi”. Sư tuổi ngoài chín mươi 

bèn  thị  tịch,  hương  thơm  đọng  suốt  đêm.  Tăng  chúng  đều  thấy  tràng  phan 

dẫn đường, Sư mặc ca-sa tía, cầm xâu chuỗi bằng hạt Mộc Hoạn559, bay lên 

không trung về Tây. Chữ Tập (卌) đọc như chữ Tiết (薛)560, có nghĩa là bốn 

mươi. 





 Trong mộng bà Hoàng giã biệt vị Tăng gần xóm, ráng đỏ chiếu rực 

 nóc nhà. 







Chú  thích:  Theo  Phật  Tổ  Thống  Kỷ,  vào  đời  Tống,  bà  Hoàng  là 

người Triều Sơn, chuyên trì danh hiệu Phật kiêm tụng hai kinh Pháp Hoa và 

Kim  Cang.  Bà  ngẫu  nhiên  mắc  bệnh  lỵ,  tự  biết  đã  đến  thời,  liền  nhịn  ăn, 

hằng  ngày  uống  mấy  chén  nước.  Một  hôm,  vị  Tăng  pháp  danh  Thiện  Tu  ở 

cái  am  gần  đó  nằm  mộng  thấy  bà  ta  đến  từ  biệt,  bảo:  “Tôi  sắp  qua  Tây 

Phương”. Hai hôm sau, bà ta hướng về Tây niệm Phật, ngồi ngay ngắn qua 

đời. Ráng đỏ sáng ngời phủ trên nóc nhà, người làng ai cũng thấy. 





 Cô Vương thề thu máu mẹ, hoa sen hiện trong phòng. 





Chú  thích:  Theo  Phật  Tổ  Thống  Kỷ,  vào  đời  Tống,  cô  gái  nhà  họ 

Vương  người  xứ  Cát  An,  hằng  ngày  tụng  các  kinh  Di  Đà,  Quán  Âm,  Kim 

Cang. Mẹ chết, chảy máu đẫm thân. Cô thệ nguyện: “Nếu con có lòng hiếu 

chân  thật  thì  nguyện  thân  mẹ  con  chẳng  sanh  hôi  nhơ”.  Thề  xong,  máu 

ngưng chảy. Một hôm, cô ngã bệnh, nằm trong dáng điệu cát tường, tay nắm 

lá tràng phan báu trước tượng Quán  Âm,  lặng  lẽ thị tịch. Đem  liệm,  mẹ kế 

đặt tro của cô ta trong nhà, nẩy sanh mấy đóa hoa sen. 





 Tụng năm ngàn bốn mươi tám lượt, nằm bên hông phải qua đời. 





Chú  thích:  Theo  Phật  Tổ  Thống  Kỷ,  vào  đời  Tống,  Trần  Thị  thọ  trì 

trai giới, lấy Thiền tụng làm vui. Trì danh hiệu Phật suốt ba mươi năm, kiêm 

tụng  năm  ngàn  bộ  kinh  Pháp  Hoa,  hai  kinh  Di  Đà  và  Kim  Cang  mỗi  kinh 

tụng  được  năm  ngàn  bốn  mươi  tám  (5.048) bộ.  Một  hôm,  không  ăn,  người 

nhà  hỏi duyên cớ,  nói: “Muốn cầu thấy Phật!” rồi  nằm  trên  hông phải,  qua 

đời. 





 Chỉ ngày Mười Ba tháng Năm, xâu chuỗi làm hạn. 





Chú thích: Theo Kim Cang Trì Nghiệm Ký, vào đời Minh, Lý Thị là 

mẹ Lưu Đạo Long, ăn chay trường thờ Phật, khắc kinh Kim Cang tặng cho 

người  khác.  Gặp  dịp  sinh  nhật  chỉ  lễ  sám.  Một  năm  trước  khi  cụ  sắp  mất, 

mộng  thấy  Quán  Âm  Đại  Sĩ  trao  cho  xâu  chuỗi,  bảo:  “Đây  là  kỳ  hạn  vãng 

sanh  Tịnh  Độ  của  ngươi”.  Đếm  xem  thì  được  năm  mươi  ba  hạt.  Đến  ngày 

Mười  Ba  tháng  Năm  năm  sau,  cụ  bảo  người  nhà:  “Hôm  nay  ta  về  Tây 

Phương”,  ngồi  ngay  ngắn  qua  đời  (trên  đây  là  mười  ba  cặp,  gồm  hai  mươi 

sáu điều). 





 Trì kinh giống như trì danh, tu Thiền có thể thông với tu Tịnh. Hai 

 công đức này chẳng thể nghĩ bàn, đều là một. 



---o0o--- 

 

2. Lâm chung hiện tướng lành 





 Bèn có: Trinh Tường nhiều lượt thấy, Văn Đạt ở nơi đài Bát Nhã. 





Chú  thích:  Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  vào  đời  Đường,  Trần  Văn 

Đạt, người huyện Khích ở Tử Châu, thường trì kinh Kim Cang, nguyện niệm 

cho  cha  mẹ  đã  mất  tám  vạn  bốn  ngàn  quyển,  có  nhiều  điềm  tốt  lành.  Ông 

tụng  kinh  cho  người  khác,  người  bệnh  đều  được  lành.  Trần  Ước  là  người 

huyện Đồng Sơn từng bị cõi Âm bắt, thấy dưới đất dựng đài, hỏi thăm thì họ 

nói: “Đấy là Bát Nhã đài để đợi ông Trần Văn Đạt”. Ông Trần được cõi Âm 

kính trọng như vậy đó. 





 Ách nạn tự tiêu, Nguyên Tố thấy lọng rủ trên không. 

  



Chú  thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  vào  đời  Đường,  Trương 

Nguyên  Tố  là  người  Lạc  Dương,  trì  kinh  Kim  Cang  từ  bé.  Đầu  niên  hiệu 

Thiên  Thọ,  ông  làm  quan  đứng  đầu  xứ  Hoàng  Mai.  Hễ  trong  nhà  gặp  ách 

nạn, niệm kinh liền hết. Năm bảy mươi tuổi, ông bị bệnh, chợt có lọng hoa 

rủ trên không, liền tắm gội, giã biệt người nhà, lặng lẽ qua đời. 





 Tuổi cao tuyệt thực, lưỡi gõ ra tiếng. 

  



Chú thích: Theo Kim Cang Trì Nghiệm, vào đời Minh, người thợ da 

Nghiêm  Giang ở Tương  Thành tuổi trung  niên bỏ  nghề,  lo nấu cơm chay ở 

chùa Phật. Trên đường đi, chuyên trì kinh Kim Cang và niệm A Di Đà Phật 

không  ngớt  tiếng.  Năm  sáu  mươi  mấy  tuổi,  ông  chợt  tuyệt  thực,  chỉ  uống 

nước suốt  một tháng, lại  nói sẽ ra đi  vào ngày đó,  giờ đó. Đến kỳ  hạn, tắm 

gội, thay áo, ngồi xếp bằng qua đời. Hỏa thiêu thu được mấy vốc xá-lợi, lưỡi 

cứng như kim thạch, gõ vào kêu ra tiếng. Lúc ấy nhằm năm Chánh Đức thứ 

3 (1508). 





 Sáu tháng không có ruồi, ở gần xác không thấy mùi thối. 





Chú  thích: Theo  Kính  Trung  Kính  Hựu  Kính  Trưng Nghĩa,  vào đầu 

niên hiệu Thiên Khải đời Minh, ngoài cửa Chánh Dương thành Bắc Kinh có 

một  người  lính  già,  hằng  ngày  thắp  hương  tụng  kinh  Kim  Cang.  Ông  mất 

năm 73 tuổi, suốt sáu tháng xác chẳng bốc mùi hôi, ruồi chẳng bu tới, ai nấy 

đều lấy làm lạ. 





 Tiết Tư Mã siêu sanh cõi trời, nương bóng tràng bước trên không. 

 

 

 

Chú thích: Theo Báo Ứng Ký, vào đời Đường, Trung Châu Tư Mã là 

Tiết Nghiêm ăn chay trường, hằng ngày niệm 30 biến kinh Kim Cang. Đến 

năm  72  tuổi,  lúc  sắp  mất,  thấy  tràng,  lọng,  âm  nhạc  đến  đón.  Vợ  ông  ta  là 

Thôi  Thị,  chính  là  cô  của  quan  Ngự  Sử  An  Nghiễm.  Lúc  lâm  chung561, 

[người  nhà] thấy  ông  Nghiêm  nương  theo  tràng,  lọng  thong  dong  bước  lên 

trời, đi mất, gọi cũng chẳng nhìn lại, cả nhà đều ngửi thấy mùi hương lạ. 





 Châu Tiến Sĩ thoát khỏi thai chó, leo lên cành cây nói kệ. 

  



Chú  thích:  Theo  Kim  Cang  Trì  Nghiệm,  vào  đời  Tống,  ông  Châu 

Tiến  Sĩ  ở  Tô Châu  vốn  theo  đòi  cử nghiệp,  chưa  hề  nghe  Phật  pháp.  Ngẫu 

nhiên sang chơi chùa Hổ Khâu, nghe ngài Phật Ấn giảng kinh Kim Cang đến 

phần giảng về bốn câu  “nhất thiết hữu vi pháp” , [tâm cảm thấy] vui vẻ chưa 

từng  có.  Do  vậy,  muốn  tham  cứu  tông  chỉ,  ý  nghĩa  của  toàn  bộ  cuốn  kinh. 

Nhằm  lúc  ngủ  trưa,  ông  mộng  thấy  một  gã  áo  xanh  áp  tải  năm  người,  ông 

Châu theo sau, đi chừng hai dặm, đến một phố lớn, rồi rẽ vào trong ngõ, vén 

tấm  rèm  bằng  vải  màu  xanh  vào  nhà  người  ta.  Đến  nhà  bếp,  [thấy]  trong 

thùng  có  canh,  năm  người  đều  uống.  Ông  Châu  cũng  muốn  uống,  nhưng 

người áo xanh, ngăn lại bảo: “Người nghe Phật pháp chẳng được uống”, liền 

giật mình tỉnh giấc. Ông Châu bèn đi theo lối đã nhớ, đến phố lớn, vào trong 

ngõ,  quả  nhiên  có  căn  nhà  của  người  ta  giống  hệt  như  trong  mộng.  Ông 

Châu gõ cửa, bước vào hỏi trong bếp có chuyện gì lạ không? Chủ nhân nói: 

“Trong bếp có sáu con chó  mới sanh, một con đã chết”. Ông Châu kinh hãi 

đẫm mồ hôi, tự nhủ: “Nếu chẳng nghe Phật pháp thì đã vào thai chó rồi”. Do 

vậy, chuyên trì kinh  Kim Cang, thọ tới 89 tuổi. Ngày Rằm tháng  Tám, ông 

mời các đạo hữu khắp các chùa đến từ biệt, trèo lên cành cây ở sau vườn, nói 

kệ rằng:  





 Bát thập cửu niên Châu Công, 

  

 Lưỡng thủ phách phá hư không, 

  

 Cước đạp phù vân phấn toái, 

  

 Lập hóa Bồ Đề thụ đông. 

(Ông Châu tuổi sắp chín mươi, 

Chỉ còn thiếu một mùa Xuân vừa tròn, 

Hai tay phá nát hư không, 

Phù vân chân đạp vỡ cho tan tành, 

Phía Đông cội gốc Bồ Đề, 

Đứng yên sừng sững thoát vòng trần gian)  





Gieo mình xuống, đứng sững trên mặt đất, qua đời. 







 Đắc sáu chữ vô tướng, ông Châu thấy đũa ngọc rủ xuống. 





Chú  thích:  Theo  Kim  Cang  Tân  Dị  Lục,  vào  đời  Minh,  Văn  Khác 

Công Châu Quốc Tộ làm quan Tu Soạn thời Vạn Lịch. Ông được thăng chức 

Đại  Học  Sĩ  thời  Thiên  Khải.  Hằng  ngày  ắt  đóng  cửa  tụng  kinh  Kim  Cang 

một quyển, thường bảo con: “Ta vốn tươi héo chẳng đoái, thuận nghịch hệt 

như  nhau,  chỉ  là  nhờ  sức  của  sáu  chữ  vô  ngã  tướng,  vô  nhân  tướng”.  Năm 

Thiên Khải thứ 4 (1624), ông biết trước lúc mất, ngồi ngay ngắn qua đời, từ 

trong mũi thò ra chiếc đũa ngọc. 





 Dặn lưu thân ba năm, bà Ngô chứng kim cang bất hoại. 





Chú thích: Theo Hiện Quả Tùy Lục, vào đời Thanh, Đường Ngô Thị 

là người xứ Tế Ninh, ngụ cư tại Tùng Giang. Thoạt đầu tánh tình hung bạo, 

chẳng dung người khác. Năm bốn mươi ba tuổi mới bắt đầu ăn chay trường. 

Trong ngôi lầu nhỏ, hằng ngày tụng kinh Kim Cang suốt sáu năm. Đến năm 

bốn  mươi chín tuổi, chợt bảo với mọi người: “Ta sẽ đi trong ngày đó. Kinh 

nói  ‘kim  cang  bất  hoại  thân’,  sau  khi  ta  mất  hãy  giữ  xác  ba  năm  để  chứng 

nghiệm kinh dạy chẳng  dối”.  Bà  nói kệ qua  đời. Ba  năm sau,  mở khám  ra, 

quả nhiên thân chẳng hư, tóc trên đỉnh đầu mọc dài nửa tấc. Đề Đốc Lương 

công sai người dùng sơn phủ xác, dựng am. 





 Áo trời giáng xuống, dẫn Sư thượng thăng. 

  



Chú thích: Theo Pháp Uyển Châu Lâm, đời Đường, Triệu Văn Tín ở 

Toại  Châu  chết  đột  ngột,  đến  chỗ  Diêm  Vương,  đồng  bạn  mười  người. 

Trong số ấy có một vị Tăng, vua hỏi lúc còn sống tu công đức gì. Tăng đáp: 

“Tụng  kinh  Kim  Cang”.  Vua  giật  mình,  đứng  dậy,  chắp  tay,  khen  ngợi: 

“Lành thay! Lành thay! Sư tụng Bát Nhã đáng sanh lên trời, sao lại đến lầm 

nơi này!” Nói chưa xong, có áo trời thòng xuống, dẫn Sư thăng lên trời. Văn 

Tín sống lại, thuật đầy đủ mọi chuyện. 



 Lưu thân nơi Địa Tạng, hoàn kinh, cười giã biệt. 

  

Chú  thích:  Theo  Tân  Dị  Lục,  vào  đời  Minh,  Thí  Phong  Dương  ở  phố 

Giác  Lý,  phủ  Gia  Hưng,  quen  thân  với  vị  Tăng  chùa  Đông  Tháp  là  Hữu 

Hằng. Phong Dương già bệnh, quỳ tụng kinh Kim Cang, hằng ngày ắt tụng 

mấy  quyển.  Ngày  mồng  Tám  tháng  Giêng  năm  Bính  Tý  (1636)  đời  Sùng 

Trinh, ông tụng kinh chưa xong đã mất. Ba ngày sau, lúc sắp đóng nắp hòm, 

chợt hoàn hồn, bảo: “Ta nhờ sức kinh nên không thuộc quyền cai quản của 

Diêm Vương, mà [lưu lại] ở chỗ Địa Tạng Bồ Tát. Bồ Tát do thấy tụng kinh 

chưa hết quyển nên cho về lễ tụng, chỉ vì hơi thở khò khè, chẳng thể tự tụng, 

phải thỉnh sư Hữu Hằng tụng thay, chứ người khác thì vô ích”. Nhằm đúng 

lúc thầy  Hữu  Hằng  phải đi  việc khác, bèn đợi  một  hôm.  Khi sư  Hữu  Hằng 

đến, ông nghe tụng kinh xong, giơ tay cảm tạ Hữu Hằng, mỉm cười, ra đi. 



 Lý Nguyên Tông tắm gội, ngồi mất. 



Chú  thích:  Theo  Kim  Cang  Trì  Nghiệm,  vào  đời  Tống,  Lý  Nguyên 

Tông ở huyện Giang Lăng, Kinh Châu có đứa con gái hằng ngày tụng kinh 

Kim Cang ba quyển. Cô ta bị bệnh, mất đi, Diêm Vương thấy đầu [cô ta] có 

Phật quang, bèn thả về, dặn rằng: “Cha ngươi ưa bắt cá sống, thái làm chả, 

đã  ăn  hơn  bảy  ngàn  con  cá.  Chúng  nó  kêu  oan,  đòi  mạng.  Trở  về  hỏi  cha 

ngươi: Đêm mộng thấy lọt vào lưới, sáng ra nhức đầu. Đấy chính là lũ cá đòi 

báo thù vậy”. Con gái tỉnh lại, kể với cha. Nguyên Tông hết sức sợ hãi, bèn 

trai  tăng  một  trăm  vị,  dứt  rượu  thịt,  chép  bốn  mươi  chín  quyển  kinh  Kim 

Cang.  Mộng  thấy  mấy  ngàn  bé  trai  mặc  áo  xanh  đến  lạy,  thưa:  “Chúng  tôi 

ôm  lòng  oán,  nay  nhờ  công  đức  chép  kinh  mà  lìa  đường  khổ,  sanh  vào 

đường  lành”.  Nguyên  Tông  từ  đấy  trì  kinh  càng  thêm  kiền  thành,  thọ  đến 

một trăm hai mươi tuổi, không bệnh tật gì, tắm gội, ngồi qua đời. 



 Nhan Quang Dũ ngõ hẻm ngửi mùi hương. 

  

Chú thích: Theo Kim Cang Trì Nghiệm, vào đời Minh, Nhan Quang Dũ 

nhiều đời theo Nho học. Một hôm, cùng với những vị hương thân kỳ lão vào 

hội Kim Cang nghe kinh, hớn hở, thán phục, muốn thấu suốt tông chỉ, nhưng 

do làm quan nên chưa rảnh rỗi. Về sau, trông coi huyện Thái Hoà, bị bệnh, 

mộng thấy hai người áo xanh lôi vào âm phủ, cảnh tượng tối tăm, thê thảm, 

nghiêm ngặt. Nha lại tâu với vua: “Quang Dũ hiếu sát, có vô số sanh linh đòi 

mạng”.  Vua  phán  đem  chiên  dầu.  Quỷ  đầu  trâu  dùng  chĩa  xiên  bỏ  vào  vạc 

[dầu] sôi, thấy [Quang Dũ] hoa sen phủ khắp thân, [dầu trong vạc đang] sôi 

trào bèn trong  lặng. Vua chắp  tay  mời  gặp, sai tra sổ ghi  điều  lành thì  thấy 

có công trì tụng  Bát Nhã  một  ngày,  gieo  được thân  kim cang bất  hoại  này, 

liền tha về để khuyên người đời. Từ đấy trở đi, Quang Dũ khóa tụng chẳng 

thiếu sót, khắc thí kinh  Kim Cang sáu  ngàn quyển,  làm quan đến chức Đại 

Tham, thọ tới bảy mươi tuổi. Lâm chung, mùi thơm tỏa ngát cả ngõ, dặn dò 

con cháu thọ trì kinh này. Cháu đời thứ sáu  mươi sáu của ông Nhan là Bác 

Sĩ562 Bá Khiêm ghi. 



 Nghe câu vô ngã, vô nhân, Vương Tiều chắp tay. 

  

Chú thích: Theo Thọ Trì Quả Báo, vào đời Minh, Vương Tiều làm quan 

Hữu Đô Ngự Sử dưới thời Vạn Lịch, bị bệnh, con là Khẳng Đường xin cha 

nghe tụng kinh Kim Cang. Đến câu  “vô ngã tướng, vô nhân tướng”,  Vương 

Tiều mỉm cười bảo: “Phiền não vốn không, ngã tướng ở chỗ nào?” rồi ngồi 

dậy, chắp tay, qua đời. 



 Tụng đến câu “một Phật, hai Phật”, bà Tiền ngừng thoi. 



Chú  thích:  Theo  Kim  Cang  Trì  Nghiệm,  vào  đời  Minh,  vợ  ông  Tiền 

Vĩnh Minh ở Tú Thủy là Trương Thị thờ Phật tinh thành, chuyên dốc. Hằng 

ngày  dệt  một  tấm  vải,  vừa  dệt  vừa  tụng  kinh  cả  mười  quyển,  lấy  đó  làm 

thường  khóa.  Một  hôm  bà  Trương  mới  dệt,  tụng  đến  câu   “nhất  Phật,  nhị 

 Phật,  tam,  tứ,  ngũ  Phật  nhi  chủng  thiện  căn,  dĩ  ư  vô  lượng  thiên  vạn  Phật 

 sở,  chủng  chư  thiện  căn”  ([chẳng  phải]  gieo  thiện  căn  ở  nơi  một  đức  Phật, 

hai đức Phật, hay ba, bốn, năm đức Phật, mà là đã ở chỗ vô lượng ngàn vạn 

đức Phật gieo các căn lành), chợt ngừng thoi, chắp tay. Con dâu cảm thấy lạ, 

cất  tiếng  gọi  thì  bà  đã  nhắm  mắt,  ngồi  qua  đời.  Khi  ấy  nhằm  mồng  Bốn 

tháng Bảy năm Canh Thân (1620) đời Vạn Lịch. 



 Thọ Bát Quan Trai Giới, đỉnh đầu nóng bừng. 



Chú thích: Theo Tục Dậu Dương Tạp Trở, đời Đường, vợ ông Hà Chẩn 

là  Lưu  Thị trì kinh  Kim Cang từ nhỏ, nguyện chỉ sống bốn  mươi  lăm  năm, 

biết  trước  lúc  mất,  nhất  tâm  bất  loạn.  Đến  năm  45  tuổi,  bỏ  hết  của  cải  để 

cúng dường Tăng chúng, giã biệt khắp mọi người thân thích. Hôm Ba Mươi 

Tết,  thỉnh  Tăng  truyền  Bát  Quan  Trai  Giới,  tắm  gội  thay  áo,  ở  riêng  một 

phòng,  ngồi  xếp  bằng  tụng  kinh.  Trong  khoảnh  khắc,  lặng  lẽ  qua  đời,  đỉnh 

đầu nóng bừng cả tay [người sờ vào]. Ông Chẩn mời Tăng làm lễ tang, dựng 

tháp cạnh lớp tường phụ phía Bắc thành Kinh Châu. Khi ấy nhằm năm Thái 

Hòa thứ 4 (830). 



 Niệm danh hiệu bảy chữ, miệng tỏa sáng chói ngời. 



Chú thích: Theo  Kim Cang  Tân Dị  Lục,  vào đời Minh,  vợ ông Vương 

Đức  Dụng  là  Đào  Thị  không  tin  Phật  pháp.  Bệnh  ngặt,  thấy  quỷ  tốt  bảo: 

“Khi  ngươi  hết  tuổi  thọ  sẽ  đọa  trong  ác  đạo”.  Chợt  địa  ngục  hiện  tiền,  bà 

Đào hết sức hoảng sợ, nhớ vị Tăng đã tụng bảy chữ “Kim Cang Bát Nhã Ba 

La Mật Kinh” bèn tận lực trì tụng đến mấy ngàn biến, địa ngục liền ẩn mất. 

Trong khoảnh khắc có quang minh năm màu từ miệng túa ra, bèn mất. Trên 

hư không có tiếng nói: “Đào Thị sanh vào đường lành”. 



 Hiện bệnh một hôm, người đầy tớ họ Phạm biết chỗ sanh về. 



Chú thích: Theo Kim Cang Trì Nghiệm, vào đời Minh, cư sĩ Vương Tải 

Sanh  lúc  nhỏ  thấy  người  đầy  tớ  họ  Phạm  ở  phường  Báo  Trung  phủ  Gia 

Hưng  gánh  rau  ra  chợ,  miệng  lầm  rầm  không  ngớt,  mỗi  sáng  thức  dậy,  ắt 

quỳ  tụng  vài  quyển  kinh  Kim  Cang.  Về  sau,  người  ấy  xuất  gia,  làm  việc 

siêng  nhọc,  chưa  từng  than  mệt.  Chợt  một  hôm,  thị  hiện  bị  bệnh,  bảo  mọi 

người  rằng:  “Đời  trước,  tôi  vì  tụng  kinh  Kim  Cang  biếng  nhác  nên  bị  phạt 

làm đầy tớ của người ta, nay hạn đã mãn, sẽ sanh về nơi tốt lành”, rồi nhắm 

mắt [qua đời]. 



 Nghe kinh mấy năm, ngỗng trắng đứng qua đời. 



Chú thích: Theo Tân Dị Lục, đầu thời Vạn Lịch nhà Minh, các quan Thị 

Trung  Chung  Phục  Tú  và  Từ  Tôn  Thọ  cùng  sống  trong  ngõ  La  Gia  ở  kinh 

thành. Biệt viện gồm mấy gian tịnh thất, hai ông xếp chỗ ngồi kế nhau để trì 

kinh Kim Cang. Có hai con ngỗng trắng đi đứng đều có đôi, nghển đầu nghe 

tiếng tụng kinh. Mấy năm sau, hai con ngỗng cùng đối trước án kinh, đứng 

qua đời (trên đây gồm chín cặp, mười tám điều). 



 Sự tuy kém Lạc Bang, nhưng ắt sanh về đường lành. Đây là công đức 

 chẳng thể nghĩ bàn thứ hai vậy. 



3. Được trường thọ  





 Bèn có: Hiện tượng quang minh, tài thầy bói chẳng linh. 

 

 

Chú thích: Theo Kim Cang Trì Nghiệm, trong niên hiệu Thiên Giám 

(502-519) đời Lương, có Viêm pháp sư thuở bé có thầy tướng bảo: “Chỉ thọ 

được 18 tuổi”. Sư bèn  ngày đêm tụng kinh  Kim Cang. Một đêm, trong  nhà 

hiện quang minh năm màu, thấy có Phạm tăng bảo: “Ông trì kinh được tăng 

thọ”.  Nói  xong,  chẳng  thấy  nữa.  Về  sau,  vào  năm  chín  mươi  hai  tuổi,  Sư 

ngồi mất. 





 Đuốc lửa chuyển trên không, em trai tiên đoán. 





Chú thích: Theo Kim Cang Trì Nghiệm, vào đời Đường, vợ ông Trần 

Quốc  Bảo  là  Lô  Thị,  là  chị  của  Nhuế  Công  Khoan,  thường  tụng  kinh  Kim 

Cang. Chưa hết quyển, bị nhức đầu, đến đêm càng đau dữ, sợ chết mà không 

tụng hết quyển, tìm lửa [để thắp đèn] thì lửa đã tắt. Chợt trong bếp có ngọn 

đuốc  tự  di  chuyển,  cách  mặt  đất  ba  thước,  lên  nhà,  vào  phòng,  bà  Lô kinh 

ngạc,  vui  mừng,  tụng  hết  kinh.  Từ  đấy,  hằng  ngày  tụng  kinh  năm  lượt.  Về 

sau, Nhuế Công sắp  mất, bảo: “Chị  nhờ sức kinh sẽ được trường thọ, sanh 

về chỗ tốt”. Về sau, năm tám mươi tuổi, bà Lô không bệnh tật mà mất. 





 Quỷ bày vẽ kế, tăng thọ, làm quan đến Tể Tướng. 

  



Chú thích: Theo Báo Ứng Ký, vào đời Đường, Đậu Đức Nguyên làm 

quan  lớn563,  được  vua  sai  sang  Dương  Châu.  Chiều  tà,  vượt  sông  Hoài, 

thuyền đã  rời bờ, thấy trên bờ có  một  người không có  thuyền để  qua sông, 

bèn  quay  thuyền  lại  chở  đi.  Thấy  người  ấy  đói,  lại  cho  ăn.  Hỏi  đi  đâu? 

Người ấy đáp: “Tôi là quỷ sứ, qua Dương Châu bắt Đậu Đức Nguyên”. Đức 

Nguyên  hoảng sợ, lạy  hỏi kế sách. Quỷ  bảo hãy  mau  niệm kinh  Kim Cang 

một  ngàn  quyển.  Hơn  một  tháng  đã  đủ  số.  Quỷ  mời  cùng  đi  gặp  Diêm 

Vương. Một người áo tía bước xuống bệ, chắp tay chào: “Ngài có công đức 

lớn, vẫn chưa phải đến đây”, bèn thả về, thì ra đã chết hơn một đêm rồi. Về 

sau, ông Đậu làm quan đến chức Tả Thừa Tướng, thọ sáu mươi bốn tuổi. 





 Vua hứa thả về, đuổi quỷ, thọ đến già lụn. 





Chú thích: Theo Báo Ứng Ký, đời Đường, Vương Đà hằng ngày tụng 

năm  biến  kinh  Kim  Cang.  Bị  bệnh,  thấy  quỷ  đến,  ông  tụng  kinh,  quỷ  lui 

bước,  từ  xa  nói  vọng  lại:  “Vua  sai  ta  đến  bắt  ông,  hãy  ngưng  tụng  kinh”. 

Ông ngừng tụng bèn hôn mê sắp chết. Lại có một quỷ đến nói: “Vua truyền 

tạm tha  người  niệm  kinh sáu  tháng”. Ông  bèn  tỉnh  lại, trì tụng không thiếu 

sót, thọ đến chín mươi. 



 Bà cụ nơi cầu sông Vị, pháp thí trọn khắp thân thích, xóm giềng. 



Chú  thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  đời  Đường,  Ngô  Tư  Nguyên 

từng thấy ở cầu sông Vị một cụ già tuổi ngoài tám mươi đang chăm sóc mẹ 

đẻ. Ông lấy làm lạ, [hỏi thăm] thì cụ già đáp: “Có vị dị tăng dạy mẹ tôi tụng 

kinh  Kim  Cang  sẽ  được  trường  thọ.  Mẹ  hằng  ngày  niệm  hai  biến,  thọ  một 

trăm lẻ bảy tuổi. Dì và bà cụ hàng xóm tụng theo, đều sống hơn trăm tuổi”. 



 Giám môn tướng quân, được thiện thần ủng hộ. 



Chú thích: Theo Quảng Dị Ký, đời Đường, Ngụy Tuân làm Giám Môn 

Vệ Đại Tướng Quân, trì kinh Kim Cang. Khi ấy, có Thái Sách Giả chết đột 

ngột, mấy ngày mới sống lại, nói: “Diêm phủ do bắt người không được, bèn 

đánh đòn sứ giả. Sứ giả nói: ‘Ngụy Tuân trì kinh Kim Cang, thiện thần ủng 

hộ, bắt chẳng được’. Thay sứ giả khác thì họ cũng đều báo như vậy”. Ngụy 

Tuân nghe nói, càng thêm tinh tấn. 



 Kỳ Hoàn gởi văn thư, thưởng công hai mươi năm . 



Chú thích: Theo Quảng Dị Ký, vào đời Đường, Tôn Minh ở Dương Vũ, 

Trịnh Châu  hằng  ngày trì kinh  Kim Cang  hai  mươi biến. Về sau, bị  nha  lại 

cõi âm dẫn đến gặp Diêm Vương. Vua nói: “Hôm qua nhận được văn thư từ 

Kỳ  Hoàn  gởi  tới,  [cho  biết  ông]  niệm  kinh  Kim  Cang  siêng  năng,  thành 

khẩn, tăng thọ hai mươi năm” bèn thả về. Chữ Nhập (廿) đọc là Nhập, nghĩa 

là hai mươi564. 



 Sư viện Bát Nhã, tám mươi vẫn sống khỏe mạnh. 



Chú  thích:  Theo  Tục  Dậu  Dương  Tạp  Trở,  vào  đời  Đường,  sư  Pháp 

Chứng thuộc Bát Nhã Viện chùa Khai Nguyên tại Giang Lăng mỗi ngày trì 

kinh  Kim Cang. Đầu  niên  hiệu Trường  Khánh (821-824), bị bệnh chết,  vào 

cõi âm, thấy có người giống như vua chắp tay, mời Sư ngồi nơi tòa thêu565, 

niệm kinh bảy biến. Thị vệ chắp tay, dưới bệ ngưng hình phạt. Vua xuống bệ 

tiễn  về,  bảo:  “Thượng  nhân  tăng  thọ  ba  mươi  năm”.  Vị  Tăng  tên  Thường 

Tĩnh ở Kinh Châu đích thân thấy Sư sống lại. Pháp Chứng đã tám mươi vẫn 

còn sống. 



 Tấn Triều chia sẻ công đức, rốt cuộc khiến đem mận thay đào. 



Chú thích: Theo Thái Bình Quảng Ký, vào đời Đường, Đổng Tấn Triều 

thường trì kinh  Kim Cang, đem  một phần  công đức nguyện chia sẻ cho cõi 

âm.  Một  đêm,  nhằm  lúc  trăng  sáng,  thấy  ở  dưới  thành  có  bốn  người  bảo 

nhau:  “Nhờ  ơn  Đổng  Tấn  Triều  đã  lâu,  làm  sao  giết  được?  Bây  giờ,  trước 

cửa  nhà  ông  ta  có  một  người  cùng  họ,  cùng  tuổi,  thọ  mạng  đã  đến,  có  thể 

đem  thay  vào”.  Chợt  không  thấy  họ  đâu  nữa.  Đến  sáng,  nghe  nói  con  của 

người [hàng xóm] trước cửa đã chết bất ngờ. 



 Hồng  Chánh  ngẫu  nhiên  cùng  tên  họ,  bèn  khiến  chim  hồng  vướng 

 lưới cá. 



Chú  thích:  Theo  Tống  Cao  Tăng  Truyện,  vào  đời  Đường,  vị  Tăng  tên 

Hồng Chánh ở một ngôi chùa nơi đất Thục, có họ ngoài đời là Thường, hằng 

ngày trì  hai  mươi biến kinh  Kim Cang. Vị Tăng ở  gần đó  là  Thủ  Hiền ban 

đêm tịnh tọa, thấy hai con quỷ nói lén với nhau: “Sư Hồng Chánh thầm niệm 

Bát Nhã, đại thần bảo vệ, chẳng thể đến gần được. Hạn bị trách phạt đã quá 

gần,  đành  bắt  Thường  Hồng  Chánh  ở  cửa  Đông  là  kẻ  cũng  từng  làm  Tăng 

cho  xong trách  nhiệm”. Thủ  Hiền cả kinh, ngày  hôm sau  hỏi  thăm  Thường 

Hồng Chánh thì ông ta đã chết. Chữ Ly (离) phải hiểu là lệ (麗: dính mắc). 

Kinh Thi có câu:  “Ngư võng chi thiết, hồng tắc ly chi”  566. 



 Chẳng thẹn giường ngự, sa-môn khiến thầy tướng băn khoăn. 



Chú  thích:  Theo  Tục  Cao  Tăng  Truyện,  sư  Trí  Tạng  là  người  đời 

Lương. Do Vũ Đế cấm sa-môn ngồi lên giường ngự. Sư bèn lên tòa, nói: “Ta 

trước  kia  là  chàng  họ  Cố  ở  Ngô  Trung  còn  chẳng  thẹn  ngồi  giường  ngự, 

huống chi nay là con nhà họ Thích có tổ tiên là Định Quang Kim Luân ư?” 

Vũ  Đế  cảm  tạ,  bãi  bỏ  chiếu  lệnh.  Có  thầy  tướng  nói:  “Sư  chỉ  thọ  được  ba 

mươi mốt tuổi”. Khi ấy, ngài Trí Tạng mới hai mươi chín tuổi, bèn tụng kinh 

Kim  Cang  không  thiếu  sót.  Về  sau,  thầy  tướng  gặp  lại,  kinh  hãi  nói:  “Yểu 

tướng  hoàn  toàn  chẳng  còn  nữa,  đến  ngoài  sáu  mươi  mới  mất”  (Chữ  Tạp 

(卅) âm Tát567, là ba mươi). 



 Ngẫu nhiên qua Hà Kiều, mừng vợ hiền trông đợi. 



Chú  thích:  Theo  Ký  Văn  Lục,  trong  niên  hiệu  Thiên  Bảo  đời  Đường, 

Trương Vô Vi đi xa về. Nửa đêm, ngồi nghỉ mệt dưới chân cầu, có mấy chục 

kỵ sĩ phóng đến cầu liền dừng ngựa, truyền lệnh bắt vợ ông ta và mười mấy 

người cùng làng như ông Vương v.v... Chỉ có mình vợ Vô Vi đang tụng kinh 

Kim Cang, cát thần ủng hộ, nên bắt không được. Vô Vi trở về, thấy vợ còn 

đang  tụng  kinh,  nói:  “Anh  chẳng  thường  ngủ  lại  ở  bên  ngoài  nên  em  tụng 

kinh để đợi”. Trời sáng, nghe nhà hàng xóm ở phía Nam có tiếng khóc, ông 

Vương  đã  chết  rồi!  Vợ  chồng  bèn  ăn  chay,  trì  kinh,  rốt  cuộc  được  trường 

thọ. 



 Mười mấy năm công hạnh hoàn mãn, thọ quá bảy mươi. 

  

Chú  thích:  Theo  Cân  Ngự  Thừa  Tục  Tập,  trong  năm  Tân  Hợi  (1611) 

thời Vạn Lịch nhà Minh, đại thương gia Hồ Nhiên ở Hoài Bắc đã bốn mươi 

tuổi  mà  chưa  có  con.  Có  vị  Tăng  khuyên  thí  kinh  Kim  Cang  một  tạng  và 

chôn  cất  xương  người  chết  bị  phơi  bày.  Ông  làm  như  thế  mười  mấy  năm, 

công  hạnh  hoàn  mãn,  mời  bốn  mươi  chín  vị  Tăng  cử  hành  đạo  tràng  suốt 

bảy ngày bảy đêm. Về sau, người thiếp sanh được ba con trai, vợ chồng thọ 

ngoài bảy mươi. 



 Ba ngàn biến, thiện quả viên thành, tăng thọ mười lăm năm. 



Chú thích: Theo Quảng Dị Ký, vào đời Đường, Tham Quân Điền X... ở 

Dịch  Châu  thích  săn  bắn,  trì  kinh  Kim  Cang  mấy  năm.  Chết  đột  ngột,  vào 

địa phủ, các loài chim, thú vây quanh kín cả mấy mẫu đất đòi mạng. Vua sai 

tra hỏi, mười người cùng đi đến nha sở. Nha lại truyền há miệng, dùng một 

hoàn sắt ném vào miệng, liền biến thành lửa nóng. Trong khoảnh khắc, cháy 

tan thành tro, thân  hình  lại khôi phục, sáu bảy  lượt như thế. Đến phiên ông 

Điền, đã quăng liên tiếp ba viên mà chẳng cháy. Vua hỏi làm phước nghiệp 

gì,  đáp:  “Tụng  kinh  Kim  Cang  hơn  hai  ngàn  biến”.  Vua  truyền  hãy  tụng, 

mới tụng được ba trang thì chim thú chẳng thấy đâu nữa. Vua nói: “Tụng đủ 

ba ngàn biến, thọ thêm mười lăm năm”, bèn tha về. 



 Tăng Sở Thạch chuyên trì, khuyến hóa, ngang hàng với Bạch Đằng, 

 Vô Cực. 



 Chú  thích:  Theo  Kim  Cang  Cảm  Ứng,  trong  niên  hiệu  Chánh  Đức  đời 

Minh, ở Nam Nhạc có vị Tăng tên Sở Thạch chuyên trì kinh Kim Cang. Có 

ai đến khất pháp, liền dạy trì kinh Kim Cang. Sư thọ 171 tuổi mới hóa. Cùng 

thời  có  hòa  thượng  Bạch  Đằng,  hòa  thượng  Vô  Cực  cũng  chuyên  khuyến 

hóa trì kinh Kim Cang. Ngài Bạch Đằng mất năm 130 tuổi, ngài Vô Cực tịch 

năm 124 tuổi. 



 Trần  Nhập  Huyền  chóng  đốn  ngộ  trường  sanh,  chỉ  dặn  dò  gặp  Phật 

 bỏ tiên. 



Chú  thích:  Theo  Cân  Ngự  Thừa  Tục  Tập,  trong  niên  hiệu  Tuyên  Đức 

đời Minh, đạo sĩ Trần Nhập Huyền ở Hạc Minh Quán tại Xuyên Tây chí cầu 

trường sanh, cầu thần truyền pháp. Đêm thấy một người tự xưng là thần Kim 

Cang, bảo: “Ông hãy qua Mân Sơn, lễ hòa thượng Trí Dung, ngài sẽ truyền 

pháp cho ông”. Huyền theo đúng lời, đến đó hỏi. Ngài Trí Dung bảo: “Kinh 

Kim Cang dạy:  ‘Hết thảy pháp hữu vi, như mộng, huyễn, bọt, bóng” . Huyền 

hỏi:  “Đã  như  bọt,  bóng,  làm  sao  nói  là  trường  sanh?”  Ngài  Trí  Dung  dạy: 

 “Nếu  thấy  hết  thảy  tướng  chẳng  phải  là  tướng,  tức  là  thấy  Như  Lai”.   Lại 

nói:   “Tức  chẳng  phải  Như  Lai  nên  gọi  là  Như  Lai”.   Huyền  đốn  ngộ  ngay 

nơi  lời  ấy,  bèn  trở  về,  ẩn  trong  Hổ  Cứ  Nham  (rặng  hổ  ngồi)  của  Ngõa  Ốc 

Sơn, sống  đến 98 tuổi. Một  hôm,  nhóm  họp bạn bè bảo: “Thoạt  đầu ta dốc 

chí nơi đạo trường sanh của tiên gia, nay may mắn đạt được sự trường sanh 

nhà  Phật,  xin  các  ông  hãy  đạt  được  điều  tôi  đã  đắc”.  Nói  xong,  nhắm  mắt, 

qua đời, 



 Thiếu Phong lắm con trai, tăng thọ. 

  

Chú thích: Theo Thọ Trì Quả Báo, vào đời Minh, Đặng Thiếu Phong là 

người Giang Tây, các thầy bói đều bảo: “Ít con, yểu thọ”, bèn phát tâm tụng 

kinh  Kim  Cang  cầu  thọ,  cầu  con.  Năm  Nhâm  Ngọ  (1642)  đời  Sùng  Trinh, 

ông mất, thọ 95 tuổi, mười ba đứa con trai, ba mươi sáu đứa cháu. 



 Phùng Cần tích đức, tăng thọ. 



Chú thích: Theo Tân Dị Lục, trong niên hiệu Gia Tĩnh đời Minh, người 

đầy tớ giữ cửa của ông Mao Lộc ở Quy An tên là Phùng Cần, bị đoán là yểu 

mạng. Một  vị Tăng dạy anh ta  niệm  kinh  Kim Cang  để tăng thọ,  nhặt  giấy 

chữ  đem  thiêu  để  tích  đức.  Phùng  Cần  thọ  trì  chẳng  biếng  nhác.  Năm  95 

tuổi,  không  bệnh  gì,  qua  đời,  hai  con,  bốn  cháu  (trên  đây  tổng  cộng  9  cặp, 

gồm 18 điều). 



 Tuy  nói  yểu,  thọ  chẳng  hai,  đủ  biết  thần  cảm  đưa  tới.  Đây  chính  là 

 công đức chẳng thể nghĩ bàn thứ ba. 



4. Được hồi sinh  





 Bèn có: Vung tích trượng mở thành, Văn Sách nâng chéo áo ca-sa. 

  



Chú  thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  vào  đời  Tùy,  Mộ  Dung  Văn 

Sách  ăn  chay,  tụng  kinh  Kim  Cang.  Một  hôm,  chết  đột  ngột,  vào  cõi  Âm. 

Diêm Vương chắp tay, khen ngợi công đức rất lớn, sai thả về. Chợt thấy hai 

vị Tăng cầm đuốc dẫn đường cho Văn Sách, liền kéo chéo áo ca-sa hỏi. Vị 

Tăng  nói: “Do  ông  trì  kinh  nên  chúng  tôi  đến  bảo  vệ,  hãy  nên  đi  theo  ánh 

đuốc”. Ra khỏi cửa thành, Tăng bèn chỉ một ngôi thành lớn, bảo: “Đấy là địa 

ngục”.  Văn  Sách  chẳng  nỡ  nhìn,  đến  một  con  đường  có  bức  tường  ngang 

chắn lối. Vị Tăng dùng tích trượng gõ vào, tường liền tách ra, bảo: “Nên đi 

theo lối này” liền sống lại. 





 Nghe kinh trở về nhà, Nghĩa Phương vẽ tranh địa ngục. 

  



Chú thích: Theo Pháp Uyển Châu Lâm, vào đời Đường, Thứ Sử Quát 

Châu  là  Nhậm  Nghĩa  Phương  người  xứ  Lạc  An,  chết  trong  niên  hiệu  Vũ 

Đức,  mấy  ngày  sau,  sống  lại,  tự  kể:  “Bị  dẫn  đến  gặp  Diêm  Vương,  vua 

truyền  coi  địa  ngục,  chẳng  khác  gì  trong  kinh  Phật  đã  dạy.  Dưới  đất  ngày 

hay  đêm  đều  tối  tăm,  như  đi  trong  sương  mù.  Người  nhà  do  thấy  Nghĩa 

Phương tim còn ấm  nên  mời tăng tụng kinh  Kim Cang. Nghĩa Phương  liền 

nghe  tiếng,  Diêm  Vương  thấy  tuổi  thọ  chưa  hết  nên  thả  về.  Người  đưa  về 

dặn:  “Cứ  theo  tiếng  tụng  kinh  sẽ  về  đến  nhà”.  Đã  sống  lại,  do  bàn  đến 

chuyện địa ngục bèn vẽ tranh tả cảnh địa ngục. 





 Em  gái  Vương  Tùng  Quý  đã  đắp  mộ,  nghe  tiếng  rên  rỉ  bèn  mở  ra 

 xem. 





Chú thích: Theo Dậu Dương Tạp Trở, trong niên hiệu Trinh Nguyên 

đời  Đường,  em  gái  Vương  Tùng  Quý  ở  thôn  Sạn  Lăng,  huyện  Công  An, 

thường trì kinh Kim Cang. Đột nhiên bạo bệnh chết, chôn đã ba ngày, người 

nhà viếng mộ, nghe trong mộ có tiếng rên rỉ, mở hòm ra xem, quả nhiên còn 

thở. Chở về nhà mấy ngày mới nói được, kể: “Cõi Âm do thấy tôi trì kinh có 

công đức nên cho về”. 





 Con  gái  Lý  Nguyên  Nhất chết  nơi  biệt  viện,  nhờ  chép,  đọc  mà  nói 

 được. 





Chú  thích:  Theo  Báo  Ứng  Ký,  trong  niên  hiệu  Nguyên  Hòa  đời 

Đường, quan Tư Mã xứ Nhiêu Châu là Lý Nguyên Nhất có đứa con gái sống 

ở biệt viện, chết đột ngột. Chồng cô ta là Nghiêm Nột thấy hồn vợ ở trên mặt 

nước  Thương  Hồ,  nói  năng  như  còn  sống,  dặn  chồng  hãy  thay  mình  cầu 


khẩn Nghiêm phu tử ở thôn Nhạn Phố. Ông Nghiêm bèn dạy chép kinh Kim 

Cang, thỉnh Tăng tụng niệm bảy biến. Cô ta quả nhiên mở mắt, trong khoảnh 

khắc có thể nói được. 





 Săn bắn hại mạng, may rút kinh mà được hiệu nghiệm. 

 

 

Chú  thích:  Theo  Báo  Ứng  Ký,  vào  đời  Đường,  Lý  Khưu  Nhất  làm 

quan  tại  huyện  Cao  Bưu,  Dương  Châu,  thích  đem  chim  ưng  và  chó  đi  săn. 

Một hôm, chết đột ngột, bị lôi đến gặp Diêm Vương. Các loài chim thú nói 

tiếng  người  đòi  mạng.  Ông  Lý  nói:  “Tôi  từng  chép  một  quyển  kinh  Kim 

Cang”.  Vua  sai  lục  trong  kinh  tạng,  quả  nhiên  là  thật.  Vua  chắp  tay  nói: 

“Công đức ấy tối thượng”, bèn gọi những con vật đã bị giết lại để trình bày, 

xin  [chúng  cho  ông  Khưu  Nhất]  tạ  lỗi,  Khưu  Nhất  nguyện  chép  một  trăm 

quyển kinh nữa, ai nấy đều hoan hỷ cho về. [Khưu Nhất] thân đã nằm trong 

quan tài, tung  nắp  hòm  ngồi  dậy. Thứ Sử  Dương Châu tâu chuyện  này  lên. 

Vua hạ chỉ thăng Khưu Nhất lên Ngũ Phẩm, giữ chức Chiêu Thảo Sứ ở Gia 

Châu. 





 Người dê đổi lốt, hứa thôi ăn thịt được hồi sinh. 





Chú  thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  vào  đời  Đường,  Diêu  Đãi  ở 

Tử Châu trì kinh  Kim Cang,  lại còn  vì  mẹ tạo  một trăm bộ kinh. Có  người 

giết dê, gọi Diêu Đãi đến ăn, [ăn xong] liền chết ngay, gặp Diêm Vương hỏi: 

“Sao  lại  ăn  thịt?”  Diêu  Đãi  thưa:  “Tuy  ăn  thịt  vẫn  trì  kinh”.  Vua  khen  là 

lành, dạy hãy thôi ăn thịt, bèn cho sống lại. 





 Lô Thị lên tòa cao, cười gã áo vàng bắt lầm. 







Chú  thích:  Theo  Quảng  Dị  Ký,  trong  niên  hiệu  Khai  Nguyên  đời 

Đường,  ở  Hoạt  Châu  có  Lô Thị  trì  kinh  Kim  Cang.  Một  hôm  bị  hai  người 

mặc áo vàng bắt vào cõi âm, thấy mấy chục người đều mặc áo đội mão, phía 

sau họ quá nửa là nằm trong lưới, hoặc không có áo, hoặc đầu trần. Nha lại 

nói: “Người lành thì có áo mão, những kẻ ở trong lưới đều do mắc tội nặng. 

Nếu  vì  họ  thuyết  pháp,  họ  đều  được  lên  cõi  trời.  Lô  Thị  liền  ngồi  trên  tòa 

cao, tụng tên kinh Kim Cang, những kẻ ở trong lưới đã ngoi đầu ra, tụng đến 

nửa kinh, họ đều thoát ra ngoài đất. Tụng kinh xong, họ vãng sanh hết. Diêm 

Vương gọi Lô Thị là “pháp sư”, cho sống lại. 





 Đậu công ngẫu nhiên tạo thuyền từ, được người áo tía bước xuống 

 bệ, vái lạy. 





Chú  thích:  Xem  lời  chú  thích  trong  câu  thứ  hai  của  phần  số  3  “đắc 

trường thọ”, tức câu  “quỷ vì tính kế”. 





 Ắt phải cấm ăn hạt Ý Dĩ, điều khai giá trong Luật càng nghiêm. 



Chú  thích:  Theo  Dậu  Dương  Tạp  Trở,  trong  niên  hiệu  Trinh  Nguyên 

đời Đường, vị Tăng tên Trí Đăng ở chùa Thiên Sùng tại Kinh Châu trì kinh 

Kim  Cang,  bị  bệnh  chết.  Bảy  ngày  sau  sống  lại,  nói:  “Do  niệm  kinh  nên 

Diêm  Vương  bước  xuống  bệ  chắp  tay  đón,  nói:  “Thượng  nhân  còn  ở  đời 

mười năm, hãy gắng thoát sanh tử”. Vua lại nói các vị Tăng trong nhân gian 

sau Ngọ ăn hạt Ý Dĩ568 và dùng các thứ thuốc, điều này trái nghịch Phật giáo 

rất  lớn.  Trí  Đăng  thưa:  “Trong  Luật  có  những  điều  khai  giá569”.  Vua  bảo: 

“Đấy  là  do  người  đời  sau  thêm  vào,  chẳng  phải  là  ý  Phật”.  Hiện  thời,  chư 

Tăng ở Kinh Châu sau Ngọ không uống thuốc. 



 Lá sen làm thức ăn, công đức của kinh khôn sánh. 



Chú thích: Theo  Tống Cao Tăng Truyện, đầu thời Đường Chiêu  Tông, 

sư  Thích  Ninh  chết  đột  ngột,  ba  ngày  sau  sống  lại,  kể:  “Vào  cõi  âm,  phán 

quan nói: - Hòa thượng tuổi thọ hãy còn nhưng không có lộc, chỉ có ba thạch 

lá sen khô. Nay trở về dương gian, hãy nên tụng nhiều kinh Kim Cang, cứu 

vớt  cõi  âm,  công  đức  khôn  sánh”.  Thích  Ninh  sau  khi  sống  lại,  hằng  ngày 

chỉ uống canh lá sen. 



 Niệm trước đừng bỏ, Cao Thiệp may được trở về. 

  

Chú thích: Theo Thái Bình Quảng Ký,  mùa Đông năm Thái Hòa thứ 7 

(833)  đời Đường, Cấp Sự Trung  Lý Công Thạch  làm  Hành Quân  Tư Mã ở 

Thái  Nguyên.  [Thuộc  hạ  của  Lý Công  Thạch]  là  Khổng  Mục570  Cao  Thiệp 

ban đêm bị một người chém, dẫn vào cõi âm. Thiệp hoảng sợ, chỉ niệm kinh 

Kim Cang, gặp quan Điển Sứ xưa kia  là Đoàn Di  Tiên, từng  là anh em kết 

nghĩa với Thiệp, bảo: “Kinh Kim Cang đã niệm trước đây đừng để quên mất. 

Nay ngươi được trở về chính là do sức kinh”. Do vậy bèn đưa về tới nhà, thì 

đã chết qua một đêm rồi. Chỗ bị chém xanh bầm mấy ngày. 



 Đối diện tụng chẳng sót, Văn Xương được trở về. 



Chú thích: Theo Pháp Uyển Châu Lâm, năm Khai Hoàng thứ 11 (591) 

đời Tùy, Đại Phủ  Tự  Thừa là Triệu Văn Xương chết đột  ngột, đến chỗ  vua 

Diêm  La.  Vua  do  thấy  ông  ta  chuyên  tâm  trì  tụng  kinh  Kim  Cang,  khen 

ngợi: “Lành thay!” Sai lấy kinh Kim Cang từ trong kinh tạng mang đến chỗ 

vua. Một người cầm quyển kinh đứng ở phía Tây, Văn Xương đứng ở phía 

Đông, đối trước kinh đọc tụng, chẳng sót  một chữ, bèn thả về. Vua sai dẫn 

Văn Xương đi theo cửa Nam ra, thấy Châu Vũ Đế571 trong căn phòng ở bên 

cửa,  đeo  ba  tầng  gông  xiềng,  kêu  Văn  Xương  bảo:  “Ta  diệt  Phật  pháp,  tội 

nặng,  xin  hãy báo  với  hoàng  đế nhà  Tùy tạo  một chút công đức cho ta  ngõ 

hầu  thoát  được  địa  ngục”.  Đến  khi  ra,  thấy  một  hầm  phân  to,  bên  trong  có 

đầu  người  nhô  lên.  Hỏi  ra  thì  đấy  là  Bạch  Khởi572,  tướng  nhà  Tần!  Văn 

Xương về đến nhà, sống lại, liền tâu lên vua. Vua truyền trong thiên hạ mỗi 

người bỏ ra một đồng vì Châu Vũ Đế tụng kinh Kim Cang, lập đại trai đàn 

cúng dường ba ngày. 



 Nợ một ngàn năm trăm đồng, Phật Nhi suýt biến thành chó vá. 

  

Chú thích: Theo Thọ Trì Linh Nghiệm Ký, con gái ông Trương Ngọc ở 

Sơn  Tây tên  là Phật Nhi thích  tụng kinh điển. Một  hôm, chết đột  ngột,  nửa 

ngày sau, sống lại, kể: “Bị hai con quỷ bắt qua Xoa Lãnh, trước hết thấy quỷ 

dùng mền đen bọc hai người bỏ vào nhà họ Trần. Lại dùng cái mền hoa bọc 

con  và  nói:  ‘Mày  nợ  ông  ta  một  ngàn  năm  trăm  đồng,  nay  phải  qua  đó  trả 

nợ’.  Chợt  một  người  áo  xanh  lục  chặn  đằng  trước,  bảo:  ‘Người  này  niệm 

kinh Bát Nhã, hãy dung thứ’. Do vậy, trợt chân ngã xuống đất, bèn tỉnh lại”. 

Cha cô ta qua Xoa  Lãnh  hỏi thăm,  quả  nhiên  trong  nhà  họ  Trần sanh  ra ba 

con chó, hai con đen, một con vá vừa rớt xuống đất liền chết. 



 Nghe  kinh  tới  phần  thứ  mười  lăm,  nghé  trắng  trở  lại  thành  Trâu 

 Chẩn. 

 

Chú  thích: Theo  Kim Cang Cảm Ứng,  vào đời Minh, Trâu  Ách ở Côn 

Sơn thỉnh tăng tụng kinh Kim Cang. Em trai là Chẩn nghe kinh tới phần thứ 

15,  khen  hay,  bảo:  “Trong  đạo  Nho  ta  không  có  điều  này”.  Về  sau,  [Trâu 

Chẩn] mắc bệnh, bất tỉnh nhân sự nửa tháng, chỉ có trước ngực là còn chưa 

lạnh. Chợt tỉnh lại, ngồi dậy nói: “Em làm trâu trong nhà Lý Tác Phường ở 

ngoài  Xương  Môn,  khắp  thân  trắng  toát,  thấy  thần  Kim  Cang  nói:  ‘Người 

này từng nghe kinh Kim Cang, sao lại vào trong loài này?’ Dùng xử báu gõ 

vào đầu trâu, tôi liền tỉnh lại, tự cảm thấy đỉnh đầu còn hơi rêm”. Hỏi ra thì 

trong nhà họ Lý quả nhiên có con nghé trắng mới sanh ra liền chết. 





 Vạn Doanh ngẫu nhiên gặp bậc chí nhân, do ánh sáng biết đường. 





Chú thích: Theo Thái Bình Quảng Ký, trong năm Nguyên Hòa thứ 7 

(812) đời Đường, người ở thành phố Kinh Triệu là Du Vạn Doanh trong nhà 

có  một con rắn độc to, đem giết ăn thịt, bèn bị đau phổi rồi chết. Bảy ngày 

sau sống lại, nói: “Thoạt đầu tôi bị sứ giả cõi âm bắt, đi trong bóng tối mười 

mấy dặm, thấy một người niệm kinh ánh sáng tỏa quanh thân, chiếu ra bốn 

phía tới mấy thước, kêu Doanh đi theo, bảo: - Tôi niệm kinh Kim Cang, ông 

đừng  rời tôi thì sứ giả chẳng dám  tới  gần, dần dần chẳng  thấy [sứ giả] đâu 

nữa”. Về đến nhà, Vạn Doanh bái tạ: “Chẳng gặp bậc chí nhân, quyết chẳng 

trở  về được!” Do  vậy, đoạn  rượu thịt,  hằng  ngày tụng  năm  mươi biến kinh 

Kim Cang. 





 Vua  ca  ngợi,  chánh  kiến  ban  pháp  trọn  khắp,  dưới  bệ  ngưng  tra 

 khảo. 

  

 

Chú thích: Xin xem câu thứ tư trong phần thứ ba “được trường thọ” 

nơi đoạn trước, tức lời chú thích cho câu  “vị tăng viện Bát Nhã”. 







 Tội nghiệt về nơi rừng kiếm, may gặp vị tăng chứng quả. 

  

 

Chú  thích:  Theo  Kim  Cang  Cảm  Ứng,  trong  niên  hiệu  Vũ  Đức  đời 

Đường, Tô Văn Trung ở Trường An giàu có, nhưng bất nhân. Tới già, té nhà 

cầu  mà chết. Con là Nhân Khâm  mặc sức nấu nướng, sát hại, âm phủ giam 

hồn  hắn  trong  địa  ngục  nên  bị  bệnh  nặng  kinh  niên,  thấy  chúng  sanh  đòi 

mạng rồi chết. Diêm Vương sai dẫn lên núi đao, rừng kiếm, chợt có vị Tăng 

tên  là  Thần  Kính  cầm  kinh  Kim  Cang  đến,  bảo  vua:  “Kinh  này  do  Nhân 

Khâm thí, Tăng tụng kinh bèn chứng quả, xin giảm tội cho hắn”. Vua khen 

tốt lành, cho trở về dương gian. [Nhân Khâm] liền in tặng ngàn quyển, mộng 

thấy cha nói: “Ta ở trong địa ngục, nhờ con thí kinh nên cùng với vong hồn 

tổ tiên bảy đời được siêu sanh thiên giới”. 





 Người vàng lay tích trượng, mừng nhớ lời nguyện thêu kinh. 

  



Chú  thích:  Theo  Cân  Ngự  Thừa  Tục  Tập,  đầu  thời  Sùng  Trinh  nhà 

Minh, cháu gái của Đường Thời gả cho Dương Vân, bị góa bụa, bèn ăn chay 

trường,  phát  nguyện  thêu  kinh  Kim  Cang.  Chưa  thỏa  nguyện  đã  mất,  cảm 

thấy  ngã  xuống  đất,  khắp  thân  tuôn  máu.  Chợt  thần  kim  giáp  rung  tích 

trượng  một  tiếng,  hỏi:  “Ngươi  có  nhớ  điều  nguyện  thêu  kinh  hay  chăng?” 

Đáp: “Nhớ ạ!”  Lại  rung tích  trượng, hỏi:  “Có thêu được  hay không?”  Đáp: 

“Con muốn thêu”. Bèn thả về. Thêu xong, bệnh cũ bèn lành. (Trên đây tổng 

cộng chín cặp, gồm mười tám điều). 





 Đây là chiếc bè độ người, cũng chính là Phản Hồn Hương. Đây là 

 công đức chẳng thể nghĩ bàn thứ tư vậy. 





Chú  thích: Mùi thơm  của Phản  Hồn  Hương  lan đến đâu,  người chết 

đều sống lại. 



---o0o--- 

 

5. Lành bệnh tật 

 

 

 Bèn có: Liếm mắt mẹ hiền, quáng lòa lại sáng. 





Chú thích: Theo Kim Cang Chứng Quả, trong niên hiệu Vũ Đức đời 

Đường, Trần Chiếu ở Giang Lăng ăn chay, trì kinh Kim Cang. Mỗi ngày bên 

cạnh tòa có con rắn to đến nghe, người hàng xóm là Điêu Xương ngờ là yêu 

quái bèn giết chết. Rắn kiện dưới âm ty, bắt Xương đến cho rắn quấn quanh 

thân  cắn  mổ.  Điêu  Xương  báo  mộng  với  vợ:  “Rắn  phải  nghe  kinh  đủ  một 

trăm quyển thì sẽ có thể bay lên, chỉ còn thiếu bảy quyển thì ta lầm lẫn giết 

chết. Hãy mau thỉnh tăng chép bảy quyển kinh Kim Cang, sám hối cứu ta”. 

Vợ nghèo, bèn bán đứa con năm tuổi để làm [công đức ấy]. Từ đấy, [thương 

nhớ] khóc con  mù  mắt, hằng  ngày  tụng kinh  Kim Cang đi  xin ăn. Đứa con 

sang đất Thục (Tứ Xuyên) ba  mươi  năm,  cha  mẹ  nuôi đều  mất, do  vậy, trở 

về Giang Lăng, liếm lên mắt mẹ, hai mắt đều sáng lại. 





 Quỷ thai tiêu giận, vĩnh viễn hết mộng thấy chung đụng. 

 

 

Chú thích: Theo Thái  Bình Quảng  Ký, vào đời Đường,  vợ ông Trần 

Huệ  là  Vương  Thị  lúc  chưa  xuất  giá,  anh  họ573  là  Chử  Kính  cầu  hôn,  [gia 

đình] không  chấp  thuận.  Kính  giận  dữ,  nói:  “Ta  làm  quỷ  ắt  sẽ  đến  khuấy”. 

Cô  Vương  xuất  giá,  Kính  chết.  Vương  mộng  thấy  Kính,  cấn  thai,  hơn  một 

năm vẫn chưa sanh, bèn trì kinh Kim Cang, hồn Kính lẫn quỷ thai đều tiêu. 







 Long Nghĩa hủy kinh bị câm, rạch lưỡi lại nói được. 

 

 

Chú  thích:  Theo  Báo  Ứng  Ký,  trong  niên  hiệu  Trường  Khánh  đời 

Đường, Câu Long Nghĩa ở Khai Châu thấy người khác chép kinh Kim Cang, 

vô cớ hủy mất, liền bị câm bặt. Năm sáu năm sau, nghe hàng xóm tụng kinh 

này, giật mình tự trách, nép sát vào vách để nghe. Hơn tháng sau, ngẫu nhiên 

vào chùa,  gặp  một  vị Tăng bèn  lễ, [Tăng]  hỏi chuyện  gì, [Long Nghĩa] chỉ 

vào  miệng,  Tăng  dùng  dao  khứa  vào  lưỡi  bèn  nói  được,  lại  còn  niệm  kinh 

tiếng giống hệt như người hàng xóm. Về sau, ông Câu đến thăm vị Tăng ấy 

chẳng thấy  nữa, chỉ thấy có  hình  ngài  Tu  Bồ Đề  vẽ trên  vách. Do  vậy, bèn 

chép kinh và vẽ hình ngài Tu Bồ Đề, suốt đời lễ bái. 





 Vương Xưng ăn thịt chó bị lòa, khoét tròng lại thấy. 

 

 

Chú  thích:  Theo  Báo  Ứng  Ký,  trong  niên  hiệu  Nguyên  Hòa  đời 

Đường,  Vương  Xưng  ở  Tấn  Châu  ăn  thịt  chó,  mắt  bèn  lòa.  Mấy  năm  sau, 

gặp một vị Tăng khuyên chép kinh Kim Cang. Nghe theo, chép bảy quyển, 

thỉnh Tăng dạy tụng mấy ngày, mộng thấy vị Tăng khi trước cầm dao khoét 

tròng mắt, hoảng sợ tỉnh giấc thì thấy được, mắt sáng lại. 





 Ngựa khó thể thay bước, nhờ vào mấy tờ kinh. 

 

 

Chú  thích:  Theo  Dậu  Dương  Tạp  Trở,  đầu  niên  hiệu  Vĩnh  Thái  đời 

Đường, phong tử574 ở Phong Châu buổi tối ra ngoài ải bị bọn Đảng Hạng575 

bắt đem về Tây Phiên nuôi ngựa. Sống ở đấy một năm, mộng thấy mẹ, muốn 

trở về, nhưng luật của người Phiên rất ngặt, không có lệ tha về. Tướng Phiên 

khá  nhân  từ,  lén  cho  hai  con  ngựa,  bảo  hãy  đi  đi.  Phong  tử  bắt  ngựa  chạy 

quá sức, cả hai con đều chết, bèn ngày núp, đêm đi. Chân lại bị [sỏi đá] đâm 

bị thương, gục ngã trong sa mạc, chợt có gió thổi vật gì lướt qua trước mặt, 

do  vậy  nắm  lấy  để  buộc  chân,  trong  khoảnh  khắc  không  còn  đau  đớn  nữa, 

bèn lên đường. Về được nhà gặp mẹ, mẹ nói: “Kể từ sau khi con bị mất tích, 

mẹ chỉ niệm kinh Kim Cang. Do thỉnh kinh để lạy, đường chỉ khâu các trang 

kinh  bị  đứt,  mất  mấy  trang,  chẳng  biết  vì  lẽ  nào?”  Đến  khi  con  kể  với  mẹ 

chuyện chân bị thương, tháo băng ra nhìn thì vật để buộc vết thương chính là 

mấy trang kinh vậy! 





 Cọp liếm vết thương, chỉ trì bốn câu kệ. 

  

  

 Chú  thích:  Theo  Báo  Ứng  Ký,  trong  niên  hiệu  Nguyên  Hòa  đời 

Đường, Cường Bá Đạt ở Phòng Châu, dòng họ đời đời mắc ác tật cùi hủi đã 

hai  trăm  năm.  Bá Đạt  mắc bệnh  năm 20  tuổi,  tự  biết chẳng khỏi được, bèn 

xin cha anh sắp đặt lương thực, đưa đến ẩn dưới gộp đá trong núi. Chợt có vị 

tăng  đi  qua,  thương  xót,  dạy  hãy  niệm  bốn  câu  kệ  trong  kinh  Kim  Cang. 

Niệm  mấy  ngày, có con cọp đi đến, Bá Đạt nhắm  mắt chí thành  niệm. Cọp 

bèn liếm quanh chỗ lở loét, [cảm thấy] mát mẻ như được đắp thuốc. Hồi lâu 

sau, cọp bỏ đi, vết thương đã khô miệng. Ngày hôm sau, vị Tăng lại đến trao 

cho một ôm cỏ xanh, bảo trở về nhà, nấu nước tắm. Trở về nhà tắm liền hết 

lở loét, ác tật vĩnh viễn chấm dứt. 





 Nhận nước sôi trong vạc chừng mấy giọt, xoa lưng lành vết loét. 

  

 

Chú  thích:  Theo  Chứng  Quả  Lục,  vào  đời  Tống,  huyện  úy  Vương 

Địch  Công  thích  săn  bắn,  vợ  trì  kinh  Kim  Cang,  gắng  hết  sức  khuyên  ông 

Vương tụng niệm, ông bèn tụng một biến. Về sau, bị bệnh chết, vào cõi âm, 

phải  vào  Hoạch  Thang địa  ngục (địa  ngục vạc sôi). Do từng tụng  kinh  một 

biến, Diêm Vương phán: “Dẫu  là  điều  lành  bé tẹo, cũng đáng khen  thưởng 

trọng hậu, phạt nhẹ rồi thả về”. Vua truyền đem một ít nước sôi từ trong vạc 

xối lên lưng, rồi thả, ông Vương bèn sống lại. Lưng nổi vết lở loét. Ông bèn 

thề ăn chay trường, trì kinh. Về sau mộng thấy thần tăng xoa lưng, ba ngày 

sau bèn lành. 





 Mửa con giun to, dài hơn khủy tay, mở họng khêu tóc.   

 

 

Chú  thích:  Theo  Tục  Dậu  Dương  Tạp  Trở,  trong  niên  hiệu  Trường 

Khánh  đời  Đường,  sư  Hội  Tông  ở  Công  An,  Kinh  Châu,  bị  trúng  cổ  trùng 

gần chết, bèn niệm kinh Kim Cang đến năm mươi biến, mộng thấy có người 

bảo há miệng ra, từ trong họng lôi ra mười mấy cọng tóc, lại mộng thấy ói ra 

một con giun to dài hơn một khủy tay, bệnh liền khỏi. 





 Lớn  tiếng  tán  dương,  mắt  Châu  Chi  Trình  bị  lộn  tròng  lại  ngay 

 ngắn. 

 

 

Chú thích: Theo Kim Cang Cảm Ứng, vào đời Minh, Châu Chi Trình 

ở  Côn  Sơn  bị  mù  lúc  năm  mươi  tuổi,  tròng  mắt  xoay  ngược,  đổi  thành  sắc 

biếc. Do vậy, hằng ngày tụng kinh Kim Cang ba quyển, lớn tiếng tán dương 

suốt  mười  lăm  năm, tròng  mắt  xanh dần  dần  xoay  lại,  hai con  mắt dần dần 

hết sắc xanh. 





 Chuyên tâm trì tụng, Bộc Vương Thị mắt mù lại sáng. 

 

 

Chú  thích:  Theo  Kim  Cang  Cảm  Ứng,  vào  đời  Minh,  vợ  tường 

sanh576 Bộc Khả Trọng là Vương Thị do khóc con thành lòa, bèn chuyên tâm 

trì  tụng  kinh  Kim  Cang  mấy  năm,  chợt  mắt  trái  chảy  nước,  đau  như bị  cắt 

xẻ, đột nhiên sáng lại, mấy hôm sau, mắt phải cũng thế. 





 Thừa Tín bị loét bao tử, thí ngàn quyển được viên thuốc thần. 





Chú thích: Theo Kim Cang Chứng Quả, trong niên hiệu Thiệu Hưng 

đời  Tống,  Tống  Thừa  Tín  ở  Hoa  Đình  bị  loét  bao  tử  đã  lâu  chẳng  lành. 

Mộng thấy vị Tăng bảo: “Phàm ai tạo các ác nghiệp, nha lại cõi Âm bắt thần 

hồn họ khảo tra trong cõi âm nên thành bệnh tật như điên cuồng, bại liệt, lao, 

thọt  chân,  mù,  điếc,  câm,  ngọng,  thuốc  men  chữa  chẳng  lành,  hết  tuổi  thọ 

bèn  chết,  nhân  quả  chẳng  sai  sót  chừng  mảy  tóc!  Ông  do  oán  nghiệp  nên 

phải hứng chịu bệnh khổ này. Ta với ông có túc duyên, nên đặc biệt đến báo 

cho biết. Nếu có thể trì kinh Kim Cang hoặc chép kinh, khuyên người khác 

niệm thì sẽ cảm âm quan thả hồn, bệnh sẽ có thể lành”. Tỉnh giấc liền in tặng 

một ngàn quyển, nguyện suốt đời kiền thành tụng niệm, bèn mộng thấy thần 

Kim Cang ban cho một viên thuốc, uống vào liền khỏi bệnh. 





 Tư Nguyên có công đuổi quỷ, tụng ba ngày bệnh anh được lành. 





Chú  thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  vào  đời  Đường,  Ngô  Tư 

Nguyên  làm  quan  Thái  Học  Bác Sĩ577 đời Võ Tắc  Thiên. Ông trì kinh  Kim 

Cang. Có gã đồng cốt tên là Chử Tế Nhi đoán sự việc như thần. Tư Nguyên 

bèn đến xem, Tế Nhi kinh hãi, nói: “Ông có thuật gì mà quỷ trông thấy đều 

bỏ  đi  hết?”  Tư  Nguyên  biết  là  do  sức  của  kinh,  càng  thêm  tinh  tấn  gắng 

công. Anh ông bị bệnh, thuốc thang vô hiệu, Tư Nguyên chí tâm trì tụng, ba 

ngày sau liền lành. (Trên đây tổng cộng 6 cặp, gồm 12 điều). 





 Ấy là vì Như Lai vốn là vô thượng y vương, kinh này chính là diệu 

 dược Già Đà. Đây là công đức chẳng thể nghĩ bàn thứ năm vậy. 





Chú thích: Già Đà, nói đủ là A Già Đà (Agada), là tên một loại thuốc, 

dịch nghĩa là Phổ Khử, [hàm nghĩa] trừ được các thứ bệnh vậy. 



---o0o--- 

 

6. Cứu khỏi bị giết chóc 

 

 

 Bèn có: Thứ sử Hoàng Châu không có tên trong danh sách. 





Chú  thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  vào  đời  Đường,  Thứ  Sử 

Hoàng Châu là Đỗ Chi Lượng trong niên hiệu Nhân Thọ đời Tùy làm Tham 

Quân  trong  phủ  của  Hán  Vương  Lượng.  Hán  Vương  Lượng578  làm  phản, 

đánh  chiếm  Tinh  Châu,  nhưng  thất  bại,  liêu  thuộc  đều  bị  hạ  ngục.  Đỗ  Chi 

Lượng  mộng  thấy  một  vị  Tăng  bảo:  “Chỉ  có  tụng  kinh  Kim  Cang  thì  mới 

thoát được tai ách này”. Chi Lượng bèn giữ lòng thành trì niệm. Đến khi sắp 

bị  dẫn  ra  xử trảm,  những  người  được  gọi  tên  đều  bị  chết,  chỉ  có  mình  Chi 

Lượng  không  có  tên  trong  danh  sách  ấy  nên  thoát  chết.  Không  lâu  sau  lại 

được phóng thích. 







 Trung Thư nước Tùy trước điện được tha 

 

 

Chú  thích:  Theo  Báo  Ứng  Ký,  Tiêu  Vũ  là  chắt  của  Lương  Vũ  Đế, 

làm quan cho nhà Tùy đến chức Trung Thư Lệnh, tước phong là Tống Quốc 

Công. Do bàn luận chuyện chinh phạt Cao Ly579 chẳng hợp ý vua nên cùng 

với  Hạ  Nhược  Bật,  Cao  Quýnh  đều  bị  tống  giam,  sắp  đem  ra  chém.  Trong 

tám hôm bị giam cầm, ông Vũ niệm kinh Kim Cang bảy trăm biến. Đến hôm 

sau, gông xiềng chợt tự tuột, kẻ canh giữ thất sắc, xiềng chặt lại. Đến trước 

điện,  chỉ  mình  ông  Vũ  được  tha.  Do  vậy,  bèn  soạn  mười  tám  điều  linh 

nghiệm  của  kinh  Bát  Nhã,  và  khắc  bảo  tháp  bằng  gỗ  đàn  hương  để  đựng 

kinh,  tháp  cao  ba  thước,  cảm  được  một  tượng  bằng  thâu  thạch580  chợt  hiện 

trong  sân,  đem  thờ  trong  tháp,  thu  được  một  trăm  hạt  xá-lợi.  Năm  Trinh 

Quán 11 (637), ông thấy Phổ Hiền Bồ Tát bèn thong dong đi về Tây. 





 Kiếm đâm xuống, hiện hoa ngũ sắc, giặc bảo là thánh nhân. 

  

 

Chú thích: Theo Quảng Dị Ký, vào đời Đường, Trần Triết người xứ 

Lâm  An, sống ở Dư Hàng, trì kinh  Kim Cang. Gã giặc cỏ Châu Đàm cướp 

phá  Lâm  An.  Triết  gặp  phải  bọn  giặc  chặn  lối.  Bọn  giặc  tranh  nhau  dùng 

gươm đâm. Cứ mỗi nhát kiếm đâm xuống liền có viên quang ngũ sắc chiếu 

xa năm sáu thước che chở thân ông Triết nên [lũ giặc] chẳng thể đâm trúng 

được. Bọn giặc kinh hãi, than thở, bảo [ông Triết] là thánh nhân, bỏ đi. 





 Thoát gông, phóng ánh sáng cả chục trượng, hoàng đế nghe danh. 





Chú thích: Theo Quảng Dị Ký, đời Đường, một tử tù ở huyện Trường 

An bị nhốt vào ngục hơn bốn  mươi ngày, tụng kinh Kim Cang không ngớt. 

Lúc sắp bị xử tử, xiềng gãy, gông tuột, đầu gông phóng quang chiếu xa mấy 

chục  trượng,  sáng  rực  cả  huyện.  Huyện  lệnh  tâu  lên  Đường  Huyền  Tông, 

vua bèn tha tội. 





 Kim Cang bất hoại, trăm phát tên vô ích. 

  

 

Chú thích: Theo Kim Cang Trì Nghiệm, vào đời Đường, viên nha lại 

ở phủ Chiết Tây là Từ Kỷ nhà cực giàu, hằng ngày tụng kinh Kim Cang. Có 

một trăm tên giặc đến cướp nhà ông ta, trói ông Kỷ lại, đem bắn tên. Ông Kỷ 

nói: “Thân Kim Cang bất hoại thì nay sẽ như thế nào?” Trong khoảnh khắc 

thấy  Phật  hiện  trên  không  trung,  bắn  cả  trăm  mũi  tên  mà  chẳng  trúng  mũi 

nào. Bọn giặc kinh sợ, biết là do ông ta tụng kinh nên đều rút lui, bỏ nghề. 





 Đốt trúc có vết, chém xuống ba đao đều gãy. 

 

 

Chú  thích:  Theo  Tống  Cao  Tăng  Truyện,  vào  đời  Đường,  ông  Tào 

X... ở Lô Lăng trì kinh Kim Cang, thường dùng ống trúc đựng kinh để đem 

theo. Khi ấy, có loạn An Sử (An Lộc Sơn)581, Thứ Sử Lưu Ninh bắt lính rất 

ngặt.  Ông  Tào  bị  bắt  vào  lính,  giao  cho  làm  tiểu  tướng  trong  quân  đội.  Do 

trái lệnh nên bị bắt, đem xử tử. Đao chém xuống ba lần đều gãy, ông Lưu lấy 

làm  lạ, tra  hỏi. Ông  Tào thưa: “Tôi trọn  mang chí  hướng  xuất  gia, thầm trì 

kinh  pháp”.  Hỏi:  “Kinh  ở  đâu?”  Đáp:  “Khi  bị  bắt  đã  đánh  mất”,  bèn  tìm 

được [ống trúc đựng kinh] ngoài trăm bước chân. Ống trúc có vết đao chém 

sâu  xuống  gần  như  đứt  lìa.  Ông  bèn  xuất  gia  làm  Tăng,  hiệu  là  Tam  Đao 

pháp sư. 







 Mũi tên lọt vào bụng Quốc Anh, Hồ tăng cho thuốc. 

 

 

Chú thích: Theo Báo Ứng Ký, đời Đường, vào đầu thời Đại Lịch, lúc 

Thôi  Ninh  trấn  giữ  đất  Tây  Thục  gặp  phải  Dương  Lâm  làm  phản.  Dũng  sĩ 

Trương  Quốc  Anh  thường  trì  kinh  Kim  Cang  ra  trận  chiến  đấu,  bị  tên  bắn 

trúng bụng, đầu  mũi tên  ngập sâu, không  lấy ra được. Thầy thuốc  nói ắt sẽ 

chết.  Đến  đêm,  Quốc  Anh  mộng  thấy  một  vị  Hồ  tăng  cho  một  viên  thuốc, 

đến sáng, đi tiêu ra mũi tên, vết thương liền lành miệng. 



 Quân làm phản trong sân Tề Khâu, bị thần nhân trừng mắt. 

 

 

Chú  thích:  Theo  Tục Dậu Dương  Tạp  Trở, đầu  niên  hiệu Vĩnh  Thái 

đời Đường, Tiết Độ  Sứ phương  Bắc  là  Trương Tề  Khâu,  mỗi  ngày trì kinh 

Kim Cang mười lăm biến, mấy chục năm chẳng biếng nhác. Một hôm, một 

viên  tiểu  tướng  trong  nha  môn  mắc  tội,  sợ  sự  việc  lộ  ra,  bèn  xúi  giục  mấy 

trăm  quân  nhân  làm  phản.  Mười  mấy  tên  lính  tuốt  đao  bén  vào  dinh,  đều 

đứng sững giữa sân, thõng tay, há hốc miệng, buông rơi binh khí xuống đất, 

đều bị bắt  giữ. Năm sáu  tên bị câm không nói được,  những tên còn  lại đều 

nói thấy có hai giáp sĩ cao mấy trượng, trừng mắt quát tháo, bọn chúng đều 

như bị trúng tà. Do đó, Tề Khâu bèn đoạn rượu thịt. 





 Bị giết, chìm nơi đáy biển, tiếng vọng đến tăng chúng trong chùa. 

 

 

Chú  thích:  Theo  Kim  Cang  Trì  Nghiệm,  đời  Đường  có  một  phú 

thương  hằng  tụng  kinh  Kim  Cang,  thường  mang  quyển  kinh  theo.  Ông  ta 

từng buôn bán ở ngoại quốc, đêm ngủ nơi hải đảo. Các lái buôn tham muốn 

tài sản của ông ta bèn cùng nhau sát hại bằng cách nhét ông ta vào một cái 

sọt  lớn,  bỏ  thêm  một  tảng  đá  to,  đem  cả  cuốn  kinh  cùng  nhận  chìm  xuống 

đáy  biển.  Bình  minh,  lũ  lái  buôn  nhổ  neo,  nhưng  ở  hòn  đảo  họ  đậu  thuyền 

hồi đêm có  một ngôi chùa. Tăng chúng  mỗi đêm nghe có tiếng người niệm 

kinh Kim Cang, tiếng vang lên từ đáy biển, lấy làm lạ, bèn sai người lặn giỏi 

xuống  nước  tìm,  bèn  lôi  cái  sọt  lên.  Anh  lái  buôn  nói: “Bị  giết  dìm  xuống 

đáy  biển,  chẳng  biết  là  ở  trong  sọt,  chỉ  cảm  thấy  thân  ở  trong  cung  điện, 

thường  có  người  đưa  đồ  ăn  uống  tới,  an  lạc  tự  tại”.  Anh  ta  bèn  xuống  tóc 

làm tăng, xuất gia tại ngôi chùa trên hải đảo. 





 Bị chém lại trở về nhà, người nhà kinh hãi ngỡ là quỷ quái. 

  

Chú  thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  trong  niên  hiệu  Càn  Phù  đời 

Đường, Tiết Độ Sứ Duyện Châu là Thôi Thượng Thư, luật lệ nghiêm khắc. 

Một  viên  tướng  không  đến  dinh  đúng  hạn,  ông  Thôi  bèn  hạ  lệnh  xử  trảm 

ngoài cửa dinh. Vị tướng ấy bị chém xong, vẻ mặt chẳng đổi. Canh ba đêm 

ấy  liền  trở  về  nhà.  Vợ  con  kinh  hoảng  tưởng  là  quỷ  hiện.  Viên  tướng  nói: 

“Thoạt  tiên  khi  bị  chém  đầu,  như  say,  như  mê  ngủ,  chẳng  đau  đớn  gì  hết. 

Nửa  đêm,  nhận  biết  thân  đi  đến  giữa  đường,  do  gần  nhà  nên  trở  về”.  Sáng 

sớm,  viên tướng trở  vào dinh tạ  lỗi, ông  Thôi  kinh  hãi,  ngỡ  là  huyễn  thuật. 

Viên  tướng  nói: “Trọn  chẳng  phải  là  huyễn  thuật,  tôi  chỉ  có  đọc  kinh  Kim 

Cang  từ  nhỏ,  mỗi  ngày  ba  biến.  Ngày  hôm  qua  do  tụng  kinh  nên  đến  trễ”. 

Họ  Thôi ra  lệnh  lấy kinh tới. Đem kinh đến thì  hộp kinh trông  vẫn  như cũ, 

nhưng cuốn kinh đã  đứt  làm  hai đoạn. Ông Thôi  hết sức kinh  hãi,  liền ban 

áo, sai chép một trăm quyển kinh để cúng dường. Hiện nay ở ngoài cửa chùa 

Diên Thọ tại Duyện Châu chính là chỗ viên tướng ấy bị xử trảm, hình tượng 

cuốn kinh bị chém đứt vẫn còn. 



 Thành  Phi  Hồ  chẳng  muốn  bị  giặc  nhuộm  máu,  trên  thành  hiện 

 người khổng lồ hùng mạnh. 



Chú  thích:  Theo  Tuyên  Thất  Chí,  vào  đời  Đường,  Ninh  Miễn  trì  kinh 

Kim Cang, từng  làm Nha  Tướng ở  Bắc Đô, đem bốn  ngàn quân  trấn  thành 

Phi Hồ. Khi ấy, tướng chỉ huy Kế Môn làm phản, nửa đêm vây đánh thành 

Phi  Hồ.  Quân  của  ông  Miễn  chống  không  lại.  Người  dân  Phi  Hồ  chẳng 

muốn  cha  con,  anh  em  bị  giặc  tắm  máu.  Ông  Miễn  còn  do  dự chưa  quyết, 

chợt  có  tin  báo  quân  giặc  tự  vỡ,  quăng  giáp,  lùi  khỏi  thành.  Ông  Miễn  mở 

cửa thành đuổi theo, bắt sống  mấy chục trên, tra  hỏi.  Tù binh thưa: “Trong 

đêm  tối,  từ  xa  thấy  trên  thành  có  bốn  người  khổng  lồ,  cao  hơn  hai  trượng, 

hùng mạnh đáng sợ, trừng mắt, nhe răng, cởi trần, cầm gươm. Người đất Kế 

trông thấy hoảng hốt toát mồ hôi, liền chạy trốn. Ông Miễn biết đấy là thần 

Kim Cang. 



 Bị phạt thắt cổ, rốt cuộc thoát khỏi hành hình, thấy hai chữ Kim Cang 

 trên đùi. 

 

Chú thích: Theo Kim Cang Trì Nghiệm, vào đời Minh, Kế Trọng Vỹ ở 

làng  Chí  Đức  thuộc  Ngô  Huyện  trì  kinh  Kim  Cang,  từ  nhỏ  chẳng  lấy  vợ. 

Trong đời Thuận Trị nhà Thanh, bị người khác vu cáo sát nhân, quan huyện 

phán tội xử giảo, ai nghe chuyện cũng đều kêu oan uổng. Người ta hỏi: “Bị 

kìm kẹp, bị đánh có đau không?” Ông Kế hoàn toàn chẳng biết. Mọi người 

thấy  đùi  của  ông  chẳng  bị  thương  tổn  mảy  may  nào,  chỉ  có  hai  chữ  Kim 

Cang lờ mờ. Về sau, giải lên Lý Sâm Tiên phán xử ở đất Tô, lời vu oan được 

sáng  tỏ,  kẻ  vu  khống  bị  họa.  Kế  Trọng  Vỹ  có  soạn  cuốn  Kim  Cang  Kinh 

Giải. 



 Ba lượt hành hình được cứu, nhờ ơn tin đồn sứ giả. 

 

Chú  thích:  Theo Thái  Bình Quảng  Ký,  vào đời Đường,  Tống Vấn  làm 

châu  mục  Hoàng  Châu.  Khi  ấy,  Tần  Tông  Quyền  dấy  binh  làm  loạn.  Có 

người niệm kinh Kim Cang được họ Tần sai đi trinh sát, bị quân tuần tra của 

ông  Tống  bắt được, ông  hạ  lệnh  giết. Chợt có tin  báo sứ  giả đến tăng chức 

quan  cho  ông  đang  tới;  do  vậy,  bèn  ngưng  hành  hình,  giam  kín.  Hơn  một 

tháng  sau,  sứ  thần  chẳng  tới,  lại  ra  lệnh  hành  hình.  Vừa  mới  giải  ra  khỏi 

ngục,  có  tin  báo  sứ  giả  đã  vào  địa  phận,  lại  đình  chỉ.  Sứ  giả  đã  lên  đường, 

bèn lôi ra hành hình, gặp đúng lúc đại tướng vào dinh thăm [Tống Vấn], nói: 

“Liếc  trông  gã  gián  điệp  này  vốn  bị  bức  hiếp  phải  theo  giặc,  xin  ông  cho 

chuộc mạng, nhằm tỏ lòng khoan dung, tha thứ”. Họ Tống ưng thuận, sai gọt 

tóc, đeo gông, đi xin tiền bạc để xây chùa Khai Nguyên. Sắp xong, ông Tống 

mộng thấy tám  vị  Kim Cang582 bảo: “Vị  Tăng  đeo  gông khổ  hạnh  như thế, 

giao  ước đã trọn, hãy  nên tháo  gông”. Ông  Tống  lấy  làm  lạ bèn tháo  gông, 

đối  đãi  lễ  độ  khác  hẳn.  Mọi  người  gọi  kẻ  gián  điệp  ấy  là  Kim  Cang  Hòa 

Thượng. 



 Vừa vung đao liền ngầm trốn thoát, cừu nhân chẳng tổn. 

 

Chú  thích:  Theo  Đồ  Thư  Tập  Thành,  Trần  Vy  là  người  huyện  Quảng 

Đô,  từ  bé  thường  tụng  kinh  Kim  Cang,  có  hiềm  khích  với  người  con  rể  họ 

Mã. Một hôm, ông Trần có việc phải ẩn trốn, họ Mã bèn rêu rao muốn truy 

bắt. Ông Trần bèn  mài một ngọn dao găm, đi hay ngồi đều  mang theo, tính 

đâm chàng Mã. Một hôm, ông đi trên con đường cây cối rậm rạp, chàng rể 

họ Mã  nấp sẵn để bắt. Ông Trần rút dao  quơ  một cái, chàng Mã  ngã  ngửa. 

Do  vậy,  [ông  Trần] thoát  thân.  Nhìn  lại  thì  vật  đang  cầm  là  bao  đựng  dao. 

Đến  khi  trở  về  chỗ  ẩn  nấp  thì  dao  vẫn  còn  ở  đó,  vốn  chẳng  mang  theo. 

Chàng rể họ Mã cũng chẳng bị thương tích gì, hết sức ngạc nhiên! 



 Khoét vách lén nhìn ánh sáng, bà cụ mới cắt tóc. 

 

Chú thích: Theo Kim Cang Trì Nghiệm, vào đời Tống, Tư Lý quận Thọ 

Xuân  là Sài Chú phải  xử một án  mạng:  Tù  nhân cung khai  là  hắn  mở quán 

trọ ở  ngoài thành ba  mươi dặm, đón khách kiếm sống. Gặp  người khách đi 

một mình mang theo túi nặng, tới đêm hắn bèn giết đi. [Hôm ấy, trong quán 

trọ, ngoài người khách] chỉ có một bà lão ngủ lại, liền đợi đến canh khuya sẽ 

giết luôn, nhưng không  mở cửa được, bèn khoét vách nhìn trộm, thấy trong 

ánh sáng hồng là một người to lớn cao bằng căn phòng, đứng dựa lưng vào 

cửa, kinh hãi gần ngã lăn ra. Trời sáng, cửa mở ra, bà cụ đang cắt tóc, tụng 

kinh không ngớt. Hỏi kinh gì, cụ nói kinh Kim Cang. Liền biết vị thần đã tới 

hồi đêm chính là thần Kim Cang vậy. 



 Ngã xuống hào như mộng, thần bèn đỡ lưng. 

 

Chú thích: Theo Dậu Dương Tạp Trở, trong niên hiệu Nguyên Hòa thời 

Đường,  Lưu  Hựu  thống  lãnh  quân  Tế  Đức  đánh  dẹp  Lý Đồng  Tiệp583,  vây 

hãm, tấn công Đức Châu. Một viên tướng là Vương Trung Can thường niệm 

kinh  Kim  Cang  suốt  hai  mươi  năm.  Lúc  công  thành,  họ  Vương  trèo  lên 

thang dây,  lúc sắp  lên được  mặt thành, thân  bị trúng  tên  như con  nhím,  [bị 

địch quân] dùng sào dài  gạt té, được  hỏa tốt584 lôi  ra, đặt bên bờ  hào  nước. 

Trung  Can  đã  chết,  mơ  màng  thấy  đến  đồng  hoang,  muốn  qua  sông  to  mà 

chẳng có thuyền, ngửa mặt lên trời khóc lớn. Chợt thấy  một người cao hơn 

một trượng, Trung Can  vái  xin chỉ dẫn. Cúi đầu chưa kịp  ngẩng  lên,  người 

ấy đã nắm eo ném lên không trung. Một lúc lâu sau mới rớt xuống đất, chợt 

như  mộng  vừa  tỉnh,  nghe  trên  thành  giặc  [có  hiệu  lệnh  báo  hiệu]  đã  sang 

canh  hai,  giơ  tay  chùi  mặt,  máu  thấm  đến  lông  mi,  mới  biết  là  bị  thương. 

Gượng  đi  hơn  trăm  bước,  lại  ngã  xuống,  lại  thấy  người  [to  lớn]  trước  kia 

cầm đao, quát: “Đứng dậy!” Bèn đi hơn một dặm nữa, ngồi nghỉ, mới nghe 

tiếng hô hiệu lệnh của quân mình, bèn đến được doanh trại của chính mình. 



 Lý Lập ở Yên Sơn,  tặng quà trọng hậu kết nghĩa kim lan. 

 

Chú  thích:  Theo  Xuân  Chử  Ký  Văn,  vào  đời  Tống,  Trầm  Nhị  Công  ở 

huyện An Cát, Hồ Châu, khi giặc Kim585 chưa đến, mộng thấy  một vị Tăng 

nói: “Kẻ bị ngươi đã giết trong đời trước sẽ đến báo oán. Nay có một người 

cao cả trượng, dùng đao phá cửa để vào, hãy liền hỏi: ‘Ông là Lý Lập ở phủ 

Yên  Sơn  phải  không?’  Chỉ  duỗi  cổ  chờ  chém,  mong  hắn  khỏi  giết  thì  oán 

trước  mới  cởi  gỡ  được”.  Mấy  hôm  sau,  giặc  kéo  tới,  quả  đúng  như  lời  vị 

Tăng nói. Kẻ ấy hỏi: “Sao ngươi biết rành trên họ, quê quán ta?” Ông Trầm 

thuật  lại  giấc  mộng.  Họ  Lý  bèn  than  thở,  thấy  trên  án  có  cuốn  kinh  Kim 

Cang,  hỏi  ra  mới  biết  là  ông  Trầm  đã  tụng  kinh  hai  mươi  năm,  liền  cởi  áo 

lấy  ra  một  cái  ống  trúc,  bên  trong  đựng  kinh  Kim  Cang  viết  chữ  nhỏ,  nói: 

“Tôi  cũng  tụng  kinh  này  năm  năm”.  Do  vậy,  kết  làm  anh  em  và  đem  vàng 

lụa, đồ dùng tặng cho rồi đi. 



 Vương Ân xứ Thục thoát cơn giận hàng gấm dệt bị chê. 

  

Chú  thích:  Theo  Dậu  Dương  Tạp  Trở,  vào  đời  Đường,  người  lính  xứ 

Thục  là  Vương  Ân  ăn  chay  trường,  niệm  Kim  Cang  Kinh.  Khi  ấy,  Quách 

Chiêu  trấn  giữ  đất  Thục,  Vương  Ân  dâng  hàng  gấm  dệt,  Quách  Chiêu  chê 

hàng  xấu, sai  lột trần, đánh trượng đến chết. Quách Chiêu có  nuôi  một con 

chó giống Tây Vực, nó chợt sủa lên, ôm lấy lưng Vương Ân, đuổi người hầu 

không cho đánh. Quách Chiêu lấy làm lạ, do vậy hết giận. 



 Hiếu tử thăm cha, cũng hiện điều lạ ba đao. 

 

Chú thích: Theo Quảng Dị Ký, đời Đường, Trương Bá Anh do cha đang 

ở Dĩnh Châu bèn trộm ngựa nhà quan đi thăm, bị kẻ giữ ngựa bắt được. Thứ 

Sử Thôi Chiếu ra lệnh chém ngang lưng, chém một hai lần không được, bèn 

thay  đao  bén,  vẫn  chẳng  bị  thương  tổn  như cũ.  Thôi  Chiếu  hỏi  nguyên  do, 

đáp: “Xưa kia, từ thuở 15 tuổi, tôi đã thôi ăn mặn, tụng kinh Kim Cang mười 

mấy năm. Khi ấy (lúc bị chém), tôi chỉ chí tâm tụng kinh mà thôi”. Quan bèn 

tha. [Trương  Bá  Anh] liền cạo tóc xuất  gia. Người đời  gọi  là Tam Đao  Sư, 

hoặc gọi là Khởi Kính Bồ Tát. 



  Trung thần chửi giặc, chẳng bị thương tổn giữa trăm thớt ngựa. 

 

Chú  thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  vào  đời  Đường,  Lục  Khang 

Thành  nghe  tụng  kinh  Kim  Cang  có  thể  thoát  nạn  bèn  hằng  ngày  đọc  mấy 

chục lượt. Khi ấy, Châu Thử586 làm loạn, tự xưng là Ngự Sử. Khang Thành 

mắng: “Tặc thần dám lạm xưng quốc sĩ”. Châu Thử cả giận, sai mấy trăm kỵ 

binh vây quanh bắn tên. Khang Thành thầm niệm kinh Kim Cang, chẳng bị 

trúng  mũi  tên  nào.  Châu  Thử  bèn  thả  đi.  Khang  Thành  ẩn  tại  Chung  Nam 

Sơn. 



 Đô thuế họ Nhậm tên khó trúng thân. 

 

Chú  thích:  Theo  Xuân  Chử  Kỷ  Văn,  đời  Tống,  khi  Phương  Lạp587 

chiếm đóng Tiền Đường, truy bắt các quan lại rất gắt. Có viên Đô Thuế Viện 

họ  Nhậm  nhà  ở  phía  Bắc  chùa  Tường  Phù,  cách  phủ  mười  dặm.  Mỗi  sáng 

trên  đường  đi  đến  nha  môn  làm  việc  đều  thầm  tụng  kinh  Kim  Cang,  ước 

chừng năm quyển. Suốt hai mươi năm chẳng bỏ. Bọn giặc bắt giữ bảy người 

Phật tử, sai lũ bộ hạ bắn tên. Ông Nhậm chỉ tụng kinh, giặc bắn cả mấy trăm 

mũi, chẳng mũi nào trúng thân. 



 Trương Thủ Thành tên chẳng xuyên tim. 

 

Chú  thích:  Theo  Kim  Cang  Trì  Nghiệm,  vào  đời  Minh,  Trương  Thủ 

Thành  ở  Hàng  Châu  kiền  thành  tụng  kinh  Kim  Cang.  Dùng  đãy  đựng  kinh 

đeo ở trước ngực. Năm Nhâm Ngọ (1630) đời Sùng Trinh, theo đồng bạn lên 

miền Bắc buôn bán. Giữa đường gặp cướp, đồng bạn bị thương. Thủ Thành 

trúng  một  mũi  tên,  đúng  vào  đãy  kinh  ở  trước  ngực,  chẳng  đến  nỗi  xuyên 

tim. Do vậy được toàn mạng (trên đây tổng cộng là 11 cặp, gồm 22 điều). 



 Phàm những chuyện binh khí như cắt vào nước này, há chẳng phải là 

 lòng thành cảm thần ư? Đây là công đức chẳng thể nghĩ bàn thứ sáu vậy. 



7. Thoát xử tử hình, gông cùm trói buộc  

 

 

 Bèn có Tống Công Tiêu Vũ, tụng tám ngày hình cụ tuột ra. 

 

 

Chú thích: Xin xem câu ca tụng trong đoạn thứ sáu “cứu khỏi bị giết 

chóc” trong phần trước, tức lời chú cho câu  “viên Trung Thư nước Tùy”. 





 Tư Mã Liễu Kiệm tụng hết hai trang, được triều đình ân xá. 

 

 

Chú  thích:  Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  vào  đời  Tùy,  Tư  Mã  Liễu 

Kiệm ở Hình Châu mắc họa vu oan, bị nhốt trong Đại Lý Tự588. Ông Kiệm 

vững lòng tụng kinh Kim Cang, còn hai trang chưa xong thì không ngờ ngủ 

thiếp đi. Mộng thấy  một  vị  Bà  La Môn Tăng bảo: “Đàn-việt  nên tụng kinh 

cho trọn sẽ được thoát”. Ông Kiệm chợt tỉnh giấc, liền siêng năng tụng kinh 

chẳng lười, hai ngày sau đột nhiên được gọi tên thả ra, đấy là do lệnh phóng 

thích của triều đình. 



 Ngự sử đời Võ  Tắc  Thiên may thoát gông sắt589; Địa Quan Thị  Lang 

 chẳng vướng lưới rập. 



Chú  thích:  Theo  Báo Ứng  Ký,  vào đời Đường,  Bùi  Tuyên  Lễ  làm  Địa 

Quan  Thị  Lang590 dưới triều Võ  Tắc Thiên, thường trì  kinh  Kim Cang, gặp 

chuyện  bị  tù.  Tuyên  Lễ  lo  sợ,  chỉ  chí  tâm  niệm  kinh  Kim  Cang.  Một  hôm, 

gông cùm tự gỡ, khiến viên quan chịu trách nhiệm thẩm vấn phải đích thân 

tra hỏi, liền được rửa oan. Ngự Sử Nhậm Thực cùng bị giam, cũng do niệm 

kinh mà được thoát. 



 Lô Bác Sĩ do liên lụy bị ngồi tù, được báo ứng thoát gông cùm. 

 

Chú  thích:  Trong  Bắc  Sử,  phần  Tục  Cao  Tăng  Báo  Ứng  Ký,  [có  chép 

chuyện]  Lô  Cảnh  Dũ  vào  thời  Ngụy  Tiết  Mẫn  Đế  giữ  chức  Quốc  Tử  Bác 

Sĩ591. Do anh họ là Lô Trọng mưu phản nên bị liên lụy, ngồi tù. Ông bèn chí 

tâm tụng kinh Kim Cang nên tự thoát gông xiềng. 



 Trầm Giảo Thư gặp chuyện bị đày đi biên địa, được tha trở về. 

 

Chú  thích:  Theo  Quảng  Dị  Ký,  vào  đời  Đường,  Trầm  Gia  Hội  trong 

niên hiệu Trinh Quán giữ chức Giảo Thư Lang, do gặp chuyện bị đày đi Lan 

Châu592. Mỗi sáng tối, ông Trầm hướng về phía Đông, lạy Thái Sơn, nguyện 

được sống sót trở về. Đêm ngày mồng Ba tháng Mười năm Vĩnh Huy thứ 6 

(655) thấy đồng tử dáng điệu, quần áo đẹp đẽ, xưng là con trai của Thái Sơn 

Phủ Quân, bảo: “Cảm tạ ông  lễ bái, nhưng  nếu ông  hằng  ngày  trì  một biến 

kinh  Kim  Cang  thì  vạn  tội  tiêu  diệt”.  Từ  đấy,  Gia  Hội  trì  kinh  Kim  Cang, 

được ân xá bèn quay về. 



 Thôi Công bị giặc bắt, đem giết mà xiềng tự tuột. 

 

Chú  thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  đời  Đường,  Thôi  Văn  Giản  bị 

Thổ Phiên593 bắt, gông xiềng rất kỹ. Ông chí tâm niệm kinh ba ngày, xiềng 

chợt tự tuột. Giặc ngờ là có kẻ gian, đánh đập. Ông Thôi bảo là do niệm kinh 

Kim Cang, chúng nó xiềng lại. Niệm kinh chưa xong, xiềng lại tuột ra. Bọn 

chúng than lạ, bèn đưa ra khỏi xứ. 



 Họ Triệu nhặt vật thừa, bị vu cáo, hình cụ gãy thành ba đoạn. 

 

Chú  thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  trong  niên  hiệu  Thái  Hòa  đời 

Đường,  người  đất  Thục  là  Triệu  An  thường  trì  kinh  Kim  Cang.  Từ  nơi  gò 

mả ngoài đồng, nhặt được một tấm áo, bị hàng xóm vu là ăn cắp, bị bắt giải 

lên  quan  huyện.  Quan  bèn  dùng  kìm  lớn  kẹp  đùi,  kìm  liền  gãy  thành  ba 

đoạn.  Lại truyền đánh trượng  vào  lưng, trượng  vừa đập  xuống  liền  gãy. Về 

sau,  được  quan  cho  về  nhà.  Vợ  nói:  “Ngày  hôm  nọ  nghe  trong  hộp  đựng 

kinh của ông có tiếng chấn động  mạnh, sợ quá chẳng dám mở ra”. Ông An 

vội mở ra coi thì bìa đã đứt rời, giấy bị rách nát bét. 

  

 Ông Lưu gậy to mấy tấc, bàn tay lớn bằng cái bồ che lưng nên chẳng 

 bị thương. 

 

Chú  thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  vào  đời  Đường,  lúc  Lưu  Dật 

Hoài ở đất Biện, có chế ra một cây gậy đỏ mới toanh, đường kính to tới mấy 

tấc,  sơn  đắp  cho  kiên  cố,  dựng  đó  chứ  không  dùng.  Có  Vương  X...  ở  Ngu 

Hầu bị  gièm siểm,  ông  Lưu bèn dùng chiếc gậy  mới đánh  ba  mươi trượng, 

họ Vương rốt cuộc chẳng bị sao cả. Mọi người hỏi nguyên do. Ông Vương 

nói:  “Tôi  đọc  kinh  Kim  Cang  bốn  mươi  năm,  nay  mới  đắc  lực.  Lúc  mới 

đánh  liền  thấy có bàn tay to  lớn  như cái bồ che  lên  lưng”. Nhân đó, trật áo 

cho người ta xem, trọn chẳng có vết thương gì. 





 Chàng lính đất Thục tụng được đề kinh, thấy đĩnh vàng, tự gỡ được 

 tóc. 

 

 

Chú  thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  vào  đời  Đường,  lúc  Vĩ  Nam 

Khang trấn đất Thục, trong doanh trại có chàng lính trơn học tụng kinh Kim 

Cang,  vừa  mới  học  được  tựa  đề  kinh.  Đêm  ấy,  anh  ta  đi  ra  ngoài  đồn  lũy 

nhặt củi, bị kỵ binh người Phiên bắt được. Đi hơn trăm dặm, bị xô té xuống 

đất, [quân Phiên] buộc tóc [anh ta] vào cột, lấy mền bằng lông lạc đà phủ lên 

trên, rồi nằm ngủ trên đó. Anh lính chỉ niệm tựa đề kinh, chợt thấy một đĩnh 

vàng  phóng  quang  dừng  ngay  trước  mắt.  Thử  giơ  tay,  động  thân  thì  những 

thứ trói buộc đều tuột hết, bèn len lén đứng dậy, đi theo đĩnh vàng. Tính ra 

đi chưa hơn mười dặm, rạng sáng đã về đến nhà. Nhà anh ta ở tại chợ Đông 

của phủ, vợ con thoạt đầu ngỡ là quỷ. Anh ta kể rõ đầu đuôi, buồn vui chen 

lẫn. (Trên đây tổng cộng 5 cặp, gồm 10 điều). 





 Tin rằng giam cầm, gông xiềng chẳng thể dính mắc, quả thật là ứa 

 lệ  buồn  khóc,  chưa  từng  được  nghe.  Đây  chính  là  công  đức  chẳng  thể 

 nghĩ bàn thứ bảy vậy. 

  

 

Chú thích: Hai câu đầu là như kinh Lăng Nghiêm nói:  “Có thể khiến 

 cho giam cầm, gông xiềng chẳng  thể trói  buộc chúng sanh được”.   Hai câu 

kế  tiếp  chính  là  nói  về  ngài  Tu  Bồ  Đề  trong  kinh  này  (tức  kinh  Kim 

Cang)594. 



---o0o--- 

 

8. Cứu hiểm nạn, nước, lửa 

 

 

 Bèn có: Sông Hán đánh vỡ mái chèo, gieo kinh sóng lặng. 





Chú thích: Theo Kim Cang Kinh Chứng Quả, vào đời Đường, Vương 

Đãi Chế595 đi thuyền đến  Hán  giang, sóng  gió ồ ạt, cột buồm  nghiêng,  mái 

chèo gãy, ai nấy đều sợ hãi. Bất đắc dĩ, ông Vương phải đem cuốn kinh Kim 

Cang  mình  thường  trì  tụng  hằng  ngày  gieo  xuống  sông,  ngay  lập  tức  gió 

lặng, sóng êm. Họ Vương hết sức nhớ tiếc cuốn kinh ấy. Hai tháng sau, đến 

Trấn Giang, thấy đuôi thuyền có vật như quả cầu, dùng lưới vớt lên thì ra là 

lũ ốc bám quanh cuốn kinh đã gieo xuống sông vậy. 





 Biển Liêu dậy sóng, mộng thấy vị Tăng dẹp yên cuồng phong. 

  

 

Chú  thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  vào  đời  Đường,  Bạch  Nhân 

Tích  chở  gạo  sang  Liêu  Đông,  qua  biển  gặp  trận  gió,  vội  niệm  kinh  Kim 

Cang được  ba trăm biến, chợt  như  nằm  mộng, thấy  một  vị  Phạm  tăng  bảo: 

“Ông  niệm  chân  kinh,  nên  ta  đến  cứu  ông”.  Trong  khoảng  khắc  gió  lặng, 

tám mươi mấy người đều được cứu. 







 Cầu Hà Dương gãy, Hà Cảnh chợt gặp bụi lau gie. 

  

 

Chú thích: Theo Thái Bình Quảng Ký, trong đời Đường, huyện lệnh 

Vũ Đức là Hà Cảnh trì kinh Kim Cang. Đến Hà Dương, nước dâng sập cầu. 

Trời  đã  tối,  người  ta  tranh  nhau  lên  thuyền,  còn  xa  chưa  tới  được  bờ  thì 

thuyền đã chìm. Ông Cảnh vội niệm kinh, trong khoảnh khắc đã gần bờ, gặp 

được  bụi  lau  gie  ra  liền  nắm  lấy  trèo  lên.  Tám  mươi  mấy  người  khác  đều 

chết đuối. 

  

 Thuyền lật bên bờ biển, Tống Khản nắm được bó rạ nổi. 

 

 

Chú thích: Theo Báo  Ứng  Ký,  vào đời Đường, Tống  Khản  là  người 

xứ Giang Hoài, làm nghề biên chép mướn cho Diêm Thiết Viện, lương mỗi 

tháng là hai ngàn, cưới vợ, an cư, chẳng tính làm nghề khác. Được hơn một 

năm,  có  lái  buôn  gạo  đi  sang  Tam  Môn,  mời  Khản  theo  giữ  sổ  sách,  trả 

lương mỗi tháng tám ngàn. Vợ Khản là Dương Thị rất hiền, thấy đường Tam 

Môn  hiểm  trở  bèn  can  ngăn.  Khản  không  nghe,  cứ  đi.  Quả  nhiên  gặp  gió 

thuyền chìm, Khản té xuống nước, nắm được một bó rạ, trôi nổi vào gần bờ, 

thoát nạn. Những người khác đều chết. Do vậy bèn biết ơn bó rạ, thề chẳng 

vứt bỏ. Đi mấy dặm, có một bà lão trơ trọi bán trà, có hai gian nhà tranh, bèn 

xin ngủ đêm ở đấy. Đến sáng phơi áo, lại tháo bó rạ để phơi, tìm được một 

ống tre. Mở ra thì là kinh Kim Cang [đựng trong ấy]. Bà cụ bảo: “Là do từ 

sau khi ông  ra đi,  vợ ông  lễ  niệm, chép kinh thành khẩn, thiết tha,  nên cứu 

được  ông!”  Nhân  đấy,  cụ  chỉ  cho  con  đường  tắt  về  phía  Đông  Nam,  bảo: 

“Cứ  đi  theo  đường  ấy,  ngày  mốt  sẽ  về  đến  nhà”.  Khản  đi  hai  ngày  về  đến 

nhà,  thấy  vợ  liền  thẹn  thùng  cảm  tạ.  Lấy  kinh  ra,  quả  nhiên  là  do  vợ  chép. 

Do vậy, nhờ người đến cảm tạ bà lão. Đến nơi thì người lẫn nhà đều chẳng 

thấy, chính là thần biến hóa ra. Tướng Quốc Trịnh Công Nhân nghe chuyện, 

ban  cho  Khản  chức  quan  võ,  cho  ăn  lương  mỗi  tháng  năm  ngàn.  Do  đấy, 

thỉnh bản kinh ấy để họ Trịnh tôn thờ. 





 Hóa cành trúc tại Tra Than, Vương Miện toàn mạng. 

  

  

Chú  thích:  Theo  Kim  Cang  Cưu  Dị,  vào  đời  Đường,  Vương  Miện 

thường trì kinh Kim Cang. Do được vua sai sang Quy Châu để lo việc, trở về 

đến Tra Than, thuyền bị lủng, năm người cùng đi đều chết đuối. Ông Miện 

vừa té xuống nước thì dường như có người đưa cho một cây tre, nương theo 

sóng  khỏi  bị  chìm,  đến  được  trấn  Hạ  Lao,  tấp  vào  bờ,  thoát  chết.  Thấy  vật 

đang cầm trong tay chính là kinh Kim Cang thường thọ trì. Từ Tra Than đến 

Hạ Lao xa hơn ba trăm dặm. 





 Huyễn hóa cỏ bồng hao trong Nam Hải, Huệ sư sống hết tuổi thọ. 

 

Chú  thích:  Theo  Kim  Cang  Trì  Nghiệm,  đời  Đường,  vị  Tăng  ở  Quảng 

Châu là Kiền Huệ, thọ trì kinh Kim Cang từ bé. Do vượt biển sang Nam An, 

gặp  trận sóng  gió  lớn, thuyền  lật,  người chết,  ngẫu  nhiên Sư gặp được  một 

đám cỏ bồng hao, dùng tay nắm chặt, lênh đênh lướt sóng ba ngày. Đến bờ, 

tách cỏ ra xem, thấy trong cỏ bồng hao có một quyển kinh Kim Cang chẳng 

hề bị ướt. Về sau, sư Kiền Huệ sống đến 130 tuổi, ngồi ngay ngắn qua đời. 

Cuốn kinh ấy tự tỏa ra khói thơm, dần dần hóa thành đám mây năm sắc, từ 

từ bốc lên trời. Tăng chúng và Thái Thú, quan liêu, già trẻ xa gần đều cùng 

trông thấy. 







 Sấm rền nhổ cột, dùng túi mây gấm đựng về. 

  

 

Chú  thích:  Theo  Báo  Ứng  Ký,  vào  đời  Đường,  Khang  Trọng  Thích 

qua  Hải Đông  mấy  năm chẳng  về. Mẹ nhớ  mong  tha thiết, có vị  Tăng bảo: 

“Chỉ  trì  kinh  Kim  Cang  thì  con  sẽ  về”.  Bà  mẹ  không  biết  chữ,  nhờ  người 

chép  kinh,  khoét  cột  nhà  đặt  vào,  quét  sơn  lên  trên,  sáng  tối  kính  lễ.  Một 

hôm trời  nổi sấm ầm  ĩ, đánh cái cột ấy  văng  mất đi.  Hơn tháng sau,  Trọng 

Thích trở về, dùng túi gấm đựng  một khúc gỗ to, thưa với mẹ: “Con ở giữa 

biển  gặp  bão,  thuyền  thủng,  té  xuống  nước,  chợt  có  sấm  rền  gieo  khối  gỗ 

này  xuống  nước,  nhờ  đó  con  được  nổi  lên,  vào  bờ.  Cho  nên  con  tôn  kính 

nó”.  Mẹ  bảo:  “Đây  chính  là  cây  cột  đựng  kinh  của  ta!”  Phá  gỗ  tìm  được 

kinh, mẹ con suốt đời trì tụng. 







 Thần quỷ đục thuyền, mau chép kinh chữ vàng. 

 

 

Chú  thích:  Theo  Cảm  Ứng  Ký,  vào  đời  Tống,  Tham  Quân  Quách 

Thừa  Ân ở Ôn Châu tận  lực  hành phương tiện,  nghiêm cấm  giết trâu, dùng 

bột vàng chép kinh Kim Cang, gởi sang chùa Phật để cúng dường. Về sau, đi 

coi  thi  đã  xong,  trở  về  Thiệu  Hưng,  ngồi  cùng  thuyền  với  đồng  liêu  là  Tư 

Pháp  Nguyên  Chẩn.  Tham  Quân  ở  khoang  trước,  Tư  Pháp  ở  khoang  sau. 

Gặp trận sóng gió dữ dội, bốn  mặt đen kịt, thấy trong biển có quỷ thần đục 

thuyền làm hai đoạn. Khoang trước thuận gió vào bờ, khoang sau chìm mất. 

Ấy là vì Tư Pháp ăn hối lộ làm chuyện riêng tư, Tham Quân theo lẽ công giữ 

pháp, lại còn cậy vào sức kinh Kim Cang vậy. 



Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Quyển 4, phần 3 hết 





---o0o--- 

 Phần 4 

 



 Ngạn Thông vội gieo khe suối sâu, tay nhuốm mùi thơm phức. 

 

 

Chú thích: Theo Báo Ứng Ký, đời Tùy, Lục Ngạn Thông hằng ngày trì 

kinh  Kim  Cang  mười  biến,  lúc  làm  quan  ở  Vũ  Lao,  người  trong  ấp  muốn 

giết  chết  họ  Lục  để  theo  Lý  Mật596.  Ngạn  Thông  vội  bỏ  trốn,  kẻ  giặc  cầm 

dao đuổi theo. Trước mặt là khe suối sâu, bí quá phải nhảy xuống. Chợt có 

người nắm lấy tay phải, đặt ông ta trên tảng đá, trọn chẳng bị thương tích gì! 

Trên  hư không có tiếng  nói: “Do ông  niệm kinh  mà ra”. Do vậy bèn trở về 

nhà, cánh tay có mùi hương lạ cả ngày không hết. Về sau, ông làm quan tới 

chức Phương Bá597, thọ ngoài chín mươi. 



 Nguyên Sơ té giữa giòng, lưng tỏa ánh sáng. 

 

Chú thích: Theo Báo Ứng Ký, vào đời Đường, Nguyên Sơ ở Cửu Giang 

bán  củi  ở  chợ,  tuổi  đã  70,  thường  trì  kinh  Kim  Cang.  Đến  chiều,  trở  về 

Giang Bắc, giữa giòng sóng to gió lớn nổi lên, những người cùng đi đều chết 

sạch. Chỉ mình Nguyên Sơ nổi trên mặt nước, liền giạt vào bờ Nam. Những 

thuyền đậu ở đó đều  là thuyền của thương nhân  lớn, thấy sau  lưng Nguyên 

Sơ  có  ánh  sáng  tỏa  cao  đến  mấy  thước,  cho  là  bậc  quý  nhân.  Đến  lúc  nói 

chuyện mới biết là ông lão nhà quê. Do vậy, họ cật vấn ánh sáng từ đâu mà 

có,  ông  đáp:  “Tôi  đọc  kinh  Kim  Cang  năm  mươi  năm,  đeo  kinh  trên  lưng. 

Ách nạn từ trước tới nay, không gì chẳng được thoát!” 



 Lợi Tân được cứu, dường có thần long. 



Chú thích: Theo Thái Bình Quảng Ký, vào đời Đường, Trần Lợi Tân ở 

Cối  Kê tụng kinh  Kim Cang từ bé. Qua Đông Dương, gặp  lúc trời  mưa  lâu 

ngày, nước lớn tràn ngập, thuyền của Lợi Tân nương gió bơi tới Giới Thạch 

Đậu, bị sóng gió vùi dập, hai mươi mấy người cùng thuyền đều bó tay. Lợi 

Tân  vội tụng kinh  Kim Cang, chợt có  một vật  giống  như con rồng đỏ chặn 

ngang, nâng thuyền lên, do vậy được cứu. 



 Duy Ngọc sắp chìm, chợt mái chèo trôi tới. 

 

Chú  thích:  Theo  Quảng  Dị  Ký,  vào  đời  Đường,  Biệt  Giá598  xứ  Kiền 

Châu  là  Lý Duy Ngọc tụng kinh  Kim Cang, thường  ngồi  thuyền  vượt Tam 

Hiệp, nước chảy xiết,  mái chèo gãy, thuyền sắp đắm, bèn dốc hết sức niệm 

kinh, chợt thấy một mái chèo theo giòng nước trôi tới, bèn được thoát. 



 Thần đi trên mặt nước, nâng cao thuyền bị chìm. 

 

Chú thích:  Theo  Kim Cang Trì Nghiệm,  vào đời Minh, Trầm  Tế  Hoàn 

trì kinh Kim Cang, từng giữa giòng gặp gió lốc tại Thái Hồ, sóng to như cái 

nhà,  mái  chèo,  bánh  lái  mất  sạch.  Thuyền  đã  chìm  xuống  đáy  nước.  Trong 

lúc hô hoán, cầu cứu, người trên bờ thấy có hai vị thần kim giáp đi trên mặt 

nước,  ở  hai  bên  nâng  thuyền  lên,  kềm  đi  như bay.  Trong  khoảnh  khắc  đến 

được bờ. Người  trong thuyền biết  là  thần  Kim Cang, cùng cảm  đức của  họ 

Trầm. 



 Rồng đánh nhau trên không, ngầm giúp thuyền chở lương. 

 

Chú thích: Theo Thọ Trì Quả Báo, vào đời Minh, Châu Thọ Tăng ở Tô 

Châu  chở  lương  vào  Hoàng  Hà.  Đồng  cốt  nói:  “Ắt  phải  sát  sanh  để  trám 

miệng thần sông”. Ông Châu chuyên trì kinh Kim Cang, cho rằng không thể 

làm  chuyện  ấy  được,  mỗi  ngày  chỉ  tụng  kinh  hồi  hướng  cho  thần  sông  mà 

thôi.  Một  hôm  mưa  to  gió  lớn,  rồng  đánh  nhau  trên  không,  cột  buồm,  mui 

thuyền,  phên,  liếp  đều  bị  cuốn  sạch.  Hàng  vạn  con  thuyền  trôi  giạt  không 

điều  khiển  được!  Ông  Châu  đốt  hương  tụng  kinh  càng  thêm  thành  kính, 

trong khoảnh khắc gió lặng, thuyền chở lương không bị tổn hại gì. 



 Xóm thợ đào bạc gặp nạn, nhà tranh vẫn còn. 

  

Chú  thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  trong  niên  hiệu  Diên  Hòa  đời 

Đường,  nhà  của  dân  đào  bạc  ở  Nhiêu  Châu  có  hơn  một  vạn,  toàn  là  nhà 

tranh  cất  san  sát.  Một  hôm  hỏa  hoạn,  một  vạn  căn  nhà  đều  cháy  sạch,  chỉ 

riêng một căn vẫn còn. Hỏi ra thì nhà người ấy đời đời thờ Phật, trì kinh Kim 

Cang. 



 Lửa thiêu chốn săn bắn, đám cỏ tự xum xuê. 

 

Chú  thích:  Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  vào  đời  Đường,  Tôn  Thọ  ở 

Bình Châu đi săn ở Hải Tân, đốt lửa giữa đồng, cỏ cây cháy sạch, chỉ có một 

đám cỏ không cháy. Lục tìm thì được một hộp kinh Kim Cang, bên cạnh đó 

có một vị Tăng đã chết nhưng vẻ mặt không thay đổi. Lửa chẳng cháy được 

là do lẽ ấy. 



 Lão Tử thành tro, riêng đề kinh Bát Nhã chỉ ám khói. 

  

Chú  thích:  Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  vào  năm  Trinh  Quán  thứ  5 

(631)  đời  Đường,  tại  huyện  Ba  Tây  ở  Long  Châu,  Lệnh  Hồ  Nguyên  Quỹ 

kính  tin  Phật  pháp,  muốn  chép  các  kinh  Pháp  Hoa,  Kim  Cang,  Niết  Bàn 

v.v... nhưng không cách nào tự kiểm được, bèn cậy Kháng thiền sư ở nơi ấy 

kiểm giảo. Kháng thiền sư ở chùa theo đúng pháp khiết tịnh, chép xong cuốn 

cuối  cùng,  giao  trả  về  trang  trại  [của  Lệnh  Hồ  Nguyên  Quỹ]  tại  Kỹ  Châu. 

Trong trang trại, kinh được để cùng một chỗ với bài văn năm ngàn chữ của 

Lão  Tử599.  Chợt  bị  lửa  từ  bên  ngoài  cháy  lan  tới,  nhà  tranh  cháy  sạch. 

[Nguyên Quỹ] bèn sai bới tro để tìm tượng Phật bằng đồng mạ vàng và ống 

đựng kinh. Bới tro ra thì các kinh vẫn y hệt như cũ. Lại tìm kinh của Lão Tử 

thì đã bị lửa cháy rụi. Người trông thấy không ai chẳng than lạ! Một quyển 

kinh  Kim  Cang  chỉ  có  tựa  đề  bị  khói  ám  đen,  hỏi  tới  nguyên  do,  thì  ra  lúc 

mới đề tựa kinh, có vị quan trong châu viết chữ đẹp, nhưng phải đi gấp nên 

chẳng  thể khiết  tịnh, cứ đề tựa  ngay rồi đi. Do vậy, bị  lửa  hun đen.  Khi ấy 

nhằm lúc Nguyên Quỹ làm huyện lệnh huyện Phùng Tường. 



 Trong thôn bốc lửa, thiêu tinh xá, kinh vẫn còn nguyên. 

 

Chú  thích:  Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  vào  đời  Đường,  tại  làng  Tây 

Nhập  huyện  Tế  Âm,  Tào  Châu,  có  tinh  xá.  Tháng  Mười  nhằm  mùa  Đông 

năm Long Sóc thứ hai (662), lửa đốt đồng chợt bốc cháy hết sức  mạnh mẽ, 

cháy lan đến tinh xá, rồi cháy tiếp sang nơi khác. Những tăng phòng nơi ấy 

toàn là nhà tranh đều cháy rụi, chỉ có kinh Kim Cang vẫn như cũ. 



 Hãm trong hang chẳng nhớ năm tháng, thần ban lương khô. 

  

Chú thích: Theo Đông Pha Chí  Lâm,  vào đời  Tống, Tưởng Trọng  Phủ 

nghe Tôn Cảnh Tu kể: - Mấy năm gần đây có người đào núi để tìm mỏ bạc, 

đến  chỗ  núi  sâu,  nghe  có  tiếng  tụng  kinh,  bèn  bới  ra  được  một  người,  nói: 

“Tôi  cũng  là  thợ  mỏ,  do  hang  sụp  nên  không  thoát  ra  được,  bị  vùi  ở  đây 

chẳng biết  mấy  năm,  toàn  là dõi theo kinh Kim Cang để tụng. Mỗi  khi đói 

khát, liền dường như có người lấy lương khô từ dưới nách trao cho, ấy chắc 

là do kinh này biến hiện”. 



  

 Đi đường hiểm chẳng bị đói khát, trẻ tặng mâm cơm. 

 

 

Chú thích: Theo Báo Ứng Ký, vào đời Đường, Chí Thông thường trì 

kinh Kim Cang. Năm hai  mươi tuổi, bị bắt làm lính, thua trận chạy vào núi 

hiểm trở, suốt ngày không có gì ăn. Có hai đứa bé trai cầm bát cơm đầy đến 

trao cho. Chí Thông bái tạ, chợt chẳng thấy chúng đâu nữa. Ăn xong, nhiều 

ngày không đói. Sau này về được quê nhà. Năm Trinh Quán thứ 8 (634) bị 

bệnh chết hai ngày rồi sống lại, bảo: “Do trì kinh nên Diêm Vương cho về”. 





 Dẫn Thiện Xung ngầm trốn, chẳng đến nỗi thân vùi nơi xứ lạ. 

 

 

Chú  thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  vào  đời  Đường,  Thôi  Thiện 

Xung  làm  huyện  thừa  xứ  Tử Châu,  gặp  nhằm  lúc  các  sắc  dân  thiểu  số  nổi 

loạn. Thiện Xung ban đêm bôn tẩu, tính đến nương náu tại Côn Minh, nhưng 

tối  tăm  không  biết  đường,  bèn  kiền  thành  tụng  kinh  Bát  Nhã.  Chợt  có  ánh 

đuốc đằng trước, cứ đi theo đó, đến sáng bèn tới được Côn Minh. 





 Soi lối cho Khắc Cần trốn lánh trong đêm, khiến khỏi chết uổng xứ 

 Liêu Đông. 

  

  

Chú thích: Theo Thái Bình Quảng Ký, vào đời Đường, Vỹ Khắc Cần 

trì  kinh  Kim  Cang  từ  bé.  Ông  làm  Trung  Lang  Tướng,  theo  quân  đi  đánh 

nước  Liêu,  bị  lạc  ở  Cao  Ly600.  Trong  niên  hiệu  Trinh  Quán,  Đường  Thái 

Tông chinh phạt nước Liêu, trong đêm tối, Khắc Cần dò đường về với quân 

Đường, tối tăm chẳng biết đường, bèn chí tâm niệm kinh, trong khoảnh khắc 

thấy ánh đuốc dẫn lối đằng trước, bèn đến nơi. 





 Qua sông sóng dữ, chỉ riêng một thuyền tí tẹo vẫn còn. 

 

 

 

Chú thích: Theo Báo Ứng Ký, vào đời Đường, Vương Lệnh Vọng trì 

kinh  Kim Cang từ bé. Ông từng  làm Phán Ty ở  An Châu, qua sông Dương 

Tử, trong đêm sóng gió nổi lên,  mấy trăm chiếc thuyền đều chìm, chỉ mình 

thuyền Lệnh Vọng vẹn toàn. 







 Ven biển cuồng phong, am lẻ sừng sững vô sự. 

 

 

Chú thích: Theo Kim Cang Trì Nghiệm, trong niên hiệu Vĩnh Lạc đời 

Minh,  cách  huyện  thành  Như  Cao  của  Dương  Châu  ba  mươi  dặm  về  phía 

Bắc, có Tôn Công từ năm hai mươi hai tuổi ăn chay trường, dựng am, sáng 

tối  trang  nghiêm  tụng  kinh  Kim  Cang  ba  mươi  quyển,  suốt  bốn  mươi  năm 

như thế.  Khi  ấy  am  bị  cỏ  che  lấp,  ấp  ở  gần  biển,  chẳng  có  thành  quách  gì. 

Sài lang tàn hại dân, nghe tiếng tụng kinh liền cúi đầu bỏ đi. Ngẫu nhiên trời 

nổi  bão  lốc, những  nhà  gần đó đều đổ sạch. Ông cứ  tụng kinh  như thường, 

ngôi am sừng sững vô sự. 





 Nghê Cần gắng sức đọc tụng trong sảnh, sông trào nào ngại. 

  

  

 Chú thích: Theo Báo Ứng Ký, vào đời Đường, Nghê Cần trông nom 

kho  trữ  lúa  ở  Hưng  Giáo  thuộc  Phù  Châu,  chuyên  trì  kinh  Kim  Cang.  Kho 

trữ lúa ấy có sảnh thự nhìn ra sông, quang cảnh hết sức đẹp đẽ. Ông bèn bày 

tượng Phật, tụng kinh  nơi đó. Ngày  mồng  Chín tháng  Sáu, nước sông dâng 

to,  nhưng  nước  chỉ  ngập  đến  thềm  tòa  sảnh  thự.  Ông  Cần  tụng  kinh  càng 

thêm  siêng  năng,  nước  ngập  tự  rút.  Nhìn  quanh  mấy  dặm,  nhà  cửa  đều  bị 

nước  nhấn  chìm,  chỉ  có  tòa  sảnh  thự ấy  chẳng  bị  nước  thấm  ướt chút  nào, 

kho lúa cũng không sao, mọi người đều lễ kính. 







 Hành Lập bỏ hàng hóa trốn trước, giặc đến không sao giở lên được. 

 

 

Chú  thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  vào  đời  Đường,  ở  Thiểm 

Châu có Hình Hành Lập thường trì kinh Kim Cang, ngẫu nhiên do buôn bán 

phải  sang  Đồng  Châu.  Giữa  đường  gặp  mười  mấy  tên  giặc,  Hành  Lập  bỏ 

hàng hóa lẩn trốn. Hàng hóa nặng không hơn năm sáu chục cân, nhưng bọn 

giặc  giở  lên,  trọn  chẳng  thể  giở  lên  được,  nhìn  nhau  lấy  làm  lạ,  kinh  hãi, 

đuổi  theo  Hành  Lập  hỏi.  Hành  Lập  mở  bọc,  chỉ  kinh  Kim  Cang  nói: “E là 

thần  lực  của  kinh  này”.  Bọn  cướp  bỏ  ra  mấy  ngàn  đồng,  thỉnh  kinh  đi,  thề 

không làm giặc nữa, suốt đời thọ trì. 



 

 Thành  Tương  Dương  cực  loạn,  Mạo  Khởi  Tông  ngọa  bệnh chống 

 giữ. 

 

 

Chú thích: Theo Thọ Trì Quả Báo, cuối đời Minh, Mạo Khởi Tông từ 

nhỏ  đã  thích  trì  kinh  Kim  Cang,  được  bổ  làm  quan  tại  Tương  Dương.  Tàn 

quân của Trương Lý [kéo về nương náu], hàng binh, kiêu soái không thể nào 

kiềm chế được, thư truyền lệnh601 thúc hối hằng ngày, đêm không tháo đai. 

Khởi  Tông  cũng  liều  chết,  vẫn  soạn  khắc  kinh  Kim  Cang.  Do  vậy,  bệnh 

ngầm  thấu  tận  xương.  Ông  giữ  thành  ba  trăm  sáu  mươi  ngày  đã  chết  ngất 

bốn lần, may mà thoát khỏi. Ông vừa từ quan được ba tháng thì thành Tương 

Dương lại bị vây hãm. 





 Mãnh thú chặn ngang, Vương Lệnh Vọng tụng kinh, thú bèn bỏ đi. 





Chú thích: Theo Thái Bình Quảng Ký, vào đời Đường, Vương Lệnh 

Vọng trở về Củng Châu, phải đi qua suối, đường sá cực hiểm trở. Chợt gặp 

phải mãnh thú, kinh sợ phi thường, vội niệm kinh Kim Cang, mãnh thú nhìn 

chán, vẫy đuôi bỏ đi, nhỏ dãi đầy đất. 





 Đạo Ấm trên đường về, hổ sát bên tai. 

  

 

Chú  thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  vào  đời  Đường,  một  sa-di  ở 

huyện Thạch Thủ là Đạo Ấm thường trì kinh Kim Cang. Do ra ngoài, trở về 

vào  lúc  ban  đêm,  giữa  đường  chợt  gặp  cọp  rống,  chồm  lên  trước  mặt.  Đạo 

Ấm  biết  chẳng  thể  tránh  né,  bèn  ngồi  yên  nhắm  mắt  niệm  kinh,  tâm  mong 

được  cứu  vớt,  che  chở.  Cọp  bèn  nằm  phục  xuống  cỏ,  canh  giữ.  Đến  sáng, 

người trong thôn qua lại, cọp bỏ đi. Nhìn chỗ cọp đã ngồi, rớt rãi đầy đất. 





 Tuyển nhân phó nhậm, yêu quái biến đổi thân hình. 





Chú thích: Theo Bắc Mộng Tỏa Ngôn, nơi rặng Bạch Vệ trên đường 

vào  xứ  Thục  có  nhiều  cọp,  beo  ăn  thịt  người.  Có  tuyển  nhân602  là  Vỹ  X... 

người xứ Kinh Triệu, trong niên hiệu Quang Hóa đời Đường được điều sang 

làm  quan  xứ Ba Nam. Ông ta thường  niệm  kinh  Kim  Cang, đi  nhận  nhiệm 

sở đến vùng Nê Khê, gặp một cô gái mặc áo lụa đào, dẫn hai đứa con cùng 

đi, cùng lên núi này. Người đi đằng trước níu nhau, xôn xao vì họ thấy một 

con hổ to vằn đỏ và hai con hổ con, cùng với ông Vỹ chia lối để đi mà ông 

Vỹ trọn chẳng hay biết. 





 Hai bó đuốc từ xa đến rồi lui, bờ đê vỡ, thuyền nổi. 



Chú thích: Theo Quảng Dị Ký, vào đời Đường, Tham Quân xứ Dư Diêu 

là  Lý  Duy  Yến  trì  kinh  Kim  Cang  từ  nhỏ.  Hết  hạn,  trở  về  phương  Bắc,  đi 

qua Ngũ Trượng Điếm, xưa kia là nơi có lắm trộm cắp. Thuyền ông Lý chở 

theo  lụa  xứ  Ngô  mấy  trăm  xấp.  Khi  ấy,  do  phía  trong  bờ  đê  cạn  nước 

[thuyền  không  ra  sông  được].  Nửa  đêm  tối  tăm,  ông  Lý bèn  ra  đầu  thuyền 

tụng kinh. Canh ba, kẻ cướp đến, thấy trên bờ đê có hai cây đuốc, bèn rút đi. 

Ông  Yến  ngỡ  là  dân  trong  thôn  bảo  vệ,  nhưng  ở  cách  thuyền  trăm  bước 

chẳng nghe tiếng tăm gì, trong tâm lấy làm lạ. Khi ấy, ở ngoài bờ đê, nước 

đầy, Duy Yến  mong bờ đê vỡ thì thuyền sẽ được nước nâng đỡ. Chợt nghe 

đầu  thuyền  có  tiếng  nước  réo,  hồi  lâu,  khẽ  cảm  thấy  thuyền  nổi  lên.  Đến 

sáng, nước sông đã đầy, liền biết là tụng kinh được ứng nghiệm. 





 Một bữa ngẫu nhiên ngủ chẳng được, nhà sụp, giường nát. 





Chú thích: Theo Thọ Trì Quả Báo, vào đời Minh, Châu Thọ Tăng trì 

tụng kinh Kim Cang. Sau mỗi bữa cơm ắt phải nằm ngủ một khắc. Một hôm, 

ngẫu  nhiên  ngủ  không  được,  vừa  mới  bước  ra  thì  kèo  hư,  nhà  sụp,  giường 

cũng vỡ nát. 







 Nữ nhân nhẹ gót sen, gỡ chải tóc rồi liền trốn mất. 

 

Chú thích: Theo Ly Biêm Hiên Chất Ngôn, Đới Cảnh Tây sang làm nha 

lại  trong  đại  liêu  thự603  Quý  Châu.  Nửa  đêm  nghe  ngoài  cửa  sổ  có  tiếng 

động,  dường  như  tiếng  gót  sen  của  nữ  nhân604.  Trong  khoảnh  khắc,  âm 

phong  chợt  dấy  lên  trong  phòng,  ông  Đới  vội  tắt  đèn,  lên  giường.  Khi  ấy, 

trăng  sáng  như  vẽ,  chợt  thấy  rõ cảnh  vật  ngoài  trướng.  Thấy  một  cô  gái  từ 

khe cửa uốn éo bò vào, ngồi trên ghế, giở xem chừng bốn trang trong quyển 

sách ghi chép án từ (hồ sơ xử án), rồi rút ra một cái lược, gỡ đầu của chính 

mình  đặt  lên  bàn,  tháo  trâm,  hoa  tai,  chải  gỡ  tóc  xong,  lại  đặt  đầu  lên  cổ. 

Cảnh Tây tay như bị trói, miệng dường câm, thầm tụng kinh Kim Cang. Vừa 

mới động niệm, dường như quỷ biết sợ, dần dần rút nhỏ. Cảnh Tây dần dần 

tỉnh táo hơn, bèn tụng rõ tiếng, chưa tụng hết quyển, quỷ đã biến mất. 





 Tham Quân thiền hành, gặp phải ách nạn ắt hóa giải. 

  

 

Chú thích: Theo Thọ Trì Quả Báo, vào đời Minh, Tham Quân Hoàng 

Tâm Phù có hiệu là Định Thông Thiền Lão, tham cứu khắp ba giáo. Về già 

tu thiền hành, ông vốn trì tụng kinh Kim Cang. Nhiều lần gặp nạn lớn, mắc 

bệnh  nguy  ngập,  nhưng  đều  được  thoát  nạn.  (Trên  đây  tổng  cộng  17  cặp, 

gồm 34 đôi). 





 Tai nạn trong nhà lửa chẳng phải chỉ có một, mây huệ nhuần thấm 

 nhiều phương. Đây là công đức chẳng thể nghĩ bàn thứ tám vậy. 

  



Chú  thích:  Pháp  Hoa  Kinh:   “Kỳ  trạch  như  thị,  thậm  khả  bố  úy,  độc 

 hại hỏa tai, chúng nạn phi nhất” (Nhà lửa như vậy, rất đáng sợ hãi, độc hại, 

hỏa tai, có nhiều tai nạn, chẳng phải chỉ một). Kinh còn nói:  “Huệ vân hàm 

 nhuận, kỳ vũ phổ đẳng, tứ phương câu hạ, lưu chú vô lượng, suất thổ sung 

 hiệp” (Mây huệ nhuần khắp, mưa ấy bình đẳng tuôn khắp bốn phương, tưới 

xối vô lượng, cả cõi đất đều được thấm đẫm). 



---o0o--- 



9. Tiêu tội báo 

 

 

 Bèn có: Vũ An hóa cọp, quy y bèn trở lại hình người. 





Chú  thích:  Theo  Báo  Ứng  Ký,  vào  đời  Tùy,  Khoái  Vũ  An  là  người 

Thái  Châu  thường  bắn  hổ  ở  phía  Nam  rặng  Tung  Sơn.  Chợt  có  con  vật  lạ 

trông  giống  như lợn,  nhưng tay  người, trùm  da  hổ  lên thân  ông ta, rồi  thừa 

dịp  đẩy  xuống  khe  suối.  Đến  khi  ông  ta  đứng  dậy  được  thì  thân  đã  biến 

thành cọp, kinh hoảng chẳng biết làm sao! Chợt nghe có tiếng chuông chùa, 

biết là chỗ Tăng ở, bèn đến cầu cứu. Thấy Tăng đang niệm kinh Kim Cang, 

liền  nhắm  mắt  phủ  phục.  Tăng  lấy  tay  xoa  đầu  cọp,  chợt  có  tiếng  nổ  lớn. 

Đầu cọp vỡ toác, ông Khoái bèn thò đầu ra được, thuật cặn kẽ chuyện trước. 

Sư lại vỗ vào lưng, tay đưa đến đâu da bèn tách ra đến đó. Vũ An bèn xuất 

gia, trì kinh Kim Cang. 





 Điêu Xương giết rắn, chép kinh trừ báo ứng cõi âm. 

  

  

 Chú thích: Xin coi lời chú thích cho câu thứ nhất trong phần thứ năm 

“cứu tật bệnh”, tức câu chú thích cho lời tụng “liếm mắt mẹ hiền”.   





 Cao Chỉ báng Phật, cày lưỡi chẳng thể gây tổn thương được. 

 

 

Chú  thích:  Theo  Báo  Ứng  Ký,  vào  đời  Đường,  Cao  Chỉ  là  cháu  nội 

của quan Bộc Xạ Cao Dĩnh đời Tùy. Năm Long Sóc thứ 2 (662), vừa ra khỏi 

cửa  Thuận  Nghĩa  thành  Trường  An  chợt  gặp  hai  người  cỡi  ngựa  chạy  đến, 

bảo: “Vua truyền gặp ngươi”. Cao Chỉ không chịu đi, cũng chẳng biết họ là 

quỷ sứ, giục ngựa lẩn trốn, lại bị họ đuổi theo bắt. Cao Chỉ có người anh làm 

tăng ở chùa Hóa Độ, muốn chạy vào chùa nhưng quỷ chặn cửa ngăn trở. Cao 

Chỉ bèn đấm quỷ một quyền, quỷ tức giận lôi tuột xuống ngựa, liền hôn mê 

ngất đi. Tăng chúng khiêng vào nơi anh ông ta ở. Đến hôm sau mới tỉnh, kể:  



- Thoạt  đầu,  theo  hai  sứ  giả  đi  gặp  vua,  vua  phán:  ‘Ngươi  chưa  phải 

đến đây, nhưng do từng hủy báng Phật pháp, nên bắt chịu tội trong khi còn 

sống’. Vua sai tả hữu kéo lưỡi họ Cao để cày lên, nhưng ông Cao trọn chẳng 

bị thương tích gì! Vua hỏi người đứng đầu bọn nha lại là vì nguyên cớ nào. 

Nha  lại  thưa:  ‘[Ông  ta]  từng  niệm  kinh  Kim  Cang’.  Vua  khen  lành,  liền 

truyền thả về. 

Từ đấy, Cao Chỉ chuyên niệm kinh. 





 Hồi Nô làm đồ tể, tự thoát khỏi xiềng. 

  



Chú  thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  vào  đời  Đường,  Diêu  Đãi  vì 

mẹ chép  một trăm bộ kinh  Kim Cang. Có  gã đồ tể  là  Lý  Hồi Nô thỉnh  một 

bộ, đốt hương, cúng dường. Sau khi Hồi Nô chết, có người thấy trong cõi âm 

ông ta tự thoát gông xiềng, sanh vào đường lành. 





 Nghĩa Luân giết chó, thỏ, bồ câu, vẫn được tăng thọ. 

 

 

Chú  thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  vào  đời  Đường,  Tống  Nghĩa 

Luân chết đột ngột, ba ngày sau sống lại, kể:  

- Bị bắt đến gặp Diêm Vương. Vua phán: “Ngươi từng giết chó, thỏ, bồ 

câu, tuổi thọ sắp  hết,  nhưng  ngươi trì  kinh Kim Cang chẳng  những diệt tội 

mà còn được tăng thọ. Từ nay đừng ăn thịt, hãy nhất tâm trì kinh”, bèn tha 

về. 





 Khưu Nhất săn thú, bẫy chim, chuyển thành được phước. 

 

 

Chú thích: Xem lời chú thích cho câu thứ ba trong phần thứ tư “được 

sống lại”, tức là lời chú thích của câu  “săn bắn hại mạng”.   





 Chuyên niệm tựa đề kinh, diệt địa ngục, sanh vào đường lành. 

 

 

Chú  thích: Xem chú thích cho câu  thứ tám  trong phần thứ hai  “lâm 

 chung hiện tướng lành” , tức câu  “niệm tựa đề kinh bảy chữ”. 





 Tuy vẽ tượng Phật, kết duyên vẫn thuộc đời sau. 

 

 

Chú thích: Xem chú thích cho câu thứ hai trong phần thứ nhất “vãng 

sanh Tịnh Độ” ở phần trước, tức là câu  “đồ tể tu hành”. 





 Thịt làm chả chất thành núi, trong mộng mở được lưới. 

  

Chú  thích:  Xem  chú  thích  cho  câu  thứ  sáu  trong  phần  thứ  hai  “lâm 

chung  hiện  tướng  lành”  ở  phần  trước,  tức  câu  thuật  chuyện  Lý  Nguyên 

Tông. 





 Mổ cua bôi ghẻ, đao trong thịt đều lấy ra. 

 

Chú  thích:  Theo  Minh  Báo  Ký,  năm  Long  Sóc  nguyên  niên  (661)  đời 

Đường, có tỳ-kheo-ni tu  hành tại chùa Cảnh  Phước thuộc  Lạc Châu. Trong 

nhà  có  đứa  hầu  tên  là  Ngũ  Ngũ  Nương  bị  chết  liền  lập  linh  tòa.  Hơn  một 

tháng sau, chị và em trai nó ban đêm chợt nghe trên linh tòa có tiếng rên siết, 

hỏi  thì  đáp:  “Lúc  tôi  còn  sống  đã  ăn  thịt  trong  chùa,  lại  từng  giết  một  con 

cua để bôi vết ghẻ. Nay vào trong địa ngục Đao Lâm (rừng gươm), trong thịt 

có  bảy  cây  đao  gãy,  xin  hãy  đem  y  phục  của  chính  tôi  [bán  đi  để  lấy  tiền] 

làm công đức”. Đến giường nó coi thì cả đống máu mủ, bọc quần áo vẫn còn 

đó. Họ bèn vì nó chép kinh Kim Cang, cứ mỗi lần chép xong một quyển, nó 

liền báo rằng: “Đã rút ra được  một đao”. Chép  xong cả bảy quyển, nó báo: 

“Đã rút xong bảy đao, nay nhờ phước nghiệp, liền được đầu thai”. 







 Tiết Độ Sứ họ Ngô thẹn không trai giới, rốt cuộc thoát trói buộc. 

 

 

Chú  thích:  Theo  Kim  Cang  Trì  Nghiệm,  vào  đời  Đường,  Hà  Nam 

Tiết  Độ  Sứ  là  Ngô  Thiếu  Dương  thấy  một  người  phu  chạy  trạm605,  chân 

không bén đất, bèn hỏi, người ấy thưa: “Tiểu nhân tên là Toàn Tín, ăn chay 

ba mươi năm. Hằng ngày tụng ba quyển kinh Kim Cang”. Ông Ngô bèn bỏ 

ra ba trăm sáu mươi lạng để mua lại quyển kinh của người ấy tụng. Toàn Tín 

nhận tiền  xong, ông Ngô liền thấy chân anh ta không thể rời khỏi đất được 

nữa.  Về  sau,  ông  Ngô  mắc  bệnh,  bị  lính  cõi  âm  đến  bắt,  một  vị  thần  Kim 

Cang quát: “Người này có công  mua kinh Bát Nhã, chẳng được trói buộc!” 

Quỷ tốt quỳ mọp vâng dạ. Ông Ngô tỉnh dậy, bảo vợ con: “Ta sống chẳng trì 

trai, tội nghiệp rất  lớn,  may  nhờ  năm  xưa mua kinh của  Toàn Tín, tội  giảm 

một  nửa.  Các  ngươi  hãy  nên  cực  lực  phụng  trì,  đừng  để  sau  này  phải  hối 

hận”. 

  

  

 Phùng Sát Viện lầm dâng tấu chương, tài lộc, tuổi thọ gần như trừ 

 sạch. 

 

 

Chú thích: Theo Chứng Quả Lục, vào đời Tống, viên Sát Viện606 họ 

Phùng năm 28 tuổi từng dâng tờ sớ tâu trình. Đêm bị bắt vào cõi âm, Diêm 

Vương quở: “Ngươi chuyên trì kinh Kim  Cang, đáng lẽ thọ chín mươi mấy 

tuổi, làm quan trong Khu Mật Viện607. Do tờ sớ tấu này gây bất lợi cho dân, 

sẽ bị tuyệt lộc, giảm thọ”. Ông Phùng xót xa xin được thả về, tụng kinh, làm 

lành để sám  hối  lỗi trước. Vua chấp thuận, nên sống  lại. Về sau, quả  nhiên 

làm Thừa Tướng, thọ đến chín mươi tám tuổi. 





 Nhà có vợ hiền, may được một phần tùy hỷ. 

  

 

Chú  thích:  Xem  lời  chú  thích  cho  câu  thứ  tư  trong  đoạn  thứ  năm 

“lành bệnh” trong phần trước, tức câu  “vạc sôi chừng mấy giọt.”. 





 Trên đường đi gặp vợ đã khuất, chép kinh hai quyển để siêu sanh. 

 

 

Chú thích: Theo Kim Cang Cảm Ứng, vào đời Tống, Triệu Bích ở Tứ 

Châu  lên kinh đô thi cử. Vợ là  Lý  Thị  mất, Bích thi đậu trở  về, thấy  người 

vợ đã khuất ở bên đường, xót xa bảo: “Lúc sống em giết hại sanh mạng loài 

vật,  thường  uống  rượu  say,  ăn  cua.  Diêm  phủ  phạt  em  vào  địa  ngục  Giải 

Sơn,  bị  lũ  cua  cắn  rứt.  Hơn  nữa,  khi  em  còn  sống,  coi  rẻ  cơm,  cháo,  canh, 

nước thuốc, trà, rượu, tích lại đến năm thạch, chín đấu, bảy thưng, năm vốc, 

khiến em bị giảm thọ một kỷ608, lại còn chịu khổ trong hai mươi mốt đại địa 

ngục.  Vua  còn  truyền  ngục  tốt  tra  xét  thấy  em  bán  rượu.  Mỗi  lần  quỷ  vô 

thường truy ra vong hồn nào [chết vì rượu], liền trích máu nơi thân em cho 

đủ  số  ấy  rồi  lại  vào  địa  ngục  khác.  Cõi  âm  hết  sức  kính  trọng  kinh  Kim 

Cang, xin chàng chép bảy quyển để diệt trừ nỗi khổ địa ngục của em”. Bích 

về đến nhà liền vì vợ chép kinh, mới chép xong hai quyển, đến thăm mộ vợ, 

một ông  lão tự xưng  là Sơn  Thần bảo: “Họ  Lý  nương cậy sức kinh đã siêu 

sanh rồi”. 





 Nghe lời kệ sáu thứ ví dụ, con nhện làm lễ. 

 

 

Chú thích: Theo Kim Cang Tân Dị Lục, vào đời Minh, mẹ ông Viên 

Hoằng Đạo  là Cung  Thị,  một  hôm  tụng kinh  vừa được  một  nửa  thì  trên  xà 

nhà có một con nhện to hạ xuống, nhiễu kinh mấy vòng rồi nằm yên. Bà cụ 

tụng  đến  đoạn  kệ  Lục  Như609,  nhện  khẽ  cử  động  như  đang  làm  lễ.  Tụng 

xong, nhìn lại thì nhện đã chết rồi. 





 Gọi hai trẻ sanh đôi, bồ câu quay đầu. 





Chú  thích:  Theo  Kim  Cang  Ứng  Nghiệm,  vào  đời  Đường,  vị  Tăng 

tên  là  Minh  Độ  luôn  tụng  kinh  Kim  Cang.  Có  tổ  chim  bồ  câu  ở  chái  nhà, 

sanh được hai con chim non. Sư Minh Độ thường dùng cháo thừa mớm cho, 

còn  nói:  “Nhờ  vào  sức  kinh  của  ta,  lông  cánh  chóng  mọc”.  Chợt  hai  con 

chim  non  cùng  té  xuống  đất  chết.  Tới  đêm,  mộng  thấy  hai  đứa  nhỏ  nói: 

“May nhờ sức của Sư, chúng con được chuyển vào nhân đạo, sanh trong nhà 

họ X... cách đây mười dặm”. Mười tháng sau đi hỏi thăm thì quả nhiên nhà 

ấy sanh đôi được hai trai, kêu: “Cáp nhi”610 thì chúng nó cùng quay đầu lại, 

thưa “dạ”. 







 Giết chó oán sâu, uổng công chép chẳng cứu được. 

 

 

Chú thích: Theo Tục Dậu Dương Tạp Trở, trong năm Thái Hòa thứ 5 

(831)  đời  Đường,  Vương  Hàn  Lâm  ở  huyện  Thập  Phỏng  thuộc  Hán  Châu 

chết đột ngột, ba hôm sau sống lại, nói:  

- Viên quan trong cõi âm là anh của tôi, bảo: ‘Có con trâu kiện ngươi đốt 

đồng giết oan nó. Lại từng bán trúc cho người ta làm đàn không hầu, giết hai 

con chó, nên chó cũng kiện ngươi. Tên ngươi chưa ghi vào sổ tử, làm công 

đức nào để thoát được?” Lâm muốn làm chay và chép kinh Pháp Hoa, kinh 

Kim Quang Minh, nhưng người anh đều nói không được! Bèn xin hằng ngày 

trì kinh Kim Cang bảy biến, anh vui vẻ bảo: “Được đấy!” 

Khi sống lại, bèn bỏ gia nghiệp, xuất gia. 



 Vì rắn gây oan nghiệt nặng nề, tà kiến nên trừ. 

 

Chú  thích:  Theo  Báo  Ứng  Ký,  trong  năm  Nguyên  Hòa  15  (820)  đời 

Đường, người đất Việt là Ngô Khả Cửu sống tại Trường An cùng với vợ là 

Vương Thị theo đạo Ma Ni611. Hơn một năm sau, vợ chết đột ngột, ba năm 

sau, báo mộng cho chồng: “Em do tà kiến đọa làm rắn ở dưới chân tháp tại 

Hoàng Tử Pha, sáng mai sẽ chết. Xin chàng thỉnh Tăng tới đó tụng kinh Kim 

Cang để em khỏi phải hứng chịu nỗi khổ khác!” Trong  mộng, chồng chẳng 

tin, quát ầm lên. Vợ tức giận, nhổ vào mặt, chồng giật mình tỉnh dậy, mặt đã 

sưng  phồng,  đau  đớn  chẳng  thể  chịu  được.  Vợ  lại  báo  mộng  cho  anh  ông 

Cửu: “Lấy lá lưỡi rồng trong vườn giã nát, đắp lên sẽ lành ngay”. Làm thử, 

quả  nhiên  lành  lặn.  Tới  sáng,  anh  em  cùng  đi  thỉnh  Tăng  tụng  kinh  Kim 

Cang. Trong khoảnh khắc có con rắn to từ trong tháp bò ra, ngẩng đầu nhìn 

khắp  nơi,  tụng  kinh  xong  nó  liền  chết.  Khả  Cửu  bèn  theo  Phật,  thường  trì 

kinh này. 



 Năm  sáu  cô  gái  vui  đùa  trong  thôn,  tỏa  ánh sáng  lạ,  lũ cáo  kinh  hãi 

 tan chạy. 

 

Chú thích: Theo Thái Bình Quảng Ký, vào đời Đường, trong niên hiệu 

Nguyên  Hòa,  Lý  Hồi  thi  trượt,  trở  về,  có  vị  Tăng  khuyên  niệm  kinh  Kim 

Cang, đã  niệm được  mấy chục biến. Đến  nghỉ đêm  tại Vương  Kiều, do tản 

bộ  dưới  trăng,  bị  một  mỹ  nhân  dụ  vào  căn  nhà  trong  thôn,  nghe  tiếng  vui 

cười hết sức ồn ào. Vào nhà, lại thấy  năm sáu  mỹ  nữ, tâm  ngờ  là yêu quái, 

bèn  thầm  niệm  kinh.  Chợt  có  ánh  sáng  lạ  từ  miệng  [Lý  Hồi] tỏa  ra,  lũ  con 

gái kinh hãi, chạy tứ tán, chỉ nghe mùi tanh hôi. Ấy là chỗ ở của bọn hồ ly 

vậy.  Gai  góc  kín  mắt,  chẳng  biết  ra  lối  nào.  Chợt  có  con  chó  trắng  dẫn 

đường, trong miệng tỏa ánh sáng, bèn đi theo nó, về được chỗ của mình. 



 Mười  hai  người  cùng  lạy  dưới  thềm,  nhờ  tiếng  tụng  kinh  trứng  gà 

 rỗng tuếch. 

 

Chú  thích:  Theo  Kim  Cang  Trì  Nghiệm  Ký,  trong  thời  Vạn  Lịch  nhà 

Minh,  một  cụ  già  ở  trấn  Hoa  Lâm  hằng  ngày  tụng  kinh  Kim  Cang.  Trong 

nhà có con gà mái nằm ổ, ấp mười hai cái trứng. Một hôm, cụ già mộng thấy 

mười  hai  người  lạy dưới thềm, thưa: “Nhờ tiếng tụng  kinh của  ngài, chúng 

con đều được thoát khỏi kiếp chim, nên đến cảm tạ”. Tỉnh giấc, cụ kiểm xem 

thì mười hai cái trứng đều là vỏ không. 



 Đốm lửa xuất hiện từ đống kinh, núi thịt tiêu sạch. 

 

Chú thích: Theo Tục Dậu Dương Tạp Trở, vào đời Đường, Tôn Hàm bị 

bắt vào cõi âm, tỉnh dậy kể: Thấy một người bị khảo hạch tội phước. Người 

ấy  thường  trì  kinh  Kim  Cang,  nhưng  lại  ưa  ăn  thịt.  Bên  trái  có  mấy  chục 

cuốn kinh, bên phải thịt chất thành núi. Do thịt nhiều nên bị ghép trọng tội. 

Trong  khoảnh  khắc,  từ  trong  đống  kinh  có  một  đốm  lửa  bay  vào  núi  thịt, 

trong  khoảnh  khắc  [núi  thịt]  cháy  sạch.  Người  ấy  liền  bước  lên  không  đi 

mất. 



 Tay chép để sám hối tội chân giẫm kinh, liền được thi đậu. 

 

Chú thích: Theo Cân Ngự Thừa Tục Tập, vào đời Minh, người bác của 

Vương  Phán  ở  Sơn  Dương  ẵm  con  đùa  giỡn  bên  cạnh  cha  [Vương  Phán], 

ngẫu  nhiên  bị  mất  chiếc  vòng  đeo  tay,  ngờ  cha  Vương  Phán  lấy  cắp.  Cha 

Vương Phán  liền  viện dẫn thần  minh thề thốt, dùng chân đạp  lên kinh  Kim 

Cang. Phán được dự vào hạng Chư Sanh612, nhưng thi nhiều lần chẳng đậu. 

Một sáng, ra ngoài thành, thấy hai cụ già râu bạc bảo: “Tú Tài Vương Phán 

lẽ ra thi đậu, nhưng bị cha hắn khinh nhờn làm bẩn kinh Kim Cang nên nay 

hắn bị gạt khỏi sổ”. Phán quay về hỏi cha, biết nguyên do, bèn sám hối trước 

Phật, chép  một bộ kinh  Kim Cang,  liền thi đậu kỳ thi  Hội. Muốn chép  một 

bộ nữa, nhưng chưa xong thì gặp khóa thi mùa Xuân (tức thi Đình), bị trượt. 

Sau đó, tiếp tục chép kinh cho xong thì mới đậu Tiến Sĩ. 



 Ô nhục tớ gái, mất sạch tước lộc, rốt cuộc bảng vàng đề tên. 

  

Chú  thích:  Theo  Kim  Cang  Cảm  Ứng,  vào  đời  Minh,  Hạng  Mộng 

Nguyên  thoạt  đầu  có  tên  là  Đức  Phân,  mộng  thấy  đậu  khoa  thi  Hương  vào 

năm Tân Mão, nhưng do trót hại đời hai đứa tớ gái còn nhỏ, nên công danh 

mất  sạch.  Ông  ta  bèn  tận  lực  làm  chuyện  âm  đức,  bỏ  tiền  của,  thỉnh  người 

bạn  là Cao Tùng  Thanh chép  một  bộ kinh Kim Cang cẩn  thận theo  lối chữ 

Khải để khắc ván, mỗi năm đem thí, làm suốt mười mấy năm như thế. Mộng 

thấy đến một chỗ, thấy tên thứ tám ghi trong tờ giấy vàng là họ Hạng, chữ ở 

giữa lờ mờ, chữ cuối là Nguyên. Bên cạnh đấy có người nói: “Đây chính là 

tên ngươi sắp theo thứ tự trên bảng trời”. Do vậy, đổi tên là Mộng Nguyên, 

bèn đậu cả khoa thi Hương lẫn thi Hội, nhưng thứ tự không phù hợp với giấc 

mộng. Đến khi vào thi Đình, đậu hàng thứ năm trong số Nhị Giáp Tiến Sĩ613, 

mới hiểu là con số ấy phù hợp với số thứ tự trong hàng đỉnh giáp. Hơn nữa, 

bảng  [đề tên  người trúng tuyển trong] khoa thi  Hương  và thi  Hội đều  dùng 

giấy trắng, chỉ có thi Đình dùng giấy vàng. Quả thật đã ngầm định sẵn. 



 Thích săn bắn bị đuổi, may được ném hoàn sắt chẳng cháy. 



Chú  thích:  Xem  lời  chú  thích  cho  câu  thứ  bảy  trong  đoạn  ba  “được 

trường  thọ”  trong  phần  trước,  tức  lời  chú  thích  cho  câu  “thiện  quả  viên 

 thành”. 



 Đại tướng quân uống đồng, ăn sắt, căn dặn Lý Thượng Thư để mong 

 thoát khỏi. 

 

Chú thích: Theo Báo Ứng Ký, vào đời Đường, Binh Bộ Thượng Thư Lý 

Cang bị bệnh chết đột ngột, tim còn ấm, ba ngày sau sống lại, nói:  

- Thấy  một  người dẫn đi gặp  một  vị đại tướng quân, cho phép ngồi, lôi 

án  từ ra  xem, bảo: “Đã bắt  lầm  ông!” Trong khoảnh khắc,  ngục tốt bê  một 

cái  mâm  tới, ở  giữa đặt  mấy  viên sắt.  Lại  khiêng  một cái  vạc đặt  giữa sân. 

Dưới  vạc tự  nhiên bốc  lửa, nước đồng trong  vạc sôi trào, nung  hoàn sắt đỏ 

như lửa. Ngục tốt nâng mâm lên, tướng quân nhường cho Lý Cang. Lý Cang 

sợ hãi, chối đã no. Tướng quân nuốt hoàn sắt, đã nuốt vào miệng, toàn thân 

rỗng toang. Lại uống nước đồng, thân liền bốc lửa. Trong khoảnh khắc, khắp 

thân đều tan sạch, hồi lâu sau, khôi phục như cũ. Lý Cang hỏi thì tướng quân 

đáp:  “Dưới  đất  chẳng  có  món  ăn  nào  khác,  chỉ  có  thứ  này  để  ăn  uống  mà 

thôi.  Nếu  không  ăn  thì  trong  khoảnh  khắc  sẽ  bị  lửa  dữ  đốt,  còn  khổ  nhiều 

hơn nữa! Chỉ mong ngài chép mười bộ kinh Phật, đọc tụng kinh Kim Cang 

một  ngàn  quyển  thì  ngài  cũng  chẳng  tới  đây  mà  tôi  cũng  thoát  khỏi  chốn 

này”. Lý Cang sống dậy, bèn làm đúng theo lời ước định. 



 Trương  Thái  Quân  chuyển  nữ  thành  nam,  xin  sư  Huyền  Minh  cứu 

 vớt. 

 

Chú  thích:  Theo  Dịch  Nhược  Trai  Tục  Tập,  vào  đời  Minh,  Thịnh  Tại 

Đức  ở  Phong  Kiều,  Tô  Châu,  thọ  lãnh  kinh  này  từ  giảng  sư  Huyền  Minh. 

Đầu  thời  Vạn  Lịch,  ông  Thịnh  bị  bệnh,  đi  vào  cõi  âm  vì  bị  oan  hồn  Thịnh 

Chi Hóa kiện lên Quận Hoàng614 bắt đến đối chất. Tại Đức dùng lý lẽ thẳng 

thắn  [để  biện  luận,  được  thắng  kiện,  Quận  Hoàng  cho  phép]  thong  dong  đi 

coi khắp địa ngục, rồi thả về. Qua một đêm lại chết, thấy Quận Hoàng bước 

xuống bệ, khuyên: “Đời trước ta là người xứ Kinh Châu, họ Tào. Từ lúc làm 

thần, mẹ ta là Trương Thái Quân615 chuyển thế đã ba lần, đều mang thân nữ 

không  sanh  nở  được.  Nếu  như  ông  thay  ta  cầu  sư  Huyền  Minh  kiền  thành 

tụng kinh Kim Cang và kinh Nguyệt Thượng Nữ616, mỗi loại năm trăm bộ để 

cứu  mẹ  ta chuyển thành  thân  nam”.  Khuyên  nhủ  hết sức thiết tha,  Tại Đức 

sống  lại  bèn  lễ  thỉnh  ngài  Huyền  Minh,  tụng  đủ  số  rồi  viết  điệp  báo  [với 

Quận Hoàng]. 



 Vâng giữ di huấn họ Đoàn, quý ở chỗ chí thành. 

 

Chú  thích:  Trong  Tục  Dậu  Dương  Tạp  Trở,  vào  đời  Đường,  Đoàn 

Thành  Thức  đã  chép:  “Trong  năm  Trinh  Nguyên  17  (801),  tiên  quân617  từ 

đất  Kinh  (Hồ  Bắc)  vào  đất  Thục  (Tứ  Xuyên)  theo  lệnh  đòi  của  Vỹ  Nam 

Khang618. Về sau bị gã giặc là Lưu Tịch619 sàm tấu, giáng xuống làm huyện 

úy  huyện  Linh  Trì.  Khi  ông  Vỹ  vừa  chết,  giặc  Tịch  tạm  tiếp  nhận  quyền 

hành620.  Tiên  quân  vốn  không  hợp  tính  Tịch  từ  trước  nên  nghe  tin  bèn  đi 

suốt đêm  rời khỏi  huyện. Đến cửa  thành phía Đông,  Tịch có  đặt trạm canh 

tại đó, chẳng cho phép các huyện quan rời huyện. Đêm ấy gió lộng, tối tăm, 

bèn  quay  lại.  Cách  lớp  ngoài  tường  thành621  hai  dặm,  thấy  ánh  lửa  của  hai 

cây  đuốc,  kèm  theo  hai  bên  đường  cách  một  trăm  bước  để  dẫn  lối.  Thoạt 

đầu,  tiên  quân  ngỡ  là  nha  lại  trong  huyện  nghênh  đón,  thấy  lạ,  chẳng  dám 

bước  tới.  [Ánh  đuốc]  cao,  thấp,  xa,  gần  không  sai,  tới  tường  thành  phía 

ngoài huyện, lửa mới tắt, bèn hỏi nha lại trong huyện, họ còn chẳng biết trên 

phủ  đã  đặt  trạm  canh.  Khi  ấy,  tiên  quân  niệm  kinh  đã  năm,  sáu  năm,  nói 

chung chẳng bỏ sót ngày nào, tin tưởng hễ chí thành ắt sẽ cảm. Ánh lửa dẫn 

lối vừa nói trên đây chính là dấu vết rõ ràng [chứng tỏ sự linh ứng] của kinh 

vậy. 

Về sau, Viên  Tư  làm Tiết Độ Sứ, Thành  Thức  lại theo chú,  vào  lính từ 

trẻ, chưởng quản tả doanh, dùng viên sáp bọc thư, âm mưu cùng với họ Viên 

dâng cáo trạng tố cáo tội phản nghịch của Lưu Tịch [lên triều đình]. Gã giặc 

Lưu Tịch cho là tiên quân biết âm mưu ấy [bèn giam chặt]. Tiên quân niệm 

kinh, chẳng ngờ đêm khuya ngủ quên, cửa rả đều đóng chặt, chợt [hình như 

có người] mở cửa  mà  vào, đôi ba lượt nói “đừng sợ”. Dường  như có vật  gì 

gieo xuống bàn, vang ra tiếng nổ lớn. Trong lúc [tiên quân] kinh hoảng đứng 

dậy, thì tiếng  nói ấy  vẫn còn thoảng bên tai. Cầm đuốc tìm kiếm bốn  phía, 

thoạt đầu chẳng thấy gì, hướng tới chỗ chốt khóa thì đã mở toang. Tiên quân 

thọ trì kinh này mười mấy vạn biến, những sự ứng nghiệm để làm chứng rất 

nhiều.  Thành  Thức  vâng theo di  mạng, thu  nhặt  những  mẫu chuyện sót  lại, 

gộp thành sách, đặt tên là Kim Cang Kinh Cưu Dị”. 



 Bắt chước ông Thích thọ trì, đừng nói “chẳng dùng”. 

  

Chú  thích:  Theo  Kim  Cang  Trì  Nghiệm,  trong  niên  hiệu  Gia  Tĩnh  đời 

Minh, Thiếu Bảo622 Thích Kế Quang trì kinh Kim Cang. Khi làm Phó Tổng, 

ông Thích mộng thấy một thân binh623 đã chết trận nói: “Ngày mai tôi sẽ sai 

vợ đến chỗ ngài, xin hãy tụng cho tôi một quyển kinh Kim Cang để tôi được 

siêu thoát”. Đến sáng, quả nhiên vợ người lính ấy tìm đến đúng như lời nói 

trong  mộng.  Sáng  hôm  sau,  ông  Thích  tụng  kinh  cho  người  lính  ấy  xong, 

đến đêm mộng thấy người lính đến nói: “Cảm tạ chủ soái tụng kinh, nhưng 

giữa  chừng  xen  tạp  hai  chữ   ‘bất  dụng’  (chẳng  dùng  tới)  nên  tôi  tuy  được 

thoát  khổ,  vẫn  chưa  siêu  sanh”.  Ông  Thích  hết  sức  kinh  ngạc,  ấy  là  vì  khi 

ông đang tụng kinh, phu nhân sai tỳ nữ bưng trà bánh đến, ông xua tay đuổi 

đi, miệng tuy chưa nói, nhưng trong lòng đã thầm nói “chẳng dùng tới” (bất 

dụng) rồi! Ông bèn đóng cửa tụng, lại mộng thấy người lính ấy đến cảm tạ, 

thưa đã được siêu sanh. 



 Do vậy, nói: “Cõi âm hết sức kính trọng kinh này. Các ngươi rất nên 

 tụng kinh này”. Đây là công đức chẳng thể nghĩ bàn thứ chín vậy. 



Chú thích: Theo Kim Cang Chứng Quả, vào đời Đường, Ngô Quỳ mỗi 

ngày, khi nghe trống báo đã sang canh năm bèn kiền thành tụng ba biến kinh 

Kim Cang. Năm ông chín mươi ba tuổi, không bệnh tật gì mà mất, báo mộng 

cho con cái: “Ta do tụng kinh đã đắc phước báo. Cõi âm hết sức kính trọng 

kinh  này,  các  ngươi  hãy  nên  gắng  hết  sức  thọ  trì”  (Trên  đây  tổng  cộng  14 

đoạn rưỡi, gồm 29 điều). 



---o0o--- 

 

10. Cảm thần linh 

 

 Bèn có: Trọng Yêm lễ sám, được Quán Thế Âm tụng kinh cho. 

  

Chú  thích:  Theo  Kim  Cang  Trì  Nghiệm,  vào  đời  Tống,  mẹ  của  Văn 

Chánh Công  Phạm  Trọng Yêm  mất được  3 thất  (21 ngày). Ông  mộng thấy 

mẹ khóc lóc, bảo: “Ta do  lúc sống  tạo  nghiệp, bị  Thái Sơn Phủ  Quân  hành 

hạ, sáng tối chịu khổ khó thể kể được. Con ta một niềm hiếu thuận, xin hãy 

tụng  Công  Đức  Kinh  một  tạng  để  cứu  dẹp  tội  ta.  Mong  đừng  do  dự,  nghi 

hoặc, đến nỗi ta vĩnh viễn đọa trong địa ngục”. Đã đi rồi lại ngó lại, dặn dò: 

“Công Đức Kinh chính là Kim Cang Kinh đấy”. Ông kinh hãi khóc lóc, tỉnh 

giấc, liền tắm gội, trai giới, cung kính đến Huyền Mộ Thiền Lâm, thỉnh tăng 

tụng kinh suốt bảy ngày. Đến tối hôm thứ sáu, lại mộng thấy mẹ nói: “Nhờ 

con chí thành lễ sám, cảm Bạch Y Đại Sĩ giáng phàm trì kinh nửa quyển. Mẹ 

nay chẳng những tiêu tội mà còn được sanh lên trời, đều là do Phật lực. Sáng 


mai,  con  nên  vào  điện  tụng  kinh  để  hỏi  sẽ  tự  biết”.  Ông  đợi  cho  pháp  sự 

hoàn tất, tạ lễ chư tăng trọng hậu. Do vậy, hỏi trong hôm thứ sáu có một vị 

tăng chỉ trì nửa quyển kinh là ai? Chúng tăng đều thất sắc, đáp: “Tụng kinh 

đủ  số,  há  lẽ  nào  chỉ  trì  nửa  quyển?”  Bên  cạnh  đấy  có  một  vị  Tăng  thong 

dong bảo: “Ngày hôm qua đại chúng tụng kinh, sơn tăng đứng ghé bên cạnh 

yên lặng nhìn, đến phần thứ 16624, gặp lúc đại nhân đến dâng hương, liền trở 

về  bếp  làm  việc. Nay được  hỏi tới, dám  xin thưa thẳng”. Ông  liền dập  đầu 

cúi  lạy,  vị  tăng  nói:   “Mạc,  mạc”   (đừng,  đừng).  Chợt  bay  lên  không  chẳng 

thấy nữa. Tăng tục không ai chẳng chiêm ngưỡng; do đó, ông Phạm bèn lập 

thiền đường Mạc Mạc để kỷ niệm sự linh dị này. 



 Bá Ngọc tinh thành, Tu Bồ Đề khuyên nên bỏ thịt. 

  

Chú  thích:  Theo  Kim  Cang  Trì  Nghiệm,  năm  Đại  Lịch  11  (776)  đời 

Đường, quan Biệt Giá xứ Vệ Châu là Châu Bá Ngọc, hằng ngày niệm kinh 

Kim Cang thường chẳng gián đoạn. Một hôm, chợt thấy một vị Phạm tăng đi 

đến, bèn hỏi: “Ngài là vị tôn giả nào?” Đáp: “Ta là Tu Bồ Đề trong hội Bát 

Nhã. Ông tụng kinh mấy năm, tiếc là chưa thôi ăn thịt. Nếu thật sự chí tâm 

cầu  Phật,  không  ăn  chay  trường  sẽ  chẳng  được”.  Bá  Ngọc  từ đấy  ăn  chay, 

tụng kinh. Về sau, biết trước chuyện tương lai, đến năm chín mươi tuổi, ngồi 

mất. 



 Tuân Sinh cầm bút viết lên không, trên trời giăng lọng báu. 

 

Chú  thích:  Theo  Tam  Bảo  Cảm  Thông  Lục,  đời  Tùy,  thôn  Vương  Lý 

cách huyện Tân Phồn của Ích Châu bốn mươi dặm về phía Tây, có thư sinh 

họ  Tuân  viết chữ đẹp,  nhưng  người khác  không biết. Ông  thường  viết kinh 

Kim  Cang  khắp  bốn  phía  trên  không  trung  nơi  phía  Đông  mong  cho  chư 

thiên đọc tụng. Thoạt đầu không ai biết. Về sau, gặp lúc mưa gió, sấm chớp, 

trẻ  nhỏ  chăn  trâu  đứng  dưới  chỗ  ông  viết  kinh  chẳng  bị  ướt  mình.  Chỗ  ấy 

khô  ráo đến  hơn  một trượng. Người trong  thôn  lấy làm  lạ. Từ đấy,  mỗi khi 

có mưa, trẻ nhỏ thường tụ họp ở đó, chẳng ướt quần áo. Đến giữa niên hiệu 

Vũ Đức đời Đường, có vị dị tăng bảo người trong thôn: “Trên không trung 

chỗ  này có kinh  Kim  Cang  Bát Nhã, chư thiên  giăng  lọng báu che trên ấy, 

chớ  nên  khinh  phạm”.  Từ  đấy,  bốn  phía  đều  đặt  lan  can  để  ngăn  người  và 

súc vật giẫm đạp. Mỗi khi đến ngày ăn chay, thôn dân khắp bốn phía nhóm 

đến cúng Phật, thường nghe nhạc trời rộn rã đầy tai. 



 Tiêu tướng quốc khắc đàn hương làm tháp, tượng đá ứng hiện trong 

 sân. 

 

Chú thích: Xem lời chú thích cho câu thứ nhất trong phần thứ sáu “cứu 

khỏi bị giết chóc”, tức lời chú cho câu  “Trung Thư nước Tùy”. 



 Nhìn viên quang của Tư Mã, hiện lớn, hiện nhỏ. 

 

Chú thích: Theo Thái Bình Quảng Ký, đời Đường. Lý Diên Quang làm 

Tư  Mã  tại  Đức  Châu,  ăn  chay,  tụng  kinh  Kim  Cang.  Mỗi  khi  tụng  liền  có 

viên quang ở  trước  mặt. Dùng tâm tột bậc thì  viên quang dần dần to ra,  hễ 

hơi  giải  đãi  thì  viên  quang  dần  dần  nhỏ  lại,  lu  mờ.  Do  được  khích  lệ  như 

vậy, ông càng thêm tinh tấn. 



 Thuận theo tâm nguyện của Thứ Sử, trời liền tạnh hay mưa. 

  

Chú thích: Theo Thái Bình Quảng Ký, đời Đường, Lã Văn Triển trong 

niên  hiệu  Khai Nguyên  làm  Lang  Trung  Huyện  Thừa, tụng kinh  Kim Cang 

đến hơn ba vạn biến, linh ứng lạ thường. Tuổi già, ba chiếc răng cùng rụng, 

niệm kinh cầu thỉnh, răng lại mọc như cũ. Nhằm năm hạn hán, Thứ Sử Lưu 

Tuấn sai cầu mưa, chỉ tụng một biến liền được mưa đầm đìa. Lại khổ vì nạn 

mưa dầm, lụt lội, quan Biệt Giá sai cầu trời tạnh, ngay lập tức trời liền quang 

đãng. 



 Phạm tăng hiện thân, bèn tăng tuổi thọ. 

 

Chú thích: Xem lời chú thích thứ nhất trong đoạn thứ ba “được trường 

thọ” ở phần trước, tức lời chú thích cho câu  “quang minh hiện tướng”. 



 Huyền Diên ứng mộng, được gọi là thông minh. 

  

Chú  thích:  Theo  Tống  Cao  Tăng  Truyện,  ngài  Thích  Văn  Chiếu  đời 

Đường thường đến trước chỗ tượng vẽ của pháp sư Huyền Diên đảnh lễ xuất 

gia, tự bi phẫn nhận thấy tánh mình tối tăm, chẳng hiểu được lời thầy giảng 

giải. Một đêm, mộng thấy ngài Huyền Diên thân cao chừng một trượng, bảo 

Văn Chiếu rằng: “Ta có  một quyển kinh  thông  minh,  hãy  nên  kính cẩn  thọ 

trì,  cảm  ứng  không  sai  chạy”.  Nhận  lấy  thì  ra  là  kinh  Kim  Cang.  Đọc  bảy 

biến mới ngủ, từ đấy thông minh hơn người. 



 Giục thiện nữ sanh nở, Kim Cang chỉ bụng. 

 

Chú thích: Xem lời chú thích cho câu thứ tư trong đoạn thứ nhất “vãng 

sanh  Tịnh Độ” trong phần trước, tức  lời chú  thích cho câu  “dứt sự khổ địa 

 ngục”. 



 Ứng lời tỳ-kheo cầu đảo, ngọc nữ khoét suối. 

 

Chú thích: Theo Kim Cang Linh Ứng, đời Đường, sư Thích Thanh Hư 

thường tụng kinh Kim Cang. Một hôm nhà hàng xóm bị cháy, nhà của ngài 

Thanh Hư chẳng bị lửa táp chút nào. Hiền Thủ Quốc Sư Pháp Tạng đặc biệt 

thỉnh Sư cầu có được con suối, Sư bèn tụng kinh ba ngày đêm, chợt thấy ba 

ngọc nữ ở trong lòng núi dùng đao khoét đất trổ mạch nước, ngài Thanh Hư 

bèn thầm ghi nhớ chỗ ấy, đào xuống thì được con suối ngọt. 



 Vợ  ông  Cung  sanh  Tịnh  Độ,  ngài  Thiện  Hiện  huyễn  hóa  hơn  một 

 trăm thân. 

 

Chú thích: Xem lời chú thích cho câu thứ hai trong đoạn thứ nhất “vãng 

sanh Tịnh Độ”, tức lời chú thích cho câu  “theo hộ vệ phu nhân”  (Tu Bồ Đề, 

Hán dịch là Thiện Hiện). 



 Phật tử hàng ma, vượt trội chú Thập Nhất Diện Quán Âm. 



Chú  thích:  Theo  Kim  Cang  Linh  Ứng,  vào  đời  Đường,  trên  đỉnh  núi 

Thiếu  Lâm  có  Phật  thất  (gian  nhà  thờ  Phật)  rất  rộng,  nhưng  không  ai  dám 

đến đấy. Thích Thanh Hư nghe tiếng, đi đến đấy tụng kinh Kim Cang. Ban 

đêm nghe có tiếng động rất lớn liền niệm chú Thập Nhất Diện Quán Âm, lại 

nghe  có  tiếng  tợ  như  hai  con  trâu  đánh  nhau,  tượng  Phật  đều  chấn  động. 

Tụng chú đã vô  hiệu, Sư bèn quay  lại trì kinh  này. Vừa  mới tụng đoạn đầu 

thì hình bóng, tiếng vang đều dứt. Từ đấy, người sống nơi đó không sao cả. 



 Thành Thức chép chuyện cha mình, hai ba lượt hô “đừng sợ”. 



Chú  thích:  Xem  lời  chú  cho  câu  thứ  14  trong  đoạn  9  “tiêu  tội  báo”  ở 

phần trước, tức lời chú thích cho câu  “di huấn họ Đoàn”. 



 Dương Viêm mộng thấy cha mẹ, xưng tụng kinh này là tư lương bậc 

 nhất trong cõi âm. 

 

Chú thích: Theo Đồ Thư Tập Thành, vào đời Tống, Dương Viêm mộng 

thấy  cha  mẹ,  bèn  khóc,  hỏi:  “Công  đức  của  Thích,  Đạo,  và  vàng  lụa  dùng 

trong cõi âm quả thật có  ích  gì chăng?” Đáp: “Có ích, nhưng trong cõi âm, 

trọng  kinh  Kim  Cang  nhất.  Hãy  vì  ta  in  tặng  một  ngàn  quyển,  ấy  là  bậc 

nhất”. Dương Viêm bèn in tặng. 



 Thiện căn đã gieo, được gặp vị Tăng vân thủy. 

  

Chú thích: Xem lời chú thích của câu thứ hai trong đoạn thứ nhất “vãng 

sanh Tịnh Độ” trong phần trước, tức lời chú thích cho câu  “đồ tể tu hành”. 



 Giữ được cái mạng nhỏ nhoi, liền gặp cụ già bên bờ biển. 

 

Chú thích: Xem  lời chú thích của câu thứ hai trong đoạn thứ tám “cứu 

hiểm nạn nước lửa” trong phần trước, tức lời chú thích cho câu  “Tống Khản 

 nắm được bó rạ”. 



 Ống trúc rớt vào ngục, chứa hai dòng kinh “pháp xả” . 





Chú thích: Theo Tục Dậu Dương Tạp Trở, trong  niên  hiệu Đại  Lịch 

đời Đường, ở Thái Nguyên có gã giặc trộm ngựa, vu cáo Vương Hiếu Liêm 

đồng tình, [khiến Hiếu Liêm] bị tra khảo hết sức khổ sở. Hiếu Liêm chỉ niệm 

kinh  Kim  Cang,  ngày  đêm  không  ngơi.  Chợt  một  hôm  có  hai  lóng  trúc  rớt 

vào trong ngục, ngục tốt nghi là giấu dao [trong ấy] bèn chẻ ra xem thì thấy 

có hai hàng chữ ghi:  “Pháp thượng ưng xả, hà huống phi pháp”  (Pháp còn 

nên  bỏ,  huống  hồ  phi  pháp),  nét  chữ  rất  khéo.  Gã  cầm  đầu  bọn  cướp  buồn 

hối, thưa trình cặn kẽ để rửa oan cho ông Vương. 





 Liễu tạ625 thắp hương, một quyển sách vàng giáng hạ. 

   

 

Chú  thích:  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký,  vào  đời  Đường,  nội  thần 

Dương  X...  là  em  của  Phục  Cung,  bị  hãm  trong  tặc  đảng  của  Tần  Tông 

Quyền626.  Hai  mươi  mấy  năm,  chỉ  niệm  kinh  Kim  Cang.  Về  sau,  con  của 

Tông Quyền  làm  Tiết  Độ Sứ tại  Tương Dương, cử Dương  làm Giám Quân 

Sứ,  do  vậy,  dụ  vị  tướng  dưới  quyền  [là  Triệu  Đức  Ngôn]  giết  con  Tông 

Quyền  để  thay  thế,  dân  được  sống  yên  như  cũ627.  Ông  Dương  từng  thắp 

hương tụng kinh dưới gốc liễu ngoài nha môn, chợt có một quyển kinh Kim 

Cang  viết  chữ  vàng  từ  trên  không  hạ  xuống,  ấy  là  do  lòng  tinh  thành  mà 

được như vậy. 





 Lưới vớt được kinh trên sông, ốc kết thành khối. 

 

 

Chú thích: Xem chú thích cho câu thứ nhất trong đoạn thứ tám “cứu 

hiểm  nạn  lửa  nước”,  tức  lời  chú  thích  cho  câu   “Sông  Hán  đánh  gẫy  mái 

 chèo”. 





 Chôn bà ăn mày bên sườn núi, quạ phủ đất giùm. 

 

 

Chú thích: Theo  Kim Cang  Trì Nghiệm,  vào đời Đường,  Liêu Đẳng 

Quán khi làm Tri Huyện huyện Thiện Hóa, có người đàn bà hằng ngày tụng 

kinh  Kim  Cang  ăn  xin  ở  chợ,  tối  về  ngủ  ở  ven  núi.  Chợt  mấy  ngày  chẳng 

thấy đâu, bầy quạ kêu ran, xúm xít trên chỗ bà ta nghỉ chân. Mọi người tranh 

nhau đến xem, thấy bà ta ôm kinh qua đời. Lũ quạ tha đất đắp lên, bèn gọi là 

“Nha  Táng  Bà”  (bà  cụ  được  quạ  chôn).  Chuyện  này  trích  từ  Hồ  Quảng 

Thông Chí. 





 Đổi kinh lấy tiền vàng của Tiết Độ Sứ, chân lại dính đất. 

 

 

Chú  thích:  Xem  lời  chú  thích  cho  câu  thứ  sáu  trong  đoạn  “tiêu  tội 

báo” trong phần trước, tức lời chú thích cho câu  “Tiết Độ Sứ họ Ngô”. 





 Được bảo châu chốn cung rồng, chân lướt trên sóng. 





Chú thích: Theo Thái Bình Quảng Ký, vào đời Đường, Nhậm Tự Tín 

ở  Gia  Châu  thường  trì  kinh  Kim  Cang.  Năm  Trinh  Nguyên  15  (799),  sang 

Hồ Nam  đi qua  hồ Động Đình.  Trong  hồ  có vật  giống  như mây đội thuyền 

lên,  Tự  Tín  rơi  khỏi  thuyền.  Tự Tín  bèn  đạp  sóng  bước  đi,  đến  long  cung, 

yết kiến long vương. Vua sai lên điện niệm kinh Kim Cang, tặng  mấy chục 

viên bảo châu. Hai vị tăng đưa Tự Tín ra khỏi cung. Một vị Tăng trao lá thư 

nhờ  gởi cho sư Thiệu Chân tại Quán  Âm  Đường ở  Hành  Nhạc628, dặn  [nói 

với  sư]:  “Là  do  hòa  thượng  của  ông  gởi  đến,  dặn  ông  hãy  tụng  kinh  Kim 

Cang”. Tự  Tín đến Nam Nhạc hỏi thăm  vị tăng ấy thì quả  nhiên  gặp Thiệu 

Chân, [Thiệu Chân] bảo: “Hòa thượng đã diệt độ năm sáu năm rồi!” 





 Trần Chiêu chắp tay trong cõi âm, rương vàng tự hạ xuống. 

 

 

Chú  thích:  Theo  Tục  Dậu  Dương  Tạp  Trở,  đời  Đường,  viên  Khổng 

Mục  xứ  Hán  Châu  là  Trần  Chiêu  thấy  một  người  đến  trước  giường  nói: 

“Triệu phán quan gọi ông”. Chiêu đến cõi âm, họ Triệu nói: “Ngươi đã biết 

lỗi  hay  chưa?  Đậu  Huyền  giết  trâu,  ngươi  lấy  một  cái  đầu  trâu.  Xét  theo 

đúng  lẽ,  ngươi  bị  chém  một  trăm  lần,  tra  khảo  năm  chục  lần”.  Do  vậy  hỏi 

Chiêu: “Ngươi có công đức gì?” Chiêu nói: “Từng mượn kinh Kim Cang từ 

nhà  anh  họ  về  trì  tụng”.  Phán  quan  bảo  hãy  chắp  tay  thỉnh,  có  kinh  đựng 

trong rương bọc vải vàng từ trên trời hạ xuống, dừng trước mặt Chiêu. Xem 

ra thì là bản kinh mượn từ người anh họ, vẫn còn dấu bị cháy xém. Họ Triệu 

nói: “Điều này đủ để tha tội”, bèn thả về. 





 Kinh Châu Tấn trở về chốn cũ, vải đoạn hồng như mới. 

  

 

Chú  thích:  Theo  Hộ  Pháp  Lục,  đời  Nguyên,  ở  Hàng  Châu  có  Châu 

Tấn hằng ngày tụng kinh Kim Cang. Có đứa bé đụng đổ ngọn đèn thờ Phật, 

kinh  bị  dầu  lem.  Do  vậy,  ông  Tấn  bèn  dùng  vải  đoạn  màu  hồng  buộc  chặt 

kinh, gieo xuống sóng nước. Ba năm sau, kinh chợt trở về chỗ cũ, bên ngoài 

bị  phù  sa  bao  phủ,  nhưng  vải  đoạn  hồng  vẫn  như  cũ.  Châu  Tấn  mừng  rỡ, 

thỉnh  bậc  Khai  Sĩ  trong  tùng  lâm  ghi  chép  sự  việc.  Về  sau,  năm  ông  tám 

mươi mốt tuổi, nhằm năm Canh Thân (1380) niên hiệu Hồng Vũ nhà Minh, 

Văn Hiến Công Tống Liêm có soạn bài tán. 







 Thượng Tọa nổi sân, cột đè tay áo. 

  

 

Chú  thích:  Theo  Quảng  Dị  Ký,  vào  đời  Đường,  chùa  Long  Hưng  ở 

Nguyên  Châu  do  mở  đại  trai  hội,  chủ  chùa  tuổi  cao,  đức  trọng  xứng  đáng 

ngồi  ngay  dưới  vị  trí  dành  cho  ngài  Tân  Đầu  Lô629.  Có  tiểu  tăng  từ  bên 

ngoài, đến sau, không có chỗ ngồi, bèn  muốn đến ngồi ngay dưới chỗ dành 

cho vị chủ chùa. Vị chủ chùa quát [đuổi đi, nhưng tiểu tăng] vẫn cứ sấn đến. 

Hai lượt như thế, chủ chùa giận quá, tựa vào cột, dùng tay chụp [tiểu tăng]. 

Vừa mới muốn giơ tay thì ống tay áo rộng bị cột chặn lấy, chẳng hạ xuống 

được, cả chùa kinh hãi. Mọi người bàn luận e là do đạo đức của chú tăng trẻ 

tạo ra, chú  tăng trẻ tuổi tự nói: “Tôi trọn  chẳng có đạo  hạnh  gì cả!  Từ nhỏ 

đến nay suốt hai mươi năm trì kinh Kim Cang”. Mọi người đều tán thán, bảo 

là do sức  hộ trì của kinh  Kim Cang, bèn đốt hương đảnh  lễ  nơi cây cột, áo 

liền tuột ra. 





 Người bơ vơ gặp nạn, không trung rơi hài. 

 

 

Chú  thích:  Theo  Quảng  Dị  Ký,  vào  đời  Đường,  Lý  Duy  Yến  tụng 

kinh Kim Cang. Người trong họ bắt chước làm theo, gặp loạn An Lộc Sơn, 

ẩn nấp trong chỗ cỏ hoang. Giặc sắp đuổi đến, mong có một đôi giày mới để 

chạy. Chợt có vật rơi xuống lưng, giật mình nhìn thì chính là đôi giày mới. 





 Cha mất, trích máu, mùi hương lạ từ viện tỏa ra. 

  

  

Chú  thích:  Theo Pháp Uyển Châu  Lâm,  vào đời Đường,  Lý Quán ở 

Lũng  Tây  gặp  lúc  cha  mất  bèn  trích  máu  chép  Kim  Cang  Bát  Nhã,  Tâm 

Kinh,  Tùy  Nguyện  Vãng  Sanh  Kinh630,  mỗi  thứ  một  quyển.  Từ  đấy,  trong 

nhà thường có mùi hương lạ, hàng xóm đều ngửi thấy. 





 Chôn mẹ, chép kinh, cỏ chi sanh bên chòi tranh. 

  

 

Chú thích: Theo Pháp Uyển Châu Lâm, vào đời Đường, quan Tư Hộ 

Tào  xứ Dương  Châu  là  Tư  Mã  Kiều  Khanh  trong  niên  hiệu  Vĩnh  Huy  gặp 

tang  mẹ, bèn  trích  huyết chép kinh  Kim Cang  hai quyển.  Không  lâu sau, ở 

cạnh chòi tranh mọc hai giò cỏ Chi. Chín ngày sau, cỏ đã dài một thước tám 

tấc, thân cỏ xanh, tỏa tròn như cái lọng đỏ, mỗi ngày tiết ra nước cả thưng. 

Uống vào, vị ngọt như mật, lấy đi lại tiết ra tiếp. Đồng liêu của Kiều Khanh 

tận mắt chứng kiến việc này. 





 Đổi thành tên thứ nhất bên giường ngự, mộng thấy con đỗ đầu. 

 

 

Chú  thích:  Theo  Kim  Cang  Trì  Nghiệm,  vào  đời  Đường,  Dương 

Tuần  trì  kinh  Kim  Cang.  Con  ông  ta  đi  thi,  [Dương  Tuần] đêm  mộng  thấy 

thần  Kim  Cang  bảo:  “Con  ông  là  Xuân,  đỗ  thứ  sáu”.  [Con  ông  ta]  lên  tỉnh 

thi,  ông  Dương  lại  mộng  thấy  đề  thi  “vua  hành  vương  đạo”,  đỗ  hạng  chín 

mươi sáu. Thi Đình xong, lại mộng thấy [thần Kim Cang] nói: “Con ông làm 

bài chẳng trúng ý của chủ khảo ra đề thi, bị xếp vào Đệ Tam Giáp. Ta ở bên 

cạnh  giường  ngự bèn  đổi  thành  tên  thứ  nhất631.  Ấy  là  quả  báo  do  ông  tụng 

kinh, tích đức vậy”. 





 Dọa hai vị Tăng trước nơi đình bên sông, nghe kinh chắp tay. 



Chú thích: Theo Pháp Uyển Châu Lâm, vào đời Tấn, bên khúc sông tại 

Dương Châu có Đình Hồ, thần [cai quản hồ ấy] rất nghiêm, rất ác. Thầy trò 

sư Pháp Tạng  người Tây Vực  giỏi trì chú. Học trò vị ấy cố ý đến  miếu thờ 

thần Đình Hồ nghỉ đêm, bị  mất  mạng. Thầy lại qua đó, cũng chết. Vị Tăng 

cùng chùa chỉ trì Bát Nhã, nghe thầy trò vị sư kia đều chết; do vậy, tới chỗ 

thần,  đến  đêm  tụng  kinh  Kim  Cang.  Tới  nửa  đêm,  nghe  có  tiếng  gió,  thấy 

một  vật  to  lớn,  cồng  kềnh,  ngất  ngưởng,  nanh  dài,  mắt  sáng  như  tia  chớp. 

Chợt vật ấy bỏ hết oai thế, đến trước vị Tăng, quỳ gối phải sát đất, chắp tay 

cung kính. Nghe kinh xong, Tăng hỏi là thần nào? Đáp: “Là thần coi hồ, tin 

kính sư tụng kinh”. Lại hỏi: “Vì sao đánh chết hai vị Tăng trước đây?” Đáp: 

“Bọn  họ  chẳng  trì  kinh  điển  Đại  Thừa,  dùng  tâm  sân  tụng  chú  muốn  hàng 

phục  đệ  tử.  Đệ  tử  chẳng  phục.  Họ  thấy  hình  dạng  đệ  tử  dữ  ác,  tự  nhiên 

hoảng sợ chết luôn, chứ không phải là do đệ tử cố ý giết”. Vị Tăng kể lại với 

người khác, người ta đa số thọ trì kinh này. 



 Vào trường thi, mèo đến, chợt thấy một cụ già tới xua tay. 

  

Chú  thích:  Theo  Kim  Cang  Kinh  Kỷ  Nghiệm,  vào  đời  Thanh,  Trương 

Bỉnh  Liêm ở Đại  Hưng thuở  nhỏ  hại  một  con  mèo. Về sau,  vào trường thi, 

hồn  mèo đến quấy  nhiều  lần,  họ Trương  hoảng sợ, kiền thành trì kinh  Kim 

Cang  và  Tâm  Kinh.  Trong  khoa  thi  Hương  năm  Ất  Dậu  (1825)  đời  Đạo 

Quang,  vừa  làm  bài  nháp  xong,  đang  chép  lại  cho  rõ ràng  thì  mèo  lại  đến. 

Trương  vội  xếp  quyển  thi,  tụng  kinh  không  ngớt.  Chợt  có  một  cụ  già  đến, 

xua  tay  đuổi  mèo  đi,  và  khuyên  Trương  thi  xong  hãy  mau  thỉnh  Tăng  siêu 

độ. Nói xong, chẳng thấy cụ già đâu nữa. Trương bèn thi đậu. 



 Hương ngát khắp nhà, từ canh ba đến khi trời sáng. 

  

Chú  thích:  Theo  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  đời  Tùy,  Liễu  Kiệm  ban  đêm 

tụng  kinh  Kim  Cang  đến  canh  ba,  bỗng  có  mùi  hương  lạ  tỏa  khắp  nhà  đến 

sáng chẳng tan. 



 Hàn Khôi chép kinh theo lối chữ Khải, trên kỷ hiện ánh sáng. 

 

Chú thích: Theo Kim Cang Trì Nghiệm, trong thời Vạn Lịch nhà Minh, 

cao tăng đất Sở (Hồ Nam) là Hàn Khôi từng ở chùa Thiên Hoàng dùng nước 

thơm và bột vàng hòa thành mực để chép kinh Kim Cang. Đến phần thứ 16, 

trời  đã  tối  quên  thắp  đèn,  trên  kỷ  dường  như  có  ánh  sáng  nhẹ  để  sư  chép 

kinh theo lối chữ Khải mãi cho đến tận nửa đêm. Ngẫu nhiên đói bụng muốn 

ăn, đứng dậy nhớ tới đèn đuốc thì trước mắt đã tối om rồi, hoảng hồn kêu vị 

Tăng ở cùng nhà đem lửa sang soi thì trên từng trang giấy, nét chữ còn trang 

nghiêm hơn lúc bình thường. 



 Pháp Thiền kéo thuyền, giở chân bước trên không. 

  

Chú thích: Theo Cân Ngự Thừa Tục Tập, vào đời Minh, vị Tăng ở đất 

Sở là Pháp Thiền muốn sang Lô Sơn dựng am tu hành. Đến Cửu Giang, gặp 

đúng  lúc  Vương  Tây  Khê  ở  ngoài  Tây  Thành  thỉnh  tụng  kinh  Kim  Cang, 

mãn  kỳ  hạn  là  ba  năm,  sẽ  cúng  tạ  ba  trăm  lượng.  Về  sau,  tụng  xong,  Tây 

Khê  chỉ  đưa  cho  một  trăm  lượng,  chẳng  thể  dựng  am  được.  Số  vàng  kiếm 

được  đã  bố  thí  quá  nửa,  Sư  chỉ  đành  ôm  bát  không.  Có  thuyền  của  phiên 

vương  đi đến Cửu Giang, thuê Sư làm phu kéo  thuyền.  Khi ấy, các  thuyền 

gặp  trận  gió  ngược chẳng thể tiến được, chỉ riêng thuyền  do Sư kéo  là tiến 

vùn  vụt,  bàn  chân  lướt  trên  không  chừng  cả  thước.  Vương  trông  thấy  kinh 

hãi,  mà Sư cũng chẳng tự biết. Cật vấn  mới biết  là do Sư  niệm kinh  mà ra, 

vương liền ban ba trăm lượng bạc để dựng am. 



 Hai  phen  nổi  gió,  nguyên  văn  bản  kinh  do  họ  Bạch  chép  được  hoàn 

 trả nguyên vẹn. 

  

Chú thích:  Theo Thọ Trì Quả Báo,  năm  Gia  Tĩnh 43 (1564) đời Minh, 

vùng  Đông Nam  mất  mùa  lớn. Chùa X... ở Động Đình  Sơn tại Tô Châu có 

trọn  vẹn  quyển  kinh  Kim  Cang  do  Bạch  Lạc  Thiên632  đã  chép  vào  đời 

Đường,  được  coi  là  vật  chí  bảo  trấn  tự.  Năm  ấy,  đại  chúng  trong  chùa  đói 

khát,  vị  Tăng đứng đầu chùa do bất đắc dĩ, phải đem cuốn  kinh ấy  nhường 

cho Vương Hoạn ở Sơn Đường nhằm đổi lấy năm mươi thạch gạo để có cái 

ăn. Hoạn thí gạo, trả lại kinh. Tăng lãnh về, qua hồ, hết sức ca ngợi đức của 

ông Hoạn. Mọi người trong thuyền xin được xem kinh, vị tăng vừa mở kinh 

ra  thì  đột  nhiên  cơn  gió  lớn  thổi  tới  xé  đứt  mấy  trang  đầu  cuốn  kinh,  cuốn 

lên mây, bay đi mất. Tăng buồn bã hối hận không cùng. 

Ba năm sau, chợt có vị thượng quan nghe danh cuốn kinh ấy, hãm Tăng 

vào  ngục,  ép  phải  hiến  kinh.  Thượng  quan  do  thấy  kinh  chẳng  trọn  quyển, 

chẳng đẹp  ý, thả Tăng, trả  lại kinh.  Tăng  qua  hồ,  lại  gặp  gió to, trời đất tối 

đen, cắm thuyền lên bờ, vào một thôn hẻo lánh tránh gió. Đến trước nhà một 

ngư phủ già thì trên ván dán mấy trang kinh đã bị mất trước kia, trọn chẳng 

bị thương tổn  gì.  Hỏi thăm  ngư phủ  họ Diêu thì  ra ba  năm  trước có tia  lửa 

sáng  bổ  nhào  xuống  ruộng,  kinh  hãi  ra  coi  thì  là  những  tờ  giấy  có  chữ;  do 

vậy,  bèn  dán  lên  tường.  Tăng  buồn  khóc,  đảnh  lễ,  xưng  tụng  ngài  Vy  Đà, 

thuật đầy đủ đầu đuôi, bảo: “Nếu  không có trận  gió thần  lần trước thì kinh 

đã  lọt  vào  tay  kẻ  quyền  quý,  nếu  không  có  trận  gió  thần  lần  này,  kinh  khó 

thể  lại  nguyên  vẹn  được!”  Họ  Diêu  cũng  cảm  ngộ,  đổi  nghề.  Sư  đóng  lại 

những trang ấy vào cuốn kinh, mang kinh trở về chùa. 

  

 Mộng nhờ một chữ, thần viết chữ Triệu cho biết lắm con trai. 

 

Chú  thích:  Theo  Kim  Cang  Cảm  Ứng,  vào  đời  Minh,  Thí  Chấn  Vũ  ở 

huyện  Cẩn  đã  bốn  mươi  vẫn  chưa  có  con,  lễ  hòa  thượng  Thiên  Đồng  Mật 

Vân, được đặt pháp danh là Thông Đẳng. Sư dạy: “Ông có thể trai tăng, trì 

kinh  Kim  Cang  thì  sẽ  tự  nhiên  có  con”.  Ông  Thí  bèn  theo  đúng  lời  dạy,  lễ 

Phật, phát  nguyện, đêm  mộng thấy thần  Kim Cang  viết  một chữ Triệu trao 

cho. Trở về liền ăn chay, chép kinh, kiền thành tụng niệm, mỗi năm bày cỗ 

chay cúng, về sau sanh được năm đứa con trai. 





 Mây thành ngũ sắc, vợ bé sanh con. 

  

  

 Chú  thích:  Theo  Kim  Cang  Cảm  Ứng,  vào  đời  Thanh,  Đề  Đốc 

Trương  Kiệt  ở  Chiết  Giang  đã  sáu  mươi  không  có  con,  phu  nhân  họ  Trần 

hằng  ngày  tụng  kinh  Kim  Cang.  Tháng  Hai  năm  Khang  Hy  thứ  5  (1666), 

ông  Thí  sang  chùa  Thiên  Đồng  tu  Hoa  Nghiêm  Sám  Pháp.  Trong  núi  hiện 

mây ngũ sắc bảy ngày. Mùa Thu, vào tháng Bảy, vợ lẽ sanh được một trai. 





 Khách mộng thấy một người, lang quân thi đỗ. 

 

 

Chú  thích:  Theo  Kim  Cang  Cảm  Ứng,  vào  đời  Minh,  Trầm  Quang 

Hoa ở Gia Hòa ngẫu nhiên nói với Ngô X... rằng: “Buổi sáng ăn chay, tụng 

kinh  Kim  Cang  đã  hai  mươi  năm”.  Ông  Ngô  hờ  hững  đáp  lời:  “Thì  sao?” 

[Hôm sau], ông Ngô dậy sớm, vội chạy đến chúc mừng ông Trầm: “Con trai 

ông thi đậu rồi!” Hỏi vì sao? Đáp: “Tôi mộng thấy một người nói  một vị sĩ 

phu ở trong quận do công đức trì kinh nên con ông ta thi đỗ. Tôi đoán người 

ấy chính là ông”. Đến mùa Thu, con trai ông Trầm đi thi, quả nhiên đỗ kỳ thi 

Hương. 





 Từng quyển đề tên, cõi âm mở quyển của Văn Công. 

  

 

Chú  thích:  Theo  Thọ  Trì  Quả  Báo,  trong  thời  Vạn  Lịch  nhà  Minh, 

quan  Đồng  Tri  xứ  Vệ  Huy  là  Văn  Nguyên  Phát  không  tin  đạo  Phật.  Do  bị 

bệnh,  mộng thấy  vào cõi âm,  mới biết địa ngục chẳng dối, bèn  lưu tâm  nơi 

kinh điển nhà Phật. Hằng ngày tụng kinh Kim Cang, hễ họp mặt với bạn già 

là  Vương  Hồng  Cang  bèn  tụng  thuộc  lòng.  Con  cả  là  Chấn  Mạnh  đỗ  đầu, 

cũng đã từng chính tay chép kinh Kim Cang theo kiểu chữ Lệ cho khắc vào 

đá. Có Ngô sinh mộng đi vào cõi âm, có người chỉ hãy bước vào một cái cửa 

nhỏ, thấy  điện  vũ trang  nghiêm  đẹp  đẽ, bên trong  xếp bày  Long  Tạng, bên 

cạnh có giáp sĩ thủ hộ. Mở ra xem, từng cuốn kinh trang nghiêm, từng quyển 

đều ghi tên họ Văn Nguyên Phát. Hỏi ra thì họ nói: “Đấy đều là kinh do ông 

Văn  tụng  hằng  ngày”.  Tỉnh  giấc bèn kể  lại  với  người cùng quê  là Văn tiên 

sinh.  Ông  này  chính  là  chú  của  Nguyên  Phát.  Từ  đấy,  chàng  Ngô  cũng  trì 

tụng không thiếu sót. 





 Tầng tầng giấy xoay, chiếc hài của ông Cao Quý lượn lưng trời. 

  

 

Chú thích: Theo Kim Cang Linh Ứng, vào đời Minh, Cao Quý ở Thái 

Thương mở tiệm giày. Tháng Sáu năm Thiên Khải thứ 5 (1625), từ nơi chiếc 

màn che những chiếc giày đã được bồi giấy633, có tiếng động [nghe như vật 

gì bị] xé rách thật mạnh nghe xé lụa, nhìn xem thì như một bức vách lớn bay 

lơ lửng trên không, dần dần rớt xuống, còn mấy tấm thì bay la đà theo hướng 

Bắc đến tháp Phổ Đồng ở ngoài thành mới đáp xuống. Tăng nhặt lấy xem thì 

toàn  là  những trang  kinh  Kim  Cang.  Ấy  là vì ông Quý không biết chữ,  lấy 

những trang kinh [để độn giày] nên thiên thần mới thị hiện như thế (trên đây 

tổng cộng là 20 cặp, gồm 40 điều). 





 Đã trình kinh văn đủ để chứng minh, cảm ứng như tiếng vang. Đây 

 là công đức chẳng thể nghĩ bàn thứ mười vậy. 



---o0o--- 

III. Hồi Hướng 





 Chỉ Tịnh, thẹn học vấn hẹp hòi, hèn tệ, chưa khỏi bị chê lấy một để 

 sót cả vạn, thiếu tánh tụng trì, thật tiếc phạm lỗi được sau sót trước. 

 

 

Chú  thích:  Trong  kinh  Lăng  Nghiêm,  ngài  Châu  Lợi  Bàn  Đặc  Ca634 

nói:  “Ngã khuyết tụng trì, vô đa văn tánh, ức trì Như Lai nhất cú già-đà, ư 

 nhất bách nhật, đắc tiền di hậu, đắc hậu di tiền” (Tôi thiếu tụng trì, không 

có tánh đa  văn. Nhớ, trì  một câu kệ của đức Như Lai trong  một trăm  ngày, 

nhớ phần trước quên phần sau, nhớ phần sau quên phần trước). 





 Vào biển đếm cát, biết rõ tự khốn đốn. 





Chú thích: Chứng Đạo Ca:  “Nhập hải toán sa đồ tự khổn” (vào biển 

đếm cát uổng nhọc nhằn). 





 Do chỉ cho [người khác] thấy được mặt trăng, há dám nói là chẳng 

 có ai? 

 

 

Chú  thích:  Kinh  Lăng  Nghiêm:   “Như  nhân  dĩ  thủ  chỉ  nguyệt  thị 

 nhân, bỉ nhân nhân chỉ đương ưng khán nguyệt. Nhược phục quán chỉ dĩ vi 

 nguyệt thể, thị nhân khởi duy vong thất nguyệt luân, diệc vong kỳ chỉ. Hà dĩ 

 cố?  Dĩ  sở  thị  chỉ,  vi  minh  nguyệt  cố” (Như  người  dùng  ngón  tay  chỉ  mặt 

trăng  cho  người  khác,  người  ấy  hãy  nên  do  ngón  tay  mà  trông  thấy  mặt 

trăng.  Nếu  lại  coi  ngón  tay  là  thực  thể  của  mặt  trăng  thì  người  ấy  chẳng 

những lầm mất vầng trăng mà còn lầm cả ngón tay. Vì sao vậy? Do coi cái 

dùng để chỉ bày chính là vầng trăng sáng vậy). 







 Nhờ vào bài văn tán thán này để vụng dại thay cho tung hương rải 

 hoa, đếm của báu nơi nhà người, hòng mở cửa tòa nhà đẹp đẽ. 

 

 

Chú thích: Kinh Hoa Nghiêm:  “Như nhân sổ tha bảo, tự vô bán tiền 

 phân” (Như  người  đếm  của  báu  của  kẻ  khác,  tự  mình  chẳng  có  được  nửa 

phân tiền). Kinh Lăng Nghiêm:  “Ngã kim do như lữ bạc chi nhân, hốt mông 

 thiên vương tứ dữ hoa ốc, tuy hoạch đại trạch, yếu nhân môn nhập” (Ta nay 

giống như người lênh đênh, chợt được vua trời ban cho tòa nhà đẹp đẽ, tuy 

được căn nhà to lớn, cần phải do cửa mà vào). 





 Nguyện  đem  công  đức  chẳng  thể  kể,  chẳng  thể  lường,  chẳng  thể 

 nghĩ  bàn  này  hồi  hướng  Bồ  Đề,  liền  cùng  với  chúng  sanh  biết  như  thế, 

 thấy như thế, tín giải như thế cùng sanh An Dưỡng. 





Chú  thích:  Tiếng  Phạn  Bồ  Đề  (Bodhi),  cõi  này  dịch  là  Giác  Đạo, 

chính là Phật quả hết sạch vô minh, phước huệ viên mãn. 



Tiếng Phạn  “Tu Ma Đề” , cõi  này dịch  là  An Dưỡng, còn dịch  là  An 

Lạc, Diệu Ý, Cực Lạc, Thanh Thái v.v... nằm ở phương Tây của thế giới Sa 

Bà  này của chúng  ta, chính  là Tịnh Độ  giáo hóa của  A Di Đà Phật  (Sa  Bà, 

Hán  dịch  là  Kham  Nhẫn,  nghĩa  có  thể  cam  chịu  những  thứ khổ).  Thích  Ca 

Mâu Ni thị hiện uế độ Sa Bà ngõ hầu chúng sanh biết chán cầu lìa, nên gọi là 

Chiết. A Di Đà Phật thị hiện Tịnh Độ Cực Lạc, ngõ hầu chúng sanh biết ưa 

thích, cầu sanh  về đó, nên  gọi  là Nhiếp. Ý chỉ của  hai  môn Chiết  và Nhiếp 

đều nhằm về một chỗ. Lại nữa, A Di Đà Phật trong khi tu nhân, đã phát bốn 

mươi tám đại nguyện độ thoát chúng sanh (xem trong Vô Lượng Thọ Kinh). 

Vì thế, có người niệm danh hiệu Phật thì khi lâm chung, Ngài liền đến tiếp 

dẫn sanh về An Dưỡng. Tùy theo công hạnh sâu hay cạn mà sanh trong chín 

phẩm hoa sen (xem Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh). 

Niệm  kinh  Kim  Cang  nếu  có  thể  chí  thành  khẩn  thiết  sẽ  tự  tiêu  trừ 

nghiệp chướng, tăng trưởng phước huệ, lại còn niệm Phật hồi hướng, quyết 

định  vãng sanh  Tây  Phương.  Hễ được  vãng sanh sẽ siêu  phàm  nhập thánh, 

lên  địa  vị  Bất  Thoái,  lại  còn  thân  cận  Di  Đà,  theo  gót  hải  chúng,  tự  nhiên 

viên  thành  tam  thân,  tứ trí,  ngũ  nhãn,  lục  thông,  hết  thảy  công  đức.  Người 

đời nay thường chấp vào câu nói vô tướng trong kinh Kim Cang, bảo “niệm 

Phật là chấp tướng, chẳng bằng tham Thiền!” Chẳng biết từ ngay nơi tướng 

mà ly tướng, đấy là chân vô tướng! Lìa tướng chấp vô, hóa ra là chấp tướng! 

Vĩnh  Minh  đại  sư  nói:   “Có  Thiền,  không  Tịnh  Độ,  mười  người  chín  chần 

 chừ!  Không  Thiền,  có  Tịnh  Độ,  vạn  tu,  vạn  người  về”.   Các  vị  Bồ  Tát  như 

Văn Thù, Phổ Hiền, Mã Minh, Long Thọ, Vô Trước, Thiên Thân, tổ sư như 

Trí  Giả,  Từ  Ân,  Thanh  Lương,  Vĩnh  Minh,  Liên  Trì,  Ngẫu  Ích  v.v...  đều 

niệm Phật cầu vãng sanh, các vị ấy là hạng người nào? Người tụng kinh Kim 

Cang  hãy  nên kiêm  niệm Phật  hồi  hướng  vãng sanh, thì trong  mười thứ lợi 

ích do trì kinh quyết định chứng cái quả thứ mười là “quyết định vãng sanh 

Tịnh Độ”, chứ chẳng phải chỉ đạt được chín thứ thiện nhân trước đó mà thôi! 

Những điều khác xin hãy coi trong kinh Kim Cang. 



 *  Kính  vì  những  người  in,  tặng,  lưu  truyền  và  những  người  đọc  tụng 

 trong hiện tại, những người in, tặng, lưu truyền và đọc tụng trong tương 

 lai mà nói kệ hồi hướng rằng:  





Lạ thay, Quán Thế Âm! 



Thệ nguyện khó nghĩ bàn, 



Thành Đẳng Chánh Giác đã lâu, 



Lại hiện thân Bồ Tát, 



Tùy loại hóa thân hình, 



Theo tiếng kêu, cứu khổ, 



Đáng tiếc người thế gian, 



Phần nhiều chẳng hay biết, 



Vì thế, soạn sách này, 



Mong được lưu truyền rộng, 



May được các thiện tín, 



Nhận in đến mấy vạn, 



Từ đó nhiều người biết, 



Nhiều lượt đảm nhận in, 



Đạt đến số mười vạn, 



An ủi lòng Bồ Tát, 



Lại còn khắc in rộng, 



Lưu truyền rộng trong ngoài, 



Hòng biết Quán Thế Âm, 



Thật là bậc nương tựa  



Cho hết thảy chúng sanh, 



Ví như đuốc lửa lớn, 



Chiếu khắp các nẻo tối, 



Cũng như thiết luân to, 



Chở khắp kẻ chìm đắm, 



Dẫn đường cho người mù, 



Thuốc thang cho kẻ bệnh, 



Thành quách lánh trộm cướp, 



Gạo thóc thuở đói kém, 



Phải biết ơn Bồ Tát, 



Hơn đất chở, trời che, 



Dẫu hết kiếp tuyên dương, 



Cũng chỉ nêu chút phần, 



Nguyện những người đứng in, 



Tiêu trừ hết nghiệp chướng, 



Phước huệ đều tăng trưởng, 



Mọi việc đều như ý, 



Sống được hưởng ngũ phước, 



Mất sẽ lên chín phẩm, 



Các tổ tông quá khứ, 



Nhờ đây sanh Tịnh Độ, 



Cha mẹ trong hiện tại, 



Đều trường thọ, khỏe mạnh, 



Tất cả các con cháu, 



Đều rạng danh gia đình, 



Năm tháng thường sung túc, 



Trộm cướp đều đổi dạ, 



Nhà nhà trọng từ thiện, 



Chốn chốn hành nhân nghĩa, 



Ngõ hầu thói bạc bẽo, 



Thành nồng hậu, chất phác, 



Pháp giới chư hữu tình, 



Cùng viên thành Chủng Trí. 

Mùa  Xuân  năm  Bính  Dần,  tức  năm  Dân  Quốc  15  (1926),  Thích  Ấn 

Quang hòa-nam  



Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

Quyển 4 hết 

Trọn Bộ 

(hoàn tất cảo bản ngày mồng 07 tháng 07 năm 2010. 

Tu chỉnh lần thứ nhất ngày 06 tháng 03 năm 2011) 



---o0o--- 

 

Hồi Hướng 

 

Cuốn  sách  nhỏ  này  được  ra  đời  nhờ  sự  khuyến  thỉnh  của  một  đạo  hữu 

sau khi đọc Ấn Quang Văn Sao Tam Biên, và sẽ không thể nào hoàn thành 

trọn vẹn nếu không có sự cổ vũ tích cực của đạo hữu Vạn Từ trong suốt quá 

trình chuyển ngữ cũng như các vị huynh trưởng Đức Phong và Chơn Phù đã 

phát Bồ Đề tâm tái giảo duyệt, trình bày và ấn tống. Chân thành cảm tạ các 

đạo  hữu  Minh  Tiến,  Đức  Phong,  Chơn  Phù,  Vạn  Từ  và  Huệ  Trang  đã  bỏ 

công giảo chánh, chỉ giáo, phủ chánh những chỗ sai lầm. Nếu việc làm liều 

lĩnh  này  vì  tiếc  pháp  và  tham  pháp  biết  lượng  sức  mình  của  nhóm  cư  sĩ 

chúng con có chút phần công đức nào đều xin hồi hướng thế giới hòa bình, 

tai nạn tiêu diệt, tổ tiên, sư trưởng, phụ mẫu, quyến thuộc của chúng con và 

của  tất  cả  liên  hữu  Tịnh  tông  đều  được  vãng  sanh.  Những  ai  dù  thấy  hay 

nghe, dù tùy hỷ hay hủy báng đều cùng kết duyên với Từ Phụ Quán Thế Âm 

Bồ Tát, đều cùng được vãng sanh An Dưỡng. Tất cả liên hữu do thấy nghe 

hạnh nguyện của Quán Thế Âm Bồ Tát sẽ càng tin sâu, nguyện thiết, chuyên 

niệm  hồng  danh  từ phụ  A  Di  Đà  Phật  và  Đại  Bi  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  sẽ 

cùng nhau hội ngộ nơi Liên Bang để mau chứng Vô Sanh Nhẫn, cùng trở lại 

tiếp độ chúng sanh trong nhà lửa Sa Bà cùng chứng chân thường, cùng sanh 

An Lạc quốc. 













---o0o--- 



HẾT 



1 Đồng Thể Bi: Coi hết thảy chúng sanh giống hệt như chính mình, phát lòng thương xót 

khởi tâm cứu độ trừ khổ não cho chúng sanh giống như tự cứu độ chính mình. Nói rộng 

hơn,  do  nhận  biết  hết thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật tánh,  Phật tánh  của  mỗi  một  chúng 

sanh không khác gì chính  mình, không còn phân biệt ta và  người. Do vậy, trừ  khổ não 

cho chúng sanh chính là trừ khổ não của chính mình. 

2 Vô Duyên Từ: Vô Duyên Từ là mức cao nhất trong ba loại Từ (Chúng Sanh Duyên Từ, 

Pháp Duyên Từ và Vô Duyên Từ), tức là lòng từ bi bình đẳng, không có đối tượng đặc 

biệt nào để nương tựa vào, hoàn toàn không còn thấy có sự đối lập giữa mình và người. 

Đây là thứ từ bi chân thật tuyệt đối. Trong Trí Độ Luận, Long Thọ Bồ Tát đã giảng lòng 

Từ này như sau:  “Chư Phật khéo tu hành Tất Cánh Không nên gọi là Vô Duyên”.  Trong 

Phật Thuyết Vu Lan Bồn Kinh Giảng Ký, pháp sư Hiển Minh giảng:  “Hiểu rõ phiền não 

 chính là Bồ Đề, sanh tử chính là Niết Bàn, pháp giới nhất tướng. Lại tiến thêm một tầng 

 nữa,  thiện ác xét đến cội nguồn đều là  do cùng một tâm tạo. Chúng Sanh Duyên Từ là 

 pháp tu chung của cả ba thừa, Pháp Duyên Từ là pháp tu của Bồ Tát, Nhị Thừa cũng tu 

 được chút phần. Còn Vô Duyên Từ là Trung Đạo Phật pháp, Nhị Thừa không thể tu tập, 

 chỉ riêng hàng Bồ Tát có thể tu tập lòng Từ này, nên nó là pháp môn bất cộng”. 

3 Tam Giác: Tự Giác, Giác Tha, Giác Hạnh viên mãn. 



4  Theo  kinh  Thiên  Thủ  Thiên  Nhãn  Vô  Ngại  Đại  Bi  Tâm  Đà  La  Ni  (trong  tụng  văn 

thường gọi tắt là kinh Đại Bi hay Đại Bi Chú Kinh), Quán Thế Âm Bồ Tát đã thành Phật 

từ lâu xa trong quá khứ, hiệu là Chánh Pháp Minh Như Lai. 

5 Tịch Quang: Thường Tịch Quang Tịnh Độ. 

6 Mười giới: Tức là mười pháp giới, gồm Phật, Bồ Tát, Duyên Giác, Thanh Văn, thiên, 

nhân, A-tu-la, ngạ quỷ, súc sanh, địa ngục. 

7 Hòa nam (vandanam): kính lễ 

8 Nguyên văn  “phiếm châu”  (có thể bơi thuyền được). 

9 Tát Bà Nhã Trí (Sarvajña): Hiểu theo nghĩa chung thì Nhất Thiết Trí đồng nhất với Nhất 

Thiết Chủng Trí,  là trí  huệ rốt ráo nơi Phật Quả,  thông hiểu Thật Tướng của các  pháp. 

Nhân Vương Hộ Quốc Bát Nhã Ba La Mật Đa Kinh, quyển Hạ, giảng:  “Trọn đủ vô lậu 

 giới, thường tịch giải thoát thân, tịch diệt chẳng nghĩ bàn, gọi là Nhất Thiết Trí” . Du Già 

Sư  Địa  Luận,  quyển  38,  giảng:   “Đối  với  hết  thảy  các  pháp  giới,  hết  thảy  sự,  hết  thảy 

 phẩm, hết thảy thời, trí vô ngại chuyển”.  Có nghĩa là: Hiểu rõ đúng theo chân đế hết thảy 

pháp giới, sự tướng, hữu vi, chúng sanh giới, vô vi,  nhân quả sai biệt v.v... Đây là quan 

điểm của Hoa Nghiêm Kinh Đại Sớ. Nếu hiểu theo nghĩa riêng, Nhất Thiết Trí chỉ là trí 

huệ  viên  mãn của Thanh Văn, Duyên Giác,  như  Đại Trí Độ Luận,  quyển 27, đã giảng: 

 “Tổng tướng là Nhất Thiết Trí, biệt tướng là Nhất Thiết Chủng Trí, nhân là  Nhất Thiết 

 Trí, quả là Nhất Thiết Chủng Trí. Nói đại lược thì là Nhất Thiết Trí, nói rộng thì là Nhất 

 Thiết Chủng Trí. Nhất Thiết Trí là phá hết thảy tối tăm vô minh nơi hết thảy pháp, còn 

 Nhất Thiết Chủng Trí phá hết thảy vô minh trong các pháp môn”.   

10 Lưỡng Túc Tôn: Bậc trọn đủ hai thứ công đức cao quý nhất. Thông thường, Lưỡng Túc 

Tôn được hiểu là Phước và Huệ trọn đủ, lượng bằng pháp giới; nhưng Lưỡng Túc Tôn có 

ý  nghĩa  rộng  hơn  rất  nhiều  như  trong  Pháp  Hoa  Sớ,  quyển  4,  ngài  Gia  Tường  giảng: 

 “Lưỡng Túc Tôn: Hoặc lấy Giới Định làm Nhị Túc, hoặc lấy Quyền Thật làm Nhị Túc, 

 hoặc lấy Phước Huệ làm Nhị Túc, hoặc lấy Giải Hạnh làm Nhị Túc, đấy đều là lấy Nội 

 Đức làm Nhị Túc. Đối với ngoại hình thì lấy Thiên Nhân làm Nhị Túc, nghĩa là Phật tôn 

 quý nhất trong cả người lẫn trời”.   

11 Đội mũ (nhược quan): Theo lệ xưa, ở Trung Hoa khi con trai đến hai mươi tuổi liền 

làm lễ Gia Quan (hay Nhược Quan), búi tóc, đội mũ, không để tóc xõa nữa, ngụ ý đã đến 

tuổi trưởng thành. Khi ấy, cha mẹ hay thầy dạy thường đặt cho thêm một tên nữa, gọi là 

Quan Danh (tên đặt khi bắt đầu đội mũ) với ngụ ý nhắc nhở người thanh niên ấy hãy thực 

hiện hoài bão hay ước vọng của người thân. 

12 Bổn: Sự chứng đắc thật sự trong Nhất Chân pháp giới. Tích: Sự thị hiện. 

Có thể hiểu Bổn như mặt trăng, còn Tích là bóng trăng hiện trong nước. Chẳng hạn, bổn 

địa (Bổn) của Quán Thế Âm Bồ Tát là cổ Phật, đã thành Như Lai cực quả từ lâu, nhưng 

để độ sanh,  Ngài  hiện  làm thân Bồ Tát  và ba  mươi  hai  ứng thân khác để phù tá Di Đà, 

Thích Ca và mười phương chư Phật hóa độ chúng sanh. Sự thị hiện ấy chính là Tích. 

13 Nguyên văn  “tử hư ô hữu”.  Tử Hư và Ô Hữu là hai nhân vật hư cấu trong bài Tử Hư 

Phú của Tư Mã Tương Như. Trong bài phú ấy, Tử Hư nước Sở đi sứ nước Tề đã cùng Ô 

Hữu  tiên  sinh  đối  đáp.  Cả  hai  tên  này  cùng  mang  ý  nghĩa  phúng  thích,  Tử  Hư  (không 

thật),  Ô Hữu (chẳng có). Do vậy, thành  ngữ  “tử  hư ô hữu”  chỉ  những gì  hoang đường, 

giả dụ, không thật sự có. 



14 Thanh luận: Những lời luận nghị bàn bạc trong Phật giáo. Do cõi này dùng âm thanh 

để làm Thể, nhĩ căn của chúng sanh nhạy bén nhất, nên giáo pháp của Phật thường gọi là 

“thanh giáo”. 

15 Huyền ký: Những lời dự đoán về sự việc trong tương lai lâu xa, chẳng hạn, đức Phật 

huyền ký sau khi Phật nhập diệt, sẽ có Bồ Tát Long Thọ ra đời trung hưng Phật pháp Đại 

Thừa. 

16 Vì ngài  A Nan chỉ chú trọng học rộng nghe nhiều,  nhưng không tu chứng,  nên  ngài 

Văn Thù dạy đương cơ (đối tượng giáo hóa chánh yếu) trong pháp hội Lăng Nghiêm là 

ngài A Nan phải biết “xoay trở lại nghe nơi tự tánh” để chứng nhập Chân Như, không bị 

Thanh Trần xoay chuyển. 

17 Trụ Tích, hay còn gọi là Trác Tích, Quải Tích, đều có nghĩa là một vị pháp sư trụ tại 

một nơi nào đó tu tập. Tích ở đây là tích trượng. 

18  Nguyên  văn   “mãi  độc  hoàn  châu”   là  một  thành  ngữ  chê  trách  kẻ  ngu  dại,  chỉ  biết 

chuộng hình thức bề ngoài, không biết quý thực chất. 

19 Ông Hoàng Khánh Lan (hiệu là Hàm Chi), pháp danh Trí Hải là người xứ Thượng Hải, 

làm Đạo Doãn xứ Ninh Thiệu (tức hai phủ Ninh Ba và Thiệu Hưng), dinh Đạo Doãn đặt 

tại Cối Kê (Giang Tô). Một Đạo gồm nhiều phủ. Theo quy chế nhà Thanh, toàn quốc chia 

thành  nhiều tỉnh,  mỗi tỉnh gồm nhiều phủ,  mỗi phủ gồm  nhiều châu  hay  huyện.  Đạo  là 

cấp quản lý coi từ hai phủ trở lên. Viên quan cai trị một Đạo gọi là Đạo Doãn hay Đạo 

Đài. 

20 Sơn kinh thủy chí là những cuốn sách trình bày đặc điểm lịch sử của một vùng núi non, 

sông ngòi nào đó. 

21 Tri Sự vào cuối đời Thanh, nhỏ hơn chức Tri Huyện. Nhưng tại Đài Loan dưới thời lệ 

thuộc Nhật Bản thì Tri Sự  lại  lớn  hơn Tri Huyện. Tri Sự  ở Trung Hoa lục địa  là  người 

đứng đầu một trấn hay một hạt. 

22 Hòa thượng Khai Như trước kia làm Trụ Trì chùa Pháp Vũ, sau xin thôi làm Trụ Trì 

nên gọi là  “thoái cư”  (tạm dịch là “thoái ẩn”). 

23  Từ  bổn  địa,  thị  hiện  các  thân  hay  sự  tướng  để  hóa  độ  gọi  là   “thùy  tích”   (lưu  dấu). 

Chẳng hạn như Bồ Tát Quán Âm đã thùy tích tại Phổ Đà. 

24 Tổ Ấn Quang quê ở huyện Cáp Dương, tỉnh Thiểm Tây. Do Cáp Dương có cánh đồng 

Tân (Sân)  Dã (莘野,thường đọc trại thành Sằn Dã)  là  nơi ông Y Doãn cày ruộng trước 

khi ra giúp vua Thành Thang dựng nghiệp, nên Cáp Dương thường được gọi là Cổ Tân. 

25 Thạch ấn (lithography)  là một phương pháp dùng bản in bằng đá hay kim loại, dùng 

chất dầu để làm dung môi cho mực in. Bản in được chia thành hai phần: Phần hút nước 

(hydrophilic) thường không thấm mực in và phần kỵ nước (hydrophobic) có phủ một lớp 

chất nhờn sẽ hút mực in. Phương pháp này do Alois Senfelder sáng chế vào năm 1796 và 

được sử dụng chủ yếu để in những tác phẩm nghệ thuật. Khi in một bức vẽ hay sách theo 

lối này, người ta chế bản in sao cho những nét vẽ sẽ là phần kỵ nước và phần để trắng sẽ 

là phần hút nước. Nhúng bản vẽ vào hỗn hợp nước và mực in, phần kỵ nước sẽ dính mực 

in, tạo ra nét chữ và hình vẽ khi áp lên giấy. Hiện thời, người ta không còn dùng đá để 

chế bản mẫu nữa. Hình vẽ được tạo bằng chất polymer phủ lên những tấm nhôm đã được 

điện cực hóa để chúng không dính mực in, còn phần polymer sẽ hút mực. 

26 Thể là bản chất, còn Dụng là tác dụng, hoặc Thể là bản tánh, là thật quả, còn Dụng là 

tác dụng hóa độ, tùy cơ hiện tướng ứng hóa. 



27 Chước (勺) là đơn vị đo lường dung tích rất nhỏ, gần bằng 1 ml. 

28 Vua hạ chiếu, cử quan trông coi xây dựng, hoặc ban tiền bạc để trùng tu, thì gọi là  “ sắc 

kiến ” . 

29 Châu Lương: Châu Lương sáng lập nhà Lương vào thời Ngũ Đại nên sử gọi là Châu 

Lương hoặc Hậu Lương để phân biệt với nhà Tiền Lương của Lương Vũ Đế (Tiêu Diễn) 

thuộc thời Nam Bắc Triều. 

30 Huệ Ngạc: Không rõ quê quán,  năm sanh  và  năm  mất. Sư là  người Nhật,  vâng  lệnh 

Quất Thái Hậu sang Trung Hoa cầu pháp trong thời đầu niên hiệu Thừa Hòa (834-847). 

Sư  theo  ngả  Nhạn  Môn  lên  núi  Ngũ  Đài  triều  bái  thánh  tích,  rồi  sang  chùa  Linh  Trì  ở 

Hàng Châu tham yết quốc sư Tế An, cung thỉnh thiền sư Nghĩa Không sang Nhật hoằng 

dương pháp Thiền. Tục truyền, năm Tế Xung nguyên niên (854), ngài Huệ Ngạc lại sang 

Trung Hoa, lên Ngũ Đài Sơn, chiêm lễ, thấy thánh tượng Quán Âm quá xinh đẹp, không 

cầm lòng được, bèn lén lấy đem về Nhật (Có lẽ đây là ngoa truyền. Đa số các sách như 

Phật Tổ Thống Kỷ,  Phổ Đà Sơn  Chí  v.v...  đều ghi  là  ngài  Huệ Ngạc  lễ Phật,  xin được 

tượng Quán Âm đem về Nhật. Xét ra, Ngài đến Trung Hoa nhiều lần, lẽ nào không thỉnh 

được  tượng  vừa  ý  mà  phải  ăn  trộm!).  Thuyền  đi  đến  núi  Bổ  Đà  (ngoài  khơi  Ninh  Ba), 

thuyền không đi được nữa, bèn thỉnh thánh tượng lên bờ thì thuyền lại đi được. Do vậy, 

bèn ở lại đảo, dựng chùa, đặt tên nơi ấy là Quán Âm Bất Khẳng Khứ (Quán Âm không 

chịu đi), gọi đảo là Bổ Đà Lạc Già Sơn (thánh địa đạo tràng ứng tích của ngài Quán Thế 

Âm). Do Bổ Đà Lạc Già còn phiên âm là Phổ Đà, nên hầu như không ai gọi nơi ấy là Bổ 

Đà  Lạc  Già  nữa.  Núi  Phổ  Đà,  vốn  có  tên  là  Mai  Sầm  Sơn  (vì  theo  truyền  thuyết,  tiên 

nhân Mai Phước ẩn cư tu tiên ở núi này), đến đời Tống, đảo được đổi tên thành Bảo Đà, 

nhưng dân cư vẫn quen gọi là Phổ Đà. 

31 Ý nói tài chữa bệnh rất giỏi.  Khi xưa,  những người giỏi về một tài nghệ nào thường 

được gọi là “quốc thủ”, chẳng hạn người đánh cờ vây giỏi cũng được xưng là  “vi kỳ quốc 

 thủ”. 

32 Đồng nhân: Những người cùng chí hướng, cùng căn tánh. 

33 Dựa theo ý câu thơ cổ:  “Nhật lạc tang du”  (Mặt trời lặn bên nương dâu) diễn tả cảnh 

chiều tà. Sau này thơ văn thường dùng chữ “nương dâu” để chỉ tuổi già. 

34 Vũ nhân (người khoác áo lông vũ, hay người có lông vũ) vốn là thuật ngữ chỉ thần tiên, 

về  sau thường được dùng để chỉ Đạo Sĩ  vì  họ tự xưng  là  người tu tiên.  Theo sách Bão 

Phác Tử, trên thân thần tiên có lông mịn như nhung màu đen, hai bên mình có cánh gắn 

lông  vũ,  có  lúc  hiện  hình  người, đi trên đỉnh  núi, hay  bay  lượn  trên không.  Vì thế,  gọi 

thần tiên là  “vũ nhân”.   

35 Nguyên văn là “tấn thân” (縉紳), cắm cái hốt vào đai, mô tả cách phục sức của quan 

lại. Do đó, chữ “tấn thân” được hiểu theo nghĩa rộng là giới quan lại cũng như con cháu 

nhà quan. 

36 Trà-tỳ (Jhāpeti): Đôi khi còn phiên âm là Đồ Tỳ, Xà Tỳ, Xa Tỵ, Tà Duy, có nghĩa là 

hỏa thiêu, tức là dùng lửa thiêu hủy thi hài, rồi thâu nhặt di cốt. 

37 Thù y: Thù (殊) là một đơn vị đo lường thời cổ, bằng 1/24 lạng. Thù y là thứ áo cực 

nhẹ, trong kinh Phật thường dùng chữ “thù y” để chỉ áo của chư thiên vì nó rất nhẹ. 

38 Tả Bộc Xạ là một chức quan văn. Thời Hán, chức quan này là tùy viên của Thượng 

Thư  Lệnh  (chuyên  coi  sóc  về  xét  duyệt  tấu  chương,  chiếu  biểu,  có  thể  hiểu  giống  như 

chức Chánh Thư Ký Văn Phòng Nội Các bây giờ). Từ thời Tùy - Đường trở đi, Bộc Xạ 



tương đương chức Tể Tướng, và chia làm Tả Bộc Xạ và Hữu Bộc Xạ (Hữu Bộc Xạ thấp 

hơn Tả Bộc Xạ). 

39 Bồ Đề Tát Đỏa (Boddhisattva) là danh xưng đầy đủ địa vị Bồ Tát. 

40 Liệt Ứng: Thân ứng hiện kém hèn, tức là những thân ứng hiện chỉ tốt đẹp hơn người 

thế gian đôi chút. Chẳng hạn như Phật Thích Ca hiện thân trượng sáu, ba mươi hai tướng 

đẹp, tám mươi tùy hình, chứ Thắng Ứng Thân của Ngài có vô lượng tướng, thường được 

nói đại lược là ‘ sát hải vi trần tướng’, trong mỗi tướng lại có vô lượng vi trần sát tùy hình 

hảo. 

41 Theo Thiên Thủ Thiên Nhãn Vô Ngại Đại Bi Tâm Đà La Ni, Quán Thế Âm Bồ Tát đắc 

pháp nơi đức Thiên Quang Vương Tĩnh Trụ Như Lai. 

42 Theo kinh Bi Hoa, khi vua cha Vô Tránh Niệm (tiền thân của A Di Đà Phật) nghe theo 

lời  khuyên  của  đại  thần  Bảo  Hải  (tiền  thân  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật)  đã  đến  quy  y, 

nghe pháp với Bảo Tạng Phật, phát tâm Bồ Đề và các đại nguyện, trưởng tử là vương tử 

Bất Thuấn (tiền thân của Quán Thế Âm), vương tử Ni Ma (tiền thân của Đại Thế Chí Bồ 

Tát) và 888 vương tử đã cùng phát Bồ Đề tâm. 

43  Đây  là  một  thí  dụ  trong  kinh  Pháp  Hoa:  Con  ông  trưởng  giả  tự  bỏ  cha  lưu  lạc  quê 

người,  làm thuê làm mướn, ăn xin nuôi thân, chẳng biết mình là con ruột một vị trưởng 

giả giàu có nhất nước. 

44 Nguyên văn  “nhị thụ ma triền”  (ma bệnh tật trói buộc).  “Nhị thụ”  (二豎)  là một từ 

ngữ chỉ bệnh tật phát xuất từ một câu chuyện thời Xuân Thu: Theo Tả Truyện, Tấn Cảnh 

Công  bị  bệnh,  sai  người  sang  nước  Tần  mời  danh  y  Y  Hoãn  qua  trị  bệnh.  Khi  danh  y 

chưa tới, Cảnh Công mộng thấy hai “thụ tử” (tiếng cổ chỉ hai đứa bé) nói chuyện: “Thầy 

thuốc giỏi sẽ được  mời đến,  chúng ta phải  làm  sao?” Đứa kia  nói:  “Hãy trốn  vào phần 

trên Hoang, phía dưới Cao thì ông ta không thể nào làm gì chúng ta được”. Y Hoãn đến 

thăm bệnh, nói: “Bệnh không chữa được, đã nhập Cao Hoang”. Cao Hoang là từ ngữ chỉ 

chung  phần  nằm  dưới  tim,  phía  trên  hoành  cách  mô.  Do truyện  này  mà  có  hai  từ  ngữ: 

 “Nhị thụ” chỉ bệnh tật rề rề và  “bệnh nhập Cao Hoang”  (bệnh đã nguy ngập, không còn 

chữa được nữa). 

45 Nguyên văn  “tự quý bố đầu” (tự thẹn đã sợ hãi cái đầu của mình). Ông Hứa tự ví mình 

như anh chàng Diễn Nhã Đạt Đa trong kinh Lăng Nghiêm, soi gương thấy đầu mình bèn 

sợ hãi hóa cuồng. Do vậy,  “bố đầu”  hàm nghĩa mê cuồng, loạn mất tâm tánh. 

46 Theo kinh Thiên Thủ Thiên Nhãn Vô Ngại Đại Bi Tâm Đà La Ni, người trì chú Đại Bi, 

nước của người ấy tắm văng dính vào thân chúng sanh nào, chúng sanh ấy cũng được giải 

thoát. 

47 Bạch Hoa là dịch nghĩa của chữ Phổ Đà (Bổ Đát Lạc Ca). 

48 Từ Mẫn chính là ngài Huệ Nhật sống vào thời Đường, sau khi thọ Cụ Túc Giới đã tham 

yết ngài Nghĩa Tịnh,  nghe ngài Nghĩa Tịnh kể lại chuyến đi sang Ấn Độ cầu pháp,  liền 

phát tâm hâm mộ, nguyện noi theo chí thầy. Trong niên hiệu Võ Tắc Thiên, Sư vượt biển, 

ba  năm sau  mới đến được  Ấn Độ, tham bái các thánh địa di tích của Thích Ca  Mâu Ni 

Phật, vừa thu thập các bản kinh Phật bằng tiếng Phạn. Trong quá trình cầu pháp, Sư gặp 

nhiều nỗi nhọc nhằn nên tâm nhàm chán Sa Bà càng mạnh, tâm hâm mộ Cực Lạc càng 

cao. Nghe nói trên quả núi to ở phía Đông Bắc thành Kiện Đà La (Gandhara), Quán Thế 

Âm Bồ Tát thường hiện thân,  nên Sư  lên đỉnh núi ấy, lễ bái suốt bảy ngày, nhịn ăn, thệ 

nguyện đến chết mới thôi. Đến tối ngày thứ bảy, Quán Thế Âm Bồ Tát hiện thân tử kim 

trên  không  trung,  ngồi  trên  sen  bảy  báu,  duỗi  tay  phải  xoa  đầu  ngài  Huệ  Nhật,  khuyên 



hãy hoằng dương pháp môn Tịnh Độ. Pháp sư Huệ Nhật ở lại Ấn Độ học pháp suốt mười 

ba  năm,  trở  về  Trung  Hoa  nhằm  thời  Đường  Huyền  Tông,  được  vua  ban  hiệu  Từ  Mẫn 

Tam Tạng.  Sư  hoằng dương Tịnh Độ,  chủ trương  “Giới  Tịnh  song tu, Giáo Thiền  nhất 

 trí, đem hết thảy công đức hồi hướng cầu sanh Tịnh Độ”.  Tư tưởng này được ngài Vĩnh 

Minh Diên Thọ kế thừa và bổ sung hoàn chỉnh. 

49 Theo Quán Âm Linh Cảm Tập, Trương Sứ ở đây chính là Trương Bồng Sơn, giữ chức 

Tập Hiền Học Sĩ thời Nguyên Thành Tông. Ông Trương đến Phổ Đà tham bái, trông thấy 

thấy Đại Sĩ hiện bóng lờ mờ trên vách Triều Âm Động. Đến động Thiện Tài, chợt Thiện 

Tài đồng tử hiện thân trong đám mây lành, lại thấy Đại Sĩ đeo mão hoa, anh lạc, tay cầm 

cành  dương  liễu,  các  vị  thần  hộ  pháp  chắp  tay  cung  kính  đứng  hầu  chung  quanh.  Ông 

Trương vui sướng, kêu những người cùng đi kiền thành lễ bái, mây lành ngập tràn động 

một hồi lâu sau mới tan. 

50 Theo lời chú của chính cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh trong phần Hiện Tướng Ở Phổ Đà của sách 

này: Vào năm Mậu Thìn (1158) trong niên hiệu Thiệu Hưng đời Tống Cao Tông, Sử Hạo 

và Trình Hưu Phủ đến động Triều Âm [triều bái] không thấy gì. Một vị Tăng dạy: “Trên 

đỉnh  vách  núi có hang báu có thể thấy được”.  Họ nghe theo  lời,  chợt [Đại Sĩ]  hóa hiện 

tướng tốt lành, sắc vàng chói ngời, mày mắt rành rành. 

51 Trí Giác là danh hiệu do Trung Ý Vương (Tiền Thục) phong tặng cho ngài Vĩnh Minh 

Diên Thọ. Trong thời gian tu học tại Thiên Thai Sơn, trong khi Thiền Quán, đại sư thấy 

Quán Thế Âm Bồ Tát dùng cam lộ rưới vào miệng, từ đó, Ngài đắc biện tài vô ngại. 

52 Theo Quán Âm Từ Lâm Tập, tại núi Thỉ Ninh có một vị tăng tên là Trúc Pháp Nghĩa 

nhằm niên hiệu Hưng Ninh đời Tấn. Sư thông thạo các kinh điển, đặc biệt là kinh Pháp 

Hoa. Đến năm Hàm An thứ hai (372), Sư chợt mắc bệnh hô hấp, tim cứ đau nhói mỗi khi 

hít thở, đau đớn khôn cùng. Sư bền lòng niệm thánh hiệu Quán Thế Âm, chợt mộng thấy 

một người mổ bụng mình moi ruột ra rửa ráy, khi tỉnh giấc bệnh đã lành hẳn. 

53 Theo Cư Sĩ Truyện, cư sĩ Châu Đình Chương, hiệu là Sở Phong, người tỉnh Vân Nam, 

sống  vào  khoảng  niên  hiệu  Chánh  Đức  -  Gia  Tĩnh  đời  Minh,  tánh  tình  thuần  phác,  gia 

cảnh nghèo hèn. Ai mắng nhiếc, chửi bới gì cũng cười mà thôi. Một lòng tin tưởng Phật 

pháp,  mỗi sáng đều tụng kinh Kim Cang, Di Đà, Quán Âm mỗi thứ một biến. Một hôm 

vào tiết Thanh Minh, từ biệt cha và vợ nói: “Tôi sắp đi đây, Di Đà đến đón tôi, Quán Âm 

cũng đã đến”,  rồi  lại  nói:  “Ngài Quán  Âm  bảo tôi phải thôi ăn  mặn trong năm  ngày thì 

mới về Tây được”, bèn mỗi ngày ăn một bữa cháo, một bữa rau. Đến thời hạn, liền tắm 

gội, đội mũ, bảo con em tụng danh hiệu của bảy đức Như Lai, tụng kinh xong bèn ngồi 

ngay ngắn qua đời, đến hôm sau thân vẫn còn tỏa mùi thơm, vẻ mặt như lúc sống. Theo 

như pháp sư Đức Sâm đã viết trong bài ký về sự sanh Tây của cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh (Ấn 

Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển 2) thì khi ông Hứa Chỉ Tịnh dâng bài sớ này 

lên tổ Ấn Quang,  Tổ  Ấn Quang đọc tới câu này,  hiểu  ngay  là ông Hứa Chỉ  hãy còn ăn 

mặn, liền nghiêm mặt, quở trách:  “Thật là tệ! Bậc đại thông gia như vậy mà vẫn chưa lấy 

 thân làm gương ăn chay thì làm sao cảm hóa được người khác?”  Cư sĩ không giận mà 

còn  tâm  phục,  khẩu  phục,  hôm  sau  dâng  thư  xin  biên  tập tiếp  bộ  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền 

Lục. 

54 Phàm lệ : Những quy định, cách trình bày được áp dụng cho một tác phẩm. 

55 Khoáng Viên gọi đủ là Khoáng Viên Tạp Chí do Ngô Trần Diễm soạn vào thời Đồng 

Trị  nhà Thanh.  Quái Viên  là tác phẩm  của Tiền  Hy Ngôn soạn  vào đời Minh.  Hữu Đài 

Tiên Quán Bút Ký là tác phẩm của Du Việt được soạn dưới thời Đạo Quang nhà Thanh. 



56 Sát trần: Số lượng vi trần trong một sát-độ (ksetra: Một cõi Phật). 

57 Kiền chùy (Ghanta): Chỉ chung những pháp khí dùng trong nhà Phật làm hiệu lệnh như 

chuông, trống, khánh, mõ v.v... Ý nghĩa nguyên thủy của chữ này chỉ có nghĩa là chuông. 

58 Nữ chân là nói gọn của Nữ Chân Nhân, chỉ tiên nữ, thánh nữ hay thánh mẫu trong Đạo 

Giáo. 

59 Xương bồ (Sweet Flag, có tên khoa học là Acorus Calamus) là một loài cỏ mọc trong 

nước, lá hẹp và dài, có mùi thơm, thường nở hoa màu vàng vào giữa Hạ. Do có mùi thơm 

dễ chịu, nó thường được dùng làm hương liệu và chữa nhiều bệnh tật. Đạo giáo gán cho 

Xương Bồ rất nhiều công năng nên trong tết Đoan Ngọ người ta vẫn hái Xương Bồ và lá 

Ngải đem ngâm rượu uống nhằm trừ độc khí. Xương Bồ có chứa chất gây nghiện và tạo 

ảo giác nếu dùng với liều cao; có lẽ vì thế Đạo Giáo mới gán cho nó nhiều tác dụng thần 

kỳ. 

60 Theo truyền thuyết của Đạo Giáo, An Kỳ Sinh tên thật là An Kỳ, người xứ Lang Nha, 

sống vào thời Tần - Hán tại Đông Hải. Họ cho rằng Đạo giáo được sáng lập bởi Lão Tử 

và  Hoàng  Đế,  truyền  cho  Hà  Thượng  Trượng  Nhân,  An  Kỳ  Sinh  là  học  trò  của  Hà 

Thượng.  An  Kỳ Sinh dạy cho Mao Hấp,  Mao Hấp dạy cho Nhạc Hà v.v...  Người ta tin 

An  Kỳ  Sinh  tu tiên  ở  nhiều  nơi.  Thậm  chí  núi  Yên  Tử  ở  Đông  Triều,  Việt  Nam,  cũng 

được coi là nơi An Kỳ Sinh từng tu tiên. 

61 Thông thường,  Kim  Khuyết có nghĩa  là cung điện  nơi  vua  ở, nhưng theo Đạo Giáo, 

Kim  Khuyết là  một trong hai cung điện của Ngọc Hoàng Thượng Đế trên tầng trời Đại 

La. 

62 Đây là sự đồn đại sai lầm trong dân gian Trung Hoa. Do họ thấy Bồ Tát thường có hình 

tượng người nữ, nên cứ nghĩ Bồ Tát là nữ nhân. Khi Bồ Tát hiện thân Diện Nhiên thì dù 

có biến  hiện tướng  hung dữ,  vẫn không giấu được  thân phận  nữ  nhân  nên tai phải  mới 

đeo vòng, chân phải còn mặc quần của phụ nữ. 

63  Nhân  Trung  Tôn:  Đấng  tôn  quý  nhất  trong  loài  người,  một  mỹ  hiệu 

của Phật. 

64 Ngọa cụ: Nói chung, ngọa cụ (tọa cụ) là những thứ để trải ra nằm; còn nói riêng thì là 

tấm Ni-sư-đàn (Nisīdana, tọa cụ) của chư Tăng, là một tấm trải để ngồi hay nằm với mục 

đích tránh các  loại côn trùng bò lên cắn chích thân thể và giữ cho ba  y khỏi bị  lấm dơ. 

Giống  như  ba  y, tọa cụ chỉ dùng  hoại sắc,  tức  những  màu úa.  Tọa cụ thường  may  như 

một tấm chăn to, dùng vải cũ viền quanh mép,  may thành hai ba lớp, hay được chế từ y 

cũ. Theo luật định, kích thước của tọa cụ dài chừng 4 thước tám tấc, rộng ba thước sáu 

tấc (thước Tàu). Tuy thế, khi đạo Phật truyền xuống Nam Ấn, chư Tăng thường dùng tọa 

cụ vắt vai, như khi đi khất thực hoặc bố-tát (tụng giới), chư Tăng sĩ Tích Lan, Thái Lan 

hiện nay vẫn khoác chéo tọa cụ lên vai, rồi dùng đai lưng buộc lại. 

65 Bổn Tế có thể hiểu theo nhiều nghĩa:  

1. Lý Thể tuyệt đối bình đẳng, tức là tên gọi khác của Niết Bàn. Hiểu theo nghĩa này thì 

Bổn  Tế  còn  gọi  là  Chân  Tế,  Chân  Thật  Tế,  Chân  Như  hay  Thật  Tế.  Viên  Giác  Kinh 

giảng:  “Bình đẳng bổn tế, viên mãn mười phương”. 

2. Đồng nghĩa với Tiền Tế, tức trạng thái sẵn có trong quá khứ. Nghĩa này không thể áp 

dụng cho ngữ cảnh trong đoạn văn này được. 

3. Bổn Tế: Căn nguyên, căn bản của chân lý, vạn vật. Trung Quán Luận Sớ, quyển sáu: 

 “Bổn Tế là chỗ khởi nguồn của Nhân và Pháp”. 



66 Chúng tôi dịch câu này theo cách diễn giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ trong bài Sơ 

Ư  Văn Trung  Lưu Nhập Vong Sở.  Chữ  “nhập  lưu” được pháp  sư Viên  Anh giảng  như 

sau:  “Nhập lưu là tương phản với “xuất lưu”. Xuất lưu là tánh nghe thay vì quán chiếu 

 thanh trần hư huyễn, lại rong ruổi theo thanh trần, đánh mất bản thể thanh tịnh của tánh 

 nghe. Nay ‘nhập lưu’ là dùng Quán Trí để nhập, lấy tai làm Sở Nhập, xoay chuyển căn 

 tai để quán chiếu chân tánh”. 

67 Câu  này khá phức tạp,  khó thể dịch cho xuông  nên chúng tôi  xin  dẫn  lời  giảng  của 

pháp sư Viên Anh trong bộ Đại Phật Đảnh Thủ Lăng Nghiêm Kinh Giảng Nghĩa như sau: 

 “Giác chính là hai thứ giác (Bổn Giác và Thỉ Giác) sẵn có trong tánh, là chỗ nương tựa 

 của  Chân.  Chân  Giác  chẳng  phải  là  cảnh  được  nhận  biết,  hiểu  rõ,  bởi  nó  sẵn  có  diệu 

 minh,  chẳng  thể  coi  là  Năng  hay  Sở  được.  Nếu  cứ  muốn  thêm  sự  hiểu  rõ  vào  Giác  thì 

 diệu minh sẽ dần dần biến thành vô minh của năng minh, biến chân giác thành vọng giác 

 là đối tượng nhận biết của minh. Chữ Minh trong ‘nhân minh’ là vô minh, chữ Sở trong 

 ‘lập sở’ là nghiệp tướng’, chẳng thể hiểu là cảnh giới được” . Do lời giải thích này quá cô 

đọng, chúng tôi xin phép được diễn giải lần nữa theo ngu kiến như sau: “Giác trong câu 

‘giác phi sở minh’ là diệu giác, tức sự giác ngộ nơi chân tánh của ta, còn ‘sở minh’ là đối 

tượng được nhận biết, được hiểu rõ bởi cái tâm. Hễ nói đến Sở thì phải có Năng, tức là có 

chủ thể nhận biết (Năng) và đối tượng được nhận biết (Sở), đấy chính là trở thành đối đãi, 

không còn phải là sự giác ngộ tuyệt đối ‘tuy tịch mà chiếu, chiếu nhưng thường tịch’ nữa, 

nên Giác chẳng phải là Sở Minh (tức là cái Giác ấy không có phân biệt, đối đãi, không 

thấy có đối tượng được nhận biết bởi tánh Giác, cho nên không có Sở Minh). Do Giác ở 

đây  là  Diệu  Giác,  tức  là  Chân  Tánh,  Chân  Tánh  có  khả  năng  nhận  biết  rõ  ràng  sự  vật 

đúng như thật nhưng không chấp trước vào cảnh (nên cưỡng gọi là Diệu Minh). Nếu ta 

chấp có cảnh để  nhận  biết,  tức  là  chấp  ngoài tâm có cảnh,  ngoài cảnh có tâm,  có phân 

biệt,  đối  đãi,  tức  là  có  “sở  minh”,  hay  nói  cách  khác,  có  đối  tượng  được  nhận  biết  bởi 

Diệu Minh, thì Diệu Minh không còn là Diệu Minh nữa, mà đã trở thành Vô Minh, vì rớt 

trong phân biệt, chấp trước, vọng tưởng. Vì thế, Phật nhấn mạnh  “Giác chẳng phải là Sở 

 Minh”  tức là diệu giác không  hề rớt trong đối đãi, phân  biệt. Câu thứ hai:   “Nhân minh 

 lập  Sở”   thì  Minh  này  chính  là  vô  minh,  không  còn  là  diệu  minh  nữa,  do  có  thấy  đối 

tượng được nhận biết. Do vô minh nên khởi lên đủ thứ phân biệt, chấp trước, do vậy mới 

có đối tượng chủ quan (Năng) và khách quan (Sở). 

68 Chúng tôi dịch và diễn giải câu này theo sách Đại Phật Đảnh Thủ Lăng Nghiêm Kinh 

Giảng Nghĩa của pháp sư Viên Anh. 

69 Khô tịch: Tịch là nói về bản thể của chân tâm: Trong lặng, bất biến, giống như gương 

sáng rỗng ranh, chẳng dính mắc vật gì. Do chấp vào sự tịch tĩnh ấy, không thể hiện khả 

năng bất biến tùy duyên nên gọi là Khô Tịch. 

70  Kiến  Phần:  Khả  năng  thấy,  chỉ  chung  cho  sự  nhận  biết  của  tâm.  Tướng  Phần:  Đối 

tượng được nhận biết của Căn. 

71 Trần tướng : Tướng trạng của Lục Trần (sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp). Bản thể của 

những  thứ  này  là  Không,  nhưng  qua  lăng  kính  ý  thức  nơi  vọng  tâm,  chúng  trở  thành 

phiền não dụ hoặc, che lấp chân tâm nên gọi là Trần (bụi bặm). Đến khi những phiền não 

nơi các Căn (kinh gọi là Căn Kết) bị trừ, tức là dùng chân tâm để nhận biết bản thể của 

sáu trần, không còn dùng Thức nữa, thì chúng nó không còn làm duyên để phiền não nẩy 

sanh, nên mới nói là  “trần tướng tự diệt”.  Lúc đó, Lục Trần sẽ được gọi là Lục Cảnh. 



72 Trong bộ Lăng Nghiêm  Kinh Giảng Nghĩa,  pháp sư Viên  Anh giảng:  “Chữ Tự Tâm 

 trong câu này chỉ  vọng tâm trong cái thân  Ngũ  Uẩn,  tức là  cái tâm mang ý thức phân 

 biệt.  Nếu như do cái năng kiến của vọng tâm mà chấp trước vào cảnh  sở kiến,  cho nó 

 chẳng phải là huyễn thì cái chẳng phải là huyễn ấy cũng trở thành huyễn”. 

73 Do Nhân  Không  và Pháp  Không  vốn  là điều  sẵn có trong chân tâm, nên gọi  là Câu 

Không (cái Không vốn sẵn có), nhưng do vô minh chấp trước nên mới có Ngã Chấp và 

Pháp Chấp. Khi Ngã Chấp và Pháp Chấp đã diệt thì hai thứ Không này tự nhiên hiện tiền 

nên bảo là ‘chẳng sanh’. 

74 Do Đạo Gia không hiểu được chân tướng của sự vật, coi Đạo là một cái gì u huyền, xa 

vời, không thể hình dung nhận biết được nên mới diễn tả Đạo là  ‘hôn hôn, mặc mặc’. Sự 

diễn giải, cảm nhận ấy vẫn là do ý tưởng suy lường, gần như cảnh giới Phi Tưởng Phi Vô 

Tưởng,  tức  là  vẫn thuộc về Pháp Trần (đối tượng nhận  biết của  ý thức)  nên kinh  Lăng 

Nghiêm gọi cảnh giới đó là “pháp trần phân biệt ảnh sự”. 

75 Pháp sư Huệ Không giảng : Trong đoạn này, ngài Vĩnh Gia nói về cách tu Chỉ Quán. 

 “Tịch  tịnh”   là trạng thái tâm không  còn  hết thảy vọng tưởng,  do vọng tưởng đã  bị sức 

quán chiếu phá trừ sạch. Tuy thế, ta vẫn còn có tri giác, có thần thức, có giác tánh, nhận 

biết sự vật đúng như bản chất của chúng, khả năng đó gọi là  “tinh tinh” . Như vậy, nhận 

biết sự vật rõ ràng không phân biệt, không chấp trước, trong tâm không lưu lại bóng dáng 

trần cảnh thì đó là đúng, tu tập không sai nên  mới  nói  “tinh  tinh  tịch tịch thị”  (hay  nói 

cách khác là  “chiếu mà tịch” ). Nếu không thể nhận biết sự vật, chỉ đắm chấp nơi tịch tịch 

thì đã tu tập sai (ta thường gọi là  “trầm không trệ tịch” ) thì là sai, nên mới nói  “vô ký tịch 

 tịch phi” . Tâm vắng lặng, không vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, nhưng vẫn có công 

năng thấu hiểu sự vật rõ ràng (nói cách khác là  “tịch nhưng chiếu” ) thì là đúng nên mới 

nói  “tịch tịch tinh tinh thị”.  Nếu hiểu biết phát sanh từ cái tâm loạn tưởng thì là sai, nên 

mới nói  “loạn tưởng tinh tinh phi”. 

76 Nguyên văn  “dương diệm”  (mirage) là một loại ảo ảnh. Khi trời nắng gắt, những chỗ 

bị nắng chiếu xuống, nhìn xa trông lấp loáng như nước thì gọi là “dương diệm”. 

77 Phạm Chí (Brahmacarin) có nghĩa là “có chí hướng cầu sanh lên cõi trời của Đại Phạm 

Vương”, được sử dụng với hai nghĩa: 

1. Chữ Phạm (Brahma) chỉ hàng Bà La Môn như phần nói về ngoại đạo trong sách Phiên 

Dịch  Danh  Nghĩa  Tập  đã  giảng:   “Chủng  tánh  Bà  La  Môn  tự  xưng  là  từ  miệng  Phạm 

 Thiên sanh ra, cao quý nhất trong bốn chủng tánh, riêng dùng chữ Phạm để đặt tên cho 

 chủng tánh  của mình. Chỉ riêng năm xứ Thiên  Trúc có chủng tánh này,  các nước khác 

 không có. Chữ Phạm Chí dùng trong các kinh có cùng ý nghĩa với danh từ này”.   

2.  Phạm  Chí  là  tiếng  gọi  chung  những  hàng  ngoại  đạo  xuất  gia  ở  Ấn  Độ.  Đại  Trí  Độ 

Luận,  quyển 56 giảng:   “Phạm Chí là  hết thảy ngoại  đạo xuất gia. Nếu có kẻ nào vâng 

 thờ pháp của bọn họ thì cũng gọi là Phạm Chí”. 

78  Thôi  thăng  (推升):  Đây  là  từ  ngữ  được  dùng  bởi  đại  sư  Thanh  Lương  trong  Hoa 

Nghiêm Kinh Sớ khi viết khoa phán nhằm phân chia mỗi chương tham học của Thiện Tài 

đồng tử thành các tiểu đoạn.  “Thôi thăng”  là sau khi mỗi vị thiện hữu đã dạy cho Thiện 

Tài hiểu biết cảnh giới của pháp môn do chính mình tu học, bèn nói “ta chỉ biết một pháp 

môn, không thể biết trọn hết Bồ Tát hạnh. Vị thiện hữu kế tiếp tốt đẹp hơn ta, sẽ dạy cho 

ngươi biết rõ về Bồ Tát hạnh” (đó gọi là Thôi, tức đề cao) với ngụ ý là thể hiện ý khiêm 



hư, đề cao cảnh giới của địa vị kế tiếp nhằm thúc đẩy Thiện Tài dũng mãnh tu tập, tiến 

lên địa vị cao hơn (Thăng) trong năm mươi hai địa vị Bồ Tát. 

79 Tông ở đây là giáo nghĩa chủ yếu, chánh yếu của một bộ kinh. 

80 Xin lưu ý đây cũng là sự thị hiện nhằm dạy pháp, chứ không phải thật sự đức Quán 

Thế Âm Bồ Tát chưa chứng Thập Địa, vẫn còn thuộc địa vị Tùy Thuận Nhất Thiết Chúng 

Sanh Hồi Hướng. 

81 Cây to nhất trong các cây xung quanh thì được tôn là “thụ vương” (cây vua, cây chúa). 

82 Thệ Đa  lâm  (Jetavāna), thường được  biết dưới  danh  xưng phổ  biến  hơn  là  Kỳ Viên 

hoặc Kỳ Hoàn tịnh xá. Khu rừng này vốn là hoa viên của thái tử Kỳ Đà (Jetakumāra) do 

ông Cấp Cô Độc (Anāthapindika)  dâng cúng.  Trong các kinh Đại Thừa  thường gọi khu 

rừng này là Kỳ Thọ Cấp Cô Độc Viên (Jetavane Anāthapindikassa ārāma). 

83  Thập  Bát  Giới  là  sáu  căn  (mắt,  tai,  mũi,  lưỡi,  thân,  ý)  phối  hợp  với  sáu  trần  (Sắc, 

Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp) và sáu thức. Mười tám giới biểu thị toàn bộ sự nhận thức 

của con  người đối  với  hiện tượng  và sự  vật chung quanh. Do vậy, ta có  nhãn giới,  nhĩ 

giới, tỷ giới, cho đến  ý giới, sắc giới cho đến pháp giới,  nhãn thức giới cho đến  ý thức 

giới.  Dùng  trí  huệ  Bát  Nhã  để  quán  chiếu,  mười  tám  giới  này  chỉ  là  phân  biệt,  vọng 

tưởng, chấp trước tạo ra, bản tánh của chúng là Không, cho nên Tâm Kinh mới bảo  “vô 

 nhãn giới, nãi chí vô ý thức giới” (không có nhãn giới, cho đến không có ý thức giới). 

84 Śāri là một loại chim, thường được dịch là Thu Lộ, cặp mắt rất đẹp và trong vắt. Phong 

tục Ấn Độ thời ấy hay gọi tên con theo tên mẹ. Mẹ của ngài Xá Lợi Phất tên là Śāri nên 

Ngài được gọi là Śāriputra (con của bà Xá Lợi, con bà Thu Lộ). 

85 Vua Ba Tư Nặc (Prasenajit, dịch nghĩa là Thắng Quân, hay Thắng Quang) là vua nước 

Kiều Tát La (Kosala), thuộc vương triều Aiksvāka, là một vị cư sĩ hộ pháp nổi tiếng thời 

ấy.  Thoạt đầu,  vua không tin Phật,  do thấy trưởng giả  Cấp Cô Độc (Tu Đạt Đa)  không 

tiếc  của  trải  vàng  để  mua  bằng  được  rừng  Thệ  Đa  dâng  lên  Phật  làm  tinh  xá,  vua  bèn 

thống lãnh các đại thần đến thăm Phật. Vua đến tinh xá với vẻ hống hách ta là chủ một 

nước, coi Phật như một tu sĩ khổ hạnh toan đến kiếm chác lợi dưỡng trong xứ Kiều Tát 

La, huênh hoang nói: “Ta nghe nói có một vị đại giác ngộ tên là Phật Đà, nhưng ta không 

hiểu! Có nhiều người tu hành khổ hạnh trong núi sâu rừng thẳm mấy chục năm cho đến 

khi già lụm cụm vẫn chưa giác ngộ, làm sao người trẻ tuổi này lại giác ngộ cho được?” 

Đức Phật ngồi yên trong thất, trả lời:  “Đại Vương! Đa số khinh người trẻ tuổi, nhưng thế 

 gian có bốn sự không thể coi thường. Một là vương tử trẻ tuổi, hai là rồng con mới sanh, 

 ba là đốm lửa nhỏ tí, bốn là tăng lữ trẻ tuổi. Vương tử tuy nhỏ mai sau cũng là vua một 

 nước, rồng con rồi sẽ trưởng thành, phun mưa vẫy gió, đốm lửa nhỏ tí cũng đốt cháy cả 

 cánh đồng,  tăng  lữ trẻ tuổi  chỉ  cần vâng giữ đạo nghiệp,  sẵn lòng  cứu độ  chúng sanh, 

 chẳng  phân  biệt  đều  có  thể  chứng  vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác.  Chớ  nên  ác 

 khẩu, kẻo mắc tội chướng” . Vua nghe nói, ngỡ ngàng nín lặng, vì từ trước đến nay, chưa 

ai dám cãi vua. Phật lại từ tốn thuyết pháp khiến cho vua giải ngộ, chí thành quy hướng, 

thề trọn đời ủng hộ Tam Bảo. 

86 Bốn mươi hai tự mẫu này chính là bốn mươi hai chữ cái trong một loại tiếng Phạn cổ, 

gọi  là  Tất  Đàm  (Siddham).  Ba  kinh  Bát  Nhã,  Niết  Bàn  và  Hoa  Nghiêm  đều  giảng  về 

những pháp, những ý nghĩa được biểu thị bởi bốn mươi hai chữ ấy. Phật môn Trung Hoa 

có riêng  một nghi thức  xướng tụng  bốn  mươi  hai  chữ  này,  gọi  là Hoa Nghiêm Tự  Mẫu 

Xướng Tụng (theo ngu ý, tại Việt Nam thuở trước cũng có nhiều nơi tụng đọc nghi thức 



này  vì  nhà  xuất  bản  Sen  Vàng  có  in  nghi  thức  Hoa  Nghiêm  Tự  Mẫu  do  Hòa  Thượng 

Thiện Hoa phiên âm). 

87 Liên Hoa Bộ là một trong năm bộ của Kim Cang Giới (Phật Bộ, Liên Hoa Bộ, Bảo Bộ, 

Kim Cang Bộ, Yết Ma Bộ), hoặc một trong ba bộ của Thai Tạng Giới (Phật Bộ, Liên Hoa 

Bộ,  Kim  Cang  Bộ).  Nếu  hiểu  một  cách  nông  cạn  thì  trong  Thai  Tạng  Giới,  những  chú 

ngữ của Phật thuộc về Phật Bộ, chú ngữ của Bồ Tát thuộc Liên Hoa Bộ, chú ngữ của quỷ 

thần  thuộc  về  Kim  Cang  Bộ.  Hiểu  theo  Kim  Cang  Giới,  năm  bộ  chính  là  Ngũ  Trí  của 

Như Lai từ Đại Viên Kính Trí của Pháp Thân Tỳ Lô Giá Na Phật lưu xuất. Liên Hoa Bộ 

tượng trưng cho tâm Bồ Đề thanh tịnh sẵn có của chúng sanh, vừa tiêu biểu cho tâm đại 

bi của mười phương Như Lai. Dù bị lưu chuyển trong sanh tử, tâm Bồ Đề thanh tịnh sẵn 

có của chúng sanh vẫn chẳng hoen ố, như hoa sen mọc trong bùn nên gọi là Liên Hoa Bộ. 

Ở đây, cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh nói Quán Thế Âm Bồ Tát làm bộ chủ Liên Hoa Bộ là dựa theo 

quan điểm Thai Tạng Giới. Trong Thai Tạng Giới Mạn Đồ La, hai viện Quán Âm và viện 

Địa Tạng đều thuộc Liên Hoa Bộ, tôn Mã Đầu Quán Âm làm Bộ Chủ, Bạch Y Quán Âm 

làm Bộ Mẫu. Nếu nói theo Kim Cang Giới thì Liên Hoa Bộ Chủ là A Di Đà Phật, Kim 

Cang Pháp Ba La Mật Bồ Tát (Kim Cang mật hiệu của Quán Thế Âm Bồ Tát) là Bộ Mẫu. 

88 Na-dữu-đa là cách phiên âm khác của chữ Na-do-tha (Nayuta). Một Na-do-tha là một 

ngàn ức. 

89 Thập Nhất Diện Quán Âm (Ekādaśa Mukhānām Avalokiteśvara) là một trong sáu hóa 

thân  được  tôn  sùng  nhất  của  ngài  Quán  Âm.  Với  hóa  thân  này,  Ngài  đặc  biệt  cứu  vớt 

chúng  sanh  trong  loài  A  Tu  La,  ban  bố  lợi  ích  trừ  bệnh,  diệt tội,  tăng  phước  trong  đời 

hiện tại. Hiện thời, trong Đại Tạng có ba bộ kinh nói về hóa thân này là Thập Nhất Diện 

Quán  Âm Thần Chú  Kinh do ngài Da Xá Quật Đa dịch vào năm Bảo Định thứ 4 (564) 

đời Bắc Châu  và quyển thứ tư trong bộ Đà La Ni Tập  Kinh do ngài  A Địa Cù Đa dịch 

vào năm Vĩnh Huy thứ 4 (653) đời Đường. Ngài Huyền Trang cũng dịch Thập Nhất Diện 

Thần Chú Tâm Kinh vào năm Hiển Khánh nguyên niên (656) đời Đường. Thật ra, cả ba 

bản này đều là bản dịch khác nhau của một hội trong bộ Đại Kim Cang Đạo Tràng Kinh. 

Ngài Bất Không có dịch một nghi quỹ niệm tụng là Thập Nhất Diện Quán Tự Tại Bồ Tát 

Tâm Mật Ngôn Niệm Tụng Nghi Quỹ. Bản kinh này giảng rõ các nghi thức niệm tụng, 

kết  giới,  cách  vẽ  tượng,  các  phương  pháp  cúng  dường  v.v...  Theo  các  sớ  giải,  với  hóa 

thân  này,  Đại  Sĩ  có  mười  một  mặt,  mười  mặt  phía  dưới  được  xếp  thành  ba  tầng  tượng 

trưng cho mười phương và ba đời, đồng thời biểu thị Đại Sĩ đã vượt khỏi Thập Địa, một 

mặt trên cùng là mặt A Di Đà Phật, biểu thị Đại Sĩ đã thật sự chứng Phật quả. Thân tượng 

Thập  Nhất  Diện  có  nhiều  tay,  cầm  tịnh  bình,  cành  dương  liễu,  Nhật  Tinh  Ma  Ni,  bảo 

châu, chĩa ba, bảo bát, xâu chuỗi, dây quyến sách, hoa sen, gậy đầu lâu, kết các ấn như 

Thí Vô Úy, Dữ Nguyện v.v... Đa phần các tượng Thiên Thủ Thiên Nhãn được thờ hiện 

thời đã kết hợp giữa tượng ngàn mắt ngàn tay và Thập Nhất Diện này. 

90 Phần cốt tủy của một bài thần chú được gọi là Chú Tâm. Chẳng hạn phần lớn chú Lăng 

Nghiêm là danh xưng của chư Phật, Bồ Tát, chư thiên, quỷ thần, phần chính thức của bài 

chú bắt đầu bằng chữ Án (Om, Aum). 

91 Kinh này có tên gọi đầy đủ là Thỉnh Quán Thế Âm Bồ Tát Tiêu Phục Độc Hại Đà La 

Ni Chú Kinh (1 quyển), do cư sĩ Trúc Nan Đề (Pháp Hỷ) dịch vào thời Đông Tấn. 

92 Tỳ Xá Ly (Vaishali, Vesali, Visálá): Còn phiên âm là Duy Da Ly, là vương thành của 

thị tộc Licchavi (kinh thường gọi là “Ly Xa chủng tánh” hoặc “Ly Xa tộc tử”). Thành này 



được đặt tên theo vua Vishal của thời cổ Ấn Độ. Đức Phật giảng kinh ở đây khá  nhiều 

lần. Hội nghị kết tập kinh điển lần thứ hai cũng được tổ chức tại kinh thành này. Am La 

(Am Ba La, Yêm Ma La) chính là quả xoài. 

93 Dạ-xoa (Yaksha), còn phiên âm là Dược Xoa, dịch nghĩa là Tiệp Tật Quỷ (quỷ nhanh 

lẹ), Khinh Tiệp (nhẹ nhàng, nhanh chóng), Dũng Kiện (mạnh mẽ)  là một loài quỷ trong 

tám  bộ  quỷ  thần  (thiên  long  bát  bộ).  Loài  quỷ  này  dưới  quyền  thống  lãnh  của  Bắc 

Phương Tỳ Sa Môn thiên vương. Dạ-xoa thân hình đen đúa, mặt mũi hung ác, đầu không 

có tóc, tay cầm chĩa sắt, gồm ba loại: Địa hành dạ-xoa, hư không dạ-xoa và thiên dạ-xoa. 

Theo Đại Nhật Kinh Sớ, dưới quyền Tỳ Sa Môn thiên vương (Mật giáo thường được gọi 

là tài thần Kumbera – Câu Tỳ La), có tám vị Dạ Xoa đại tướng rất nhiệt tâm hộ trì Phật 

pháp. Tên của họ là Ma Ni Bạt Đà La (Bảo Hiền), Bố Lỗ Bạt Đà La (Mãn Hiền), Bán Chỉ 

Ca (Tán Chi đại tướng), Sa Đa Kỳ  Lý,  Hê  Ma Phược Đa,  Tỳ Sái  Ca,  A Tra Phạ Ca  và 

Bán Già La. 

94 Kỳ Bà (Jivakajiva), còn phiên âm là Kỳ Vực hoặc Thời Phược Ca, dịch nghĩa là Cố 

Hoạt hay Năng Hoạt (cứu  sống), ông  là con của  Bình Sa Vương (Tần  Bà Sa  La)  và  bà 

Nại Nữ, là một vị thần y nổi tiếng nhất Ấn Độ thời đức Phật. Trong Quán Kinh, chính Kỳ 

Bà đã can ngăn A Xà Thế đừng giết mẹ khi bà Vy Đề Hy lén lút đem thức ăn vào ngục để 

duy trì mạng sống của vua Tần Bà Sa La. 

95 Thế chủ: Các vị chúa tể trong cõi đời, chỉ chư thiên, chư thần quản lãnh, chẳng hạn như 

Tứ  Thiên  Vương,  Đao  Lợi  Thiên  Vương,  Đại  Phạm  Thiên  Vương,  Chủ  Dạ  Thần,  Chủ 

Hải Thần, Chủ Không Thần, Chủ Phong Thần v.v... 

96 Trong Đại Tạng, có rất nhiều bản kinh nói về Bất Không Quyến Sách Quán Âm như 

Bất Không Quyến Sách Chú Kinh do ngài Xà Na Quật Đa dịch vào đời Tùy, Bất Không 

Quyến Sách Tâm Chú Vương Kinh do ngài Bảo Tư Duy dịch vào đời Đường, Bất Không 

Quyến  Sách  Thần  Biến  Chân  Ngôn  Kinh  do  ngài  Bồ  Đề  Lưu  Chi  dịch  cũng  vào  đời 

Đường, Bất Không Quyến Sách Thần Chú Tâm Kinh do ngài Huyền Trang dịch vào đời 

Đường, Thánh Quán Tự Tại Bồ Tát Bất Không Vương Bí Mật Tâm Đà La Ni do ngài Thi 

Hộ  dịch  vào  đời  Tống  v.v...  Trong  các  bản  đó,  bản  Bất  Không  Quyến  Sách  Thần  Biến 

Chân Ngôn Kinh của ngài Bồ Đề Lưu Chi đầy đủ nhất. 

Bất Không Quyến Sách Quán Âm (Amogha-pasa Avalokiteśvara), còn gọi là Bất Không 

Quảng Đại  Minh Vương Quán Thế  Âm  Bồ Tát, hoặc Bất  Không Tất Địa Vương Quán 

Thế  Âm  Bồ  Tát,  mật  hiệu  là  Đẳng  Dẫn  Kim  Cang.  Bất  Không  có  nghĩa  là  “không  gì 

chẳng  thành  tựu”.  Dây  Quyến  Sách  vốn  là  sợi  dây  thừng  để  quăng  bắt  thú  của thợ  săn 

(gần giống như dây lasso của các chàng chăn bò ở châu Mỹ), hàm ý Bồ Tát dùng lòng từ 

bi trói lôi chúng sanh  lìa bỏ ác nghiệp, dẫn về chánh đạo. Bất Không Quán Âm Bồ Tát 

thường được tạc tượng đầu đội mão báu có hóa Phật đứng ở giữa mão, một mặt, bốn tay, 

vẻ mặt tươi cười, hai tay phía trên lần lượt cầm hoa sen và xâu chuỗi,  hai tay phía dưới 

kết ấn Thí Vô Úy, hoặc là một mặt ba mắt, cầm hoa sen, chĩa ba, dây Quyến Sách và kết 

ấn Thí Vô Úy, vai trái khoác da hươu, ngồi xếp bằng trên tòa sen. 

97 Trong Đại Tạng, cũng có rất nhiều bản kinh về chú Đại Bi như Thiên Nhãn Thiên Tý 

Quán Thế Âm Bồ Tát Đà La Ni Thần Chú (Trí Thông dịch), Thiên Thủ Thiên Nhãn Quán 

Thế  Âm  Bồ  Tát  Đà  La  Ni  Thân  Kinh  (Bồ  Đề  Lưu  Chí  dịch),  Thiên  Thủ  Thiên  Nhãn 

Quán Tự Tại Bồ Tát Quảng Đại Viên Mãn Vô Ngại Đại Bi Tâm Đà La Ni Chú Bản (Kim 

Cang Trí dịch), Kim Cang Đảnh Du Già Thiên Thủ Thiên Nhãn Quán Tự Tại Bồ Tát Tu 

Hành  Nghi Quỹ (Bất Không dịch)  v.v...  Bản đầy đủ và gãy gọn  nhất  là  bản Thiên Thủ 



Thiên Nhãn Quán Thế Âm Bồ Tát Quảng Đại Viên Mãn Đại Bi Tâm Đà La Ni Kinh do 

ngài Già Phạm Đạt Mạ dịch dưới đời Đường nên Hòa Thượng Thiền Tâm dùng bản này 

để dịch sang tiếng Việt. Thần chú Đại Bi được  lưu hành trong Phật môn hiện thời cũng 

dựa theo cách phiên âm trong bản dịch của ngài Già Phạm Đạt Mạ. 

98 Bốn mươi tay (đúng ra là bốn mươi hai tay) ở đây chính là bốn mươi cánh tay của Bồ 

Tát  được  nói  trong  kinh  Đại  Bi,  mỗi  cánh  tay  cầm  một  thứ  pháp  khí,  có  bài  thần  chú 

tương ứng  nhằm thỏa  một nguyện đặc  biệt của  hành  nhân, chẳng  hạn  như:  “Nếu muốn 

 vãng sanh thập phương Tịnh Độ thì hãy nên cầu nơi tay cầm hoa sen xanh, chú rằng: - 

 Án, phạ nhật ra, đạt ma, nĩnh la bát nạp ma, ốt bệ đa, bột đà vĩ sái dĩnh, sa phạ hạ”.   

99 Minh phi (Vidyā-rājñī): Minh (Vidyā) là một danh xưng khác của Đà La Ni. Do đà-la-

ni có công năng diệt trừ tối tăm phiền não nên gọi là Minh (sáng). Do có công năng tăng 

trưởng  hết  thảy  công  đức  nên  gọi  là  Phi  (Rājñī).  Đại  Nhật  Kinh  Sớ,  quyển  9,  giảng: 

 “Minh là đại huệ quang minh, Phi, tiếng Phạn là La Thệ (rājñī), là danh xưng giống cái 

 của  chữ  Vương  (Raja).  Phi  có  nghĩa  là  tam-muội,  tức  là  Đại  Bi  Thai  Tạng  tam-muội 

 vậy”.  Do Đà La Ni có công năng sanh trưởng hết thảy pháp công đức nên dùng Phi (nữ 

nhân) để biểu thị. Hơn nữa, trong Mật Giáo, trí huệ được coi là tĩnh, còn phương tiện là 

động,  cho  nên  dùng  nữ  để  biểu  trưng trí  huệ,  nam  biểu  trưng  phương  tiện.  Vì  thế,  mỗi 

một bài chú thường có minh vương và minh phi xuất hiện để biểu thị lực dụng trí và hạnh 

của chân tâm bổn giác cùng hành, cũng như biểu thị sự từ bi, nhu thuận cứu khổ của trí 

huệ. 

100 Trong một bài kinh dạy về thần chú trong Mật Tông, nhất là trong những kinh điển 

thuộc hệ thống Kim Cang Giới luôn gồm nhiều thần chú nhằm thể hiện lực dụng vô biên 

của bổn tôn (vị tôn thánh  nói ra  bài chú ấy),  ngoài chánh chú,  còn có tâm chú (chú cốt 

lõi), đảnh chú, nha chú, nhãn chú v.v... cũng như rất nhiều bài chú nhằm giúp cho hành 

giả thanh tịnh thân tâm, chánh tâm nhập định quán tưởng như chú kết giới, chú giáp trụ, 

chú sái tịnh v.v... 

101 Mười sáu vị Kim Cang Đại Bồ Tát là 1) Kim Cang Tát Đỏa (Phổ Hiền Bồ Tát, ngài 

còn có mật hiệu là Kim Cang Thủ) 2) Kim Cang Vương (Diệu Bất Không Vương Bồ Tát, 

còn có mật hiệu là Kim Cang Câu) 3)  Kim Cang Ái (Ma La Bồ Tát, vị này còn có mật 

hiệu  là  Kim  Cang  Cung)  4)  Kim  Cang  Hỷ  (Cực  Hỷ  Vương  Bồ  Tát)  5)  Kim  Cang  Bảo 

(Hư  Không  Tạng  Bồ  Tát)  6)  Kim  Cang  Quang  (Đại  Oai  Quang  Bồ  Tát)  7)  Kim  Cang 

Tràng  (Bảo  Tràng  Bồ  Tát)  8)  Kim  Cang  Tiếu  (Thường  Hoan  Hỷ  Căn  Bồ  Tát)  9)  Kim 

Cang Pháp (Quán Tự Tại Bồ Tát, còn có mật hiệu là Kim Cang Nhãn) 10) Kim Cang Lợi 

(Diệu Cát Tường, tức Văn Thù Bồ Tát, còn có mật hiệu là Kim Cang Huệ) 11) Kim Cang 

Nhân (Khởi Bình Đẳng Tâm Chuyển Pháp Luân Bồ Tát, mật hiệu là Kim Cang Trường) 

12) Kim Cang Ngữ (Vô Ngôn Bồ Tát) 13) Kim Cang Nghiệp (Nhất Thiết Như Lai Xảo 

Nghiệp Bồ Tát) 14) Kim Cang Hộ (Cực Nan Địch Tinh Tấn Bồ Tát, còn có mật hiệu là 

Kim  Cang  Từ  Hữu)  15)  Kim  Cang  Nha  (Tồi  Chư  Ma  Bồ  Tát,  còn  có  mật  hiệu  là  Kim 

Cang Bạo Nộ) 16) Kim Cang Quyền (Nhất Thiết Như Lai Quyền Bồ Tát). 

102 Tỳ Lô Giá Na Phật xuất sanh  bốn  vị  minh phi:  Kim Cang Hỷ  Hoan Đại Minh Phi, 

Kim  Cang  Man  Đại  Minh  Phi,  Kim  Cang  Diệu  Ca  Đại  Minh  Phi,  Kim  Cang  Vũ  Đại 

Minh  Phi.  A  Súc  Phật  xuất  sanh  Kim  Cang  Hương  Đại  Minh  Phi,  Bảo  Sanh  Phật  xuất 

sanh Kim Cang Hoa Đại Minh Phi, Quán Tự Tại Vương Phật xuất sanh Kim Cang Đăng 

Đại Minh Phi, Bất Không Thành Tựu Phật xuất sanh Kim Cang Đồ Hương Đại Minh Phi. 



103 Vị diệu  nữ  này  chính  là  Đa  La  Bồ Tát (Ārya Tārā), thường được dịch  nghĩa  là Độ 

Mẫu. Do thân chính của Ngài có màu xanh lá cây nên thường gọi là Lục Độ Mẫu. Từ vị 

Lục Độ Mẫu này lại xuất sanh ra 21 vị Độ Mẫu nữa. Mật Tông Tây Tạng đặc biệt sùng 

bái Đa La Bồ Tát, nhất là các vị Bạch Độ Mẫu, Hoàng Độ Mẫu và Xích Độ Mẫu. Mỗi 

một vị Độ Mẫu tượng trưng cho  một  khía cạnh đặc biệt trong sự cứu độ của Quán Thế 

Âm Bồ Tát, chẳng hạn như Bạch Độ Mẫu chuyên ban bố sự trường thọ, chữa trị bệnh tật 

và bình an. 

104 Theo như kinh chép,  Diệp Y Quán Tự  Tại Bồ Tát  (Parna-Savari)  có hình dạng như 

thiên  nữ,  trên đầu đội  mão báu,  trên  mão có Vô Lượng Thọ Phật ngồi.  Thân Bồ Tát có 

bốn tay, trang nghiêm bằng anh lạc, vòng vàng, xuyến vàng, cánh tay thứ nhất bên phải 

đặt ngang ngực cầm quả Cát Tường, cánh tay phải thứ hai kết ấn Thí Nguyện, cánh tay 

trái thứ nhất cầm búa, cánh tay trái thứ hai cầm dây Quyến Sách, ngồi trên hoa sen, ngang 

hông quấn y kết bằng lá cây (do vậy gọi là Diệp Y). 

105 Vị La Sát Vương này chính là Nhất Kế Tôn La Sát. Sở dĩ gọi là Nhất Kế (Ekajati: một 

búi tóc) vì tượng Ngài mang thân hình La Sát nữ, thân màu xanh pha sắc đen, hoặc nâu 

hồng, chỉ có một mắt ở chính giữa trán, miệng có một răng nanh chĩa ra ngoài, vểnh lên 

trên, tóc kết thành búi nhọn hoắt trên đỉnh đầu, đội mão năm nhánh, mình trần, chỉ có một 

vú  nằm chính giữa  ngực,  tay phải  nâng  xác  người, tay trái  cầm tim của Ma  và  xác sói, 

khoác da người, vận quần da hổ, cổ đeo chuỗi tràng hạt làm bằng năm mươi ba đầu người 

còn tươi,  một chân co, một chân duỗi, đứng trên xác người đặt trên tòa hoa sen (những 

điều  này  đều  nhằm  biểu  thị  pháp;  chẳng  hạn  năm  mươi  ba  đầu  người  còn  tươi  tượng 

trưng cho năm  mươi  ba Tâm Sở,  đầu  người còn tươi tượng trưng cho vận dụng tâm sở 

một cách hoạt bát, uyển chuyển. Sợ quá rườm rà nên không sao chép vào đây). 

106 Mã Đầu Quán Âm (Hayagriva ) còn gọi là Mã Đầu Minh Vương, Mã Đầu Kim Cang 

Minh Vương, hoặc Sư Tử Vô Úy Quán Thế Âm, là một hóa thân của Quán Thế Âm Bồ 

Tát khi nói ra  bài chú Ha Gia Yết Lị Bà. Theo Phật Học Đại Từ  Điển, trên đầu của Bồ 

Tát có hình đầu ngựa nhằm biểu thị Chuyển Luân Thánh Vương có bảo mã có thể du hóa 

khắp nơi tự tại, xuất nhập biển sanh tử vô ngại. Đầu ngựa còn biểu thị sự ăn nuốt vô minh 

trọng chướng một cách vô ngại. Đại Nhật Kinh Sớ, quyển 5, viết:  “Ha Da Yết Lị Bà, dịch 

 là Mã Đầu, thân màu chẳng phải vàng, chẳng phải đỏ, như màu mặt trời vừa mới mọc, 

 dùng  hoa  sen  màu  trắng  làm  anh  lạc  để  trang  nghiêm  thân.  Khắp  thân  tuôn  lửa  mạnh 

 hừng hực, chói ngời như tràng hoa, móng tay dài bén, hai nanh chĩa ngược lên trên, tóc 

 trên đầu trông như bờm sư tử, hiện tướng cực phẫn nộ. Đây chính là Phẫn Nộ Trì Minh 

 Vương của Liên Hoa Bộ” . Ngài hiện thân phẫn nộ nhằm hàng phục những kẻ tâm sân nộ, 

cống cao, ngã mạn, cũng như trấn nhiếp những thiên ma toan phá hoại Phật pháp. 

107 Thiên Chuyển Quán Âm là danh hiệu gọi theo tên bộ kinh Thiên Chuyển Đà La Ni 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  Chú  Kinh  do  ngài  Trí  Thông  dịch  vào  đời  Đường  (ngài  Huyền 

Trang cũng dịch bài chú này trong Chú Ngũ Thủ Kinh, một tên gọi khác của kinh này là 

Năng  Diệt  Chúng  Tội  Thiên  Chuyển  Đà  La  Ni  Kinh).  Theo  như  kinh  văn:   “Nghiệp 

 chướng tụ tập trong ngàn kiếp, nhất thời niệm tụng đều tiêu diệt sạch, đạt được thiện căn 

 của một ngàn đức Phật tụ tập, vượt khỏi giới hạn lưu chuyển sanh lão bệnh tử trong ngàn 

 kiếp. Sau khi bỏ thân liền thấy một ngàn vị Chuyển Luân Thánh Vương”. 

108 Bài kinh  này  có tên đầy đủ  là  Quán Thế  Âm  Bồ Tát Đắc Đại Thế  Bồ Tát Thọ Ký 

Kinh, 1 quyển, do ngài Đàm Vô Kiệt dịch vào thời Lưu Tống. 



109 Nguyên văn chép đoạn này là  “tứ thập ức Bồ Tát” , vậy thì tại sao đến đoạn sau lại nói 

là tám mươi ức. Kiểm trong chánh kinh, chúng tôi thấy vì lời kinh trong lời tụng và chú 

giải của cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh đã bị trích lược dễ gây hiểu lầm. Theo chánh kinh, Quán Thế 

Âm, Đại Thế Chí, mỗi vị có bốn mươi ức Bồ Tát  làm quyến thuộc. Do vậy, có đến tám 

mươi ức Bồ Tát theo hai Ngài đến thế giới Sa Bà. 

110 Hoa bình: Cái bình đẹp lộng lẫy, rực rỡ. 

111 Giữa lòng bàn tay và bàn chân của đức Phật có hình bánh xe ngàn căm. 

112 Không rõ thời ấy, những thứ này được dùng theo nghĩa nào, chứ nếu căn cứ theo hiện 

thời  thì  Lạc  chính  là  lớp  kem  sữa,  váng  sữa,  ngưng  đọng  khi  đem  thắng  (cô  đặc)  sữa, 

hoặc sữa chế thành gia-ua (yogurt). Sanh Tô là phần chất béo của sữa kết đông lại, Thục 

Tô là Sanh Tô đã khử nước, còn Đề Hồ chính là phó-mát (cheese). 

113 Hàng Bố nói đầy đủ là Thứ Đệ Hàng Bố Môn. Hàng là Hàng Liệt (để theo từng dãy), 

Bố là Bố Trí (xếp đặt). Đây là một thuật ngữ nhằm diễn tả từng giai đoạn địa vị tu tập của 

Bồ Tát từ lúc sơ phát tâm cho đến khi chứng được Phật Quả. Hàng Bố đối lập với Viên 

Dung. Theo ngài Thanh Lương, từ địa vị Bồ Tát tiến đến Phật quả gồm hai môn:  

1) Sơ Hậu Tương Tức (đầu tiên và sau rốt không sai, không khác): Nghĩa là lúc mới phát 

tâm thì đã thành Chánh Giác (đây là nói trên mặt Lý, giống như Lý Tức Phật trong tông 

Thiên Thai). Đó gọi là Viên Dung Môn. 

2) Sơ Hậu Thứ Đệ (Đầu tiên và sau rốt theo thứ tự): Tức là năm mươi hai địa vị tu chứng 

từ Thập Tín, Thập Trụ… cho đến địa vị Đẳng Giác (Thập Tín chưa được kể là Pháp Thân 

đại  sĩ,  nên thường  nói  là  bốn  mươi  mốt địa  vị Pháp Thân đại  sĩ,  tức  là  những địa  vị từ 

Thập Trụ cho đến Đẳng Giác Bồ Tát). Phải theo thứ tự mà lần lượt tấn tu nên gọi là Hàng 

Bố Môn. 

114 Trong bộ Đại Phật Đảnh Thủ Lăng Nghiêm Kinh Giảng Nghĩa, pháp sư Viên Anh đã 

giảng như sau:  “Câu này nói về sự tự tu: Do phép quán của tôi chẳng lấy âm thanh làm 

 đối tượng để quán. Chữ Quán trong câu thứ hai chính là nói về trí Năng Quán. Nghĩa là 

 trí quang chẳng chiếu ra ngoài, nên nói ‘chẳng tự quán âm thanh của thế gian’. Do vậy, 

 câu thứ nhất là lìa khỏi trần cảnh, câu dưới là nói về chiếu tánh, trái trần, hiệp giác”. 

115 Ý nói: Thời gian hư huyễn trôi qua rất nhanh, chẳng mấy chốc đã hết tuổi thọ. 

116 Ốc môn: An trụ nơi địa vị đã tu hành để đạt đến giống như ở yên trong nhà (Ốc) nên 

gọi là Ốc môn. 

Viên  lâm  du  hý  địa  môn:  Tu  hành  thành  tựu  xong,  liền  đạt  đến  địa  vị  giáo  hóa.  Do  sự 

giáo hóa ấy, nhằm tùy thuận cơ nghi bèn biến hiện thân hình hoặc thị hiện các hạnh nhằm 

chiết phục chúng sanh nên gọi là Du Hý (vui chơi). 

117 Trí tướng quang minh: Thân do trí huệ kết thành, quang minh sáng ngời. 

118  Xa  Ma  Tha  (Samatha)  là  Chỉ,  tức  một trong  hai  môn  tu  tập  của  Chỉ  Quán.  Chỉ  có 

nghĩa  là  dứt  hết thảy  vọng  niệm  và  ngoại  duyên,  chuyên  chú  nơi  một  đối  tượng  Thiền 

Định hòng đắc Định, Chỉ thuộc về Định, còn Quán thuộc về Huệ. Chỉ Quán chính là Định 

Huệ song tu. 

119 Phân Đà Lợi (Pundarīka) là hoa sen trắng. 

120 Ca Chiên Diên ở đây gọi đủ tên là Ca La Câu Ca Chiên Diên (Pakudha Kaccayana, 

còn phiên âm  là Già Câu La Ca Chiên Diên, hoặc Bạt Hưu Ca Chiên,  hoặc Bà Phù Đà 

Già Chiên Na), không phải là ngài Ca Chiên Diên (Katyana) đại đệ tử của đức Phật, mà 

là một trong lục sư ngoại đạo thường được nhắc tới trong kinh A Hàm và Niết Bàn. Còn 

Tỳ Đa La Chi Tử (Sanjaya Belatthiputta, còn dịch là San Sa Dạ Tỳ La Chi Tử, hoặc Tiên 



Xa Na Tỳ La Chi Tử, hoặc Tát Nhã Tỳ Đa La Chi Tử) cũng là một trong sáu vị lục sư 

ngoại đạo (tức là sáu “đại tông sư” của sáu trường phái triết học ngoại đạo thời ấy). Cả 

hai ông này đều chủ trương không nhân quả, tin theo thuyết Đoạn Diệt. 

121 Nguyên văn “phương bào” (方袍), tên gọi khác của y ca-sa. 

122 Thừa Chỉ: Theo quy chế thời Đường - Tống, có chức quan Hàn Lâm Học Sĩ Thừa Chỉ, 

chuyên giữ vai trò cố vấn cho nhà vua cũng như biên soạn các mệnh lệnh quan trọng hay 

bàn định những chánh sự quan trọng. 

123  Tam  Hàn  chính  là  ba  vương  quốc  cổ  trên  bán  đảo  Đại  Hàn,  tức  là  Cao  Câu  Ly 

(Koguryo), Bách Tế (Paekje) và Tân La (Silla). 

124 Thái Úy là một chức quan đã có từ thời Tây Hán, hợp với Thừa Tướng và Ngự Sử Đại 

Phu  gọi  là  Tam  Công.  Chức  Thái  Úy  thường  chỉ  được  phong  khi  quốc  gia  có  chuyện 

động binh lớn vì Thái Úy nắm vai trò tổng tư lệnh trong quân đội. Thời Hán Vũ Đế, chức 

Thái Úy gọi là Đại Tư Mã, đến các đời sau bèn đổi trở lại là Thái Úy. Đời Tống, trong 

dân gian quen gọi những quan võ cao cấp nhất tại địa phương là Thái Úy nên ông Phạm 

Thái Úy đã nói ở đây có lẽ chỉ là một võ quan cao cấp tại một huyện, một phủ mà thôi! 

125 Ngự Sử Trung Thừa là chức quan đã có từ thời Tần, chức vụ thấp hơn Ngự Sử Đại 

Phu, quản lãnh các thứ sử và thị ngự sứ, chuyên lo việc giám sát, đàn hặc các quan, kiêm 

xét duyệt các văn thư hành chánh nhằm đảm bảo các quan làm việc theo đúng thể chế của 

triều  đình.  Thông  thường,  nếu  khuyết  chức  Ngự  Sử  Đại  Phu,  Ngự  Sử  Trung  Thừa  sẽ 

kiêm nhiệm chức trưởng quan của Ngự Sử Đài. 

126 Tập Hiền Học Sĩ là một chức quan của Tập Hiền Viện (còn gọi là Tập Hiền Thư Viện, 

hoặc Tập Hiền Điện Thư Viện). Tập Hiền Viện là nơi lưu trữ các sách vở, tài liệu nhiều 

đời của một triều đại. Tùy theo triều đại mà có thể có những danh xưng khác như Thiên 

Lộc Các, Văn Lâm Quán, Lân Chỉ Điện, Quán Văn Điện, Lệ Chánh Điện v.v... Đời Tống, 

nhằm dễ quản trị tài  liệu,  đã tách cơ quan quản trị văn thư thành Tam Quán (Sử Quán, 

Chiêu  Văn  Quán  và  Tập  Hiền  Thư  Viện),  và  gọi  chung  là  Sùng  Văn  Viện.  Đến  đời 

Nguyên,  Tập  Hiền  Điện  đặt  dưới  quyền  quản  trị  của  Bí  Thư  Giám  và  có  thêm  trách 

nhiệm quản trị các trường  học quốc lập tại các phủ, huyện, chiêu  hiền đãi  sĩ. Tập  Hiền 

Học Sĩ là chức quan đứng thứ hai trong Tập Hiền Viện, dưới quyền Đại Học Sĩ. 

127 Ở đây, Chúc Ly là lễ cầu phước do các quan khâm mạng thay mặt vua đến dâng lễ ở 

các chùa miếu nổi tiếng linh ứng trong nước. 

128 Cấp Sự Trung là một chức quan đã có từ thời Tần, nhưng chỉ là một chức kèm thêm 

của các chức Đại Phu, Bác Sĩ, Nghị Lang  v.v... với  nhiệm  vụ  làm cận thần  cố vấn cho 

vua trong những trường hợp đặc biệt. Đến đời Tấn, chức vụ này mới trở thành một chức 

quan độc lập. Thời Tùy gọi là Cấp Sự Lang, từ đời Đường trở đi, đổi trở lại thành Cấp Sự 

Trung như cũ. Nhiệm vụ của chức quan này là đọc các tấu chương và trình lên vua nội 

dung tóm tắt,  giảo duyệt  những chiếu  văn được soạn thảo theo  lệnh  vua,  xét xử  những 

đơn từ kêu oan từ các cấp dưới v.v... 

129  Nguyên  văn  “thẩn  thị”  (蜃市),  tức  là   “hải  lâu  thẩn  thị”   (lầu  biển,  phố  sò).  Theo 

truyền thuyết, ở ngoài biển khơi có loài sò to, hơi thở của nó biến ra những cảnh huyễn 

ảo giống như lâu đài, thành quách. 

130 Đốc Tào là chức quan trông coi việc tu bổ cầu đường, vận chuyển đường thủy, đường 

biển. Đến đời Minh, Thanh, chức vụ này được gọi là Tào Vận Tổng Đốc. 



131  Tiết  (節):  Một  loại  cờ  lệnh  do  các  quan  ngày  xưa  cầm  đến  chỗ  trị  nhậm,  về  sau, 

thường được dùng chỉ chung các loại cờ hiệu. Nguyên thủy, Tiết là một loại tín phù (vật 

làm tin) bằng ngọc do vua trao cho các đại thần cầm ra các xứ ngoài kinh đô nhằm toàn 

quyền xử lý mọi việc. 

132 Chim Tần Già, gọi đủ là Ca Lăng Tần Già (Kalavinka), dịch nghĩa là Diệu Âm hoặc 

Hảo Thanh hay Hòa Nhã,  là một loài chim hót rất hay,  ngay cả tiếng hát của nhạc thần 

Khẩn Na La cũng không thể sánh bằng. Loài chim này chỉ sống ở Tuyết Sơn (Himalaya). 

Anh Vũ là chim két (vẹt). 

133 Theo phần Quán Âm Hiện Thần Thông Biến Hóa ngay trong sách này, tướng Nguyên 

là Cáp Lạt Ngạt bái yết động Triều Âm,  chẳng thấy gì,  bèn giương cung bắn vào động. 

Quay  thuyền  trở  về,  khắp  biển  chợt trổ  đầy  hoa  sen  sắt,  thuyền  không  thể  đi  được.  Do 

vậy, ông ta mới quay lại Phổ Đà sám hối. 

134 Tứ Châu Đại Sĩ, còn gọi là Tứ Châu Đại Thánh, hoặc Tứ Châu Phật, hoặc Tăng Già 

Đại Sĩ,  thường được coi  là hóa thân của Quán Thế  Âm Bồ Tát. Trong thời Đường  Cao 

Tông, ngài Tăng Già hóa duyên khắp một giải Trường An và Lạc Dương, về sau sang tận 

miền Ngô - Sở. Sư cầm cành dương liễu, đến khắp nơi thuyết pháp. Có người hỏi:  “Sư họ 

 gì?”  Ngài trả lời:  “Ngã tánh hà?”  (có thể hiểu là “ta họ gì?” Hoặc “ta họ Hà”). Hỏi tiếp: 

 “Quê  Sư  ở  đâu?”    “Ngã  thị  Hà  quốc  nhân”   (Ta là  người  nước  nào?  hoặc:  Ta  là  người 

nước Hà). Có người bảo nước Hà ở phía Bắc nước Toái Diệp bên Tây Vực. Về sau, Sư 

trụ ở Tứ  Châu.  Có lần Sư  bảo chủ nhà trọ:  “Đây chính là  một ngôi  chùa cũ”.  Chủ nhà 

kinh ngạc, cho người đào lên, quả nhiên thấy nền chùa cũ, tấm bia đề Hương Tích Tự và 

một tượng Phật vàng. Người ta đoán đó là tượng Nhiên Đăng Cổ Phật; nhưng Sư bảo đó 

là Phổ Quang Vương Phật. Năm Cảnh Long thứ hai (708), Đường Trung Tông cho người 

thỉnh  Sư  lên  kinh  thành,  vua  đích  thân  ra  ngoài  thành  nghênh  tiếp,  trăm  quan  hành  lễ. 

Vua đích thân đề  biển tên chùa  là Phổ Quang Vương Tự. Sư  thị tịch  ngày 30 tháng Ba 

năm Cảnh Long thứ tư, đưa về an táng tại Tứ Châu. 

135 Xí Thịnh Quang Vương Như Lai chính là một vị Phật Đảnh, có tên đầy đủ là Đại Oai 

Đức Minh Vương Pháp Tánh Kim Luân Phật Đảnh Xí Thịnh Quang Như Lai, xuất hiện 

từ nhục kế của Phật, nói ra đà-la-ni tiêu trừ hết thảy tai nạn, giáng cát tường. Do toàn thân 

của  vị  Phật  Đảnh  này  tuôn  rực  ánh  sáng  chói  ngời  nên  có tên  như  vậy.  Nhằm  thể  hiện 

Phật trí vô thượng tối thắng nên Phật thường lưu xuất các vị Phật Đảnh (tức các vị hóa 

Phật xuất  hiện từ  nhục kế),  những  vị  ấy thường  được gọi  là  “giáo  lệnh thân luân” của 

Phật. 

136 Thị Ngự tức  là Thị Ngự Sứ,  một chức quan đã có từ đời Tần,  Hán,  dưới quyền cai 

quản của Ngự Sử Đại Phu, chịu trách nhiệm kiểm soát lễ nghi trong triều đình. Chức vụ 

này bị nhà Minh bãi bỏ nên câu chuyện này chỉ có thể xảy ra chậm nhất là vào thời nhà 

Nguyên. 

137 Trân tàng: Cất giữ như của báu. 

138 Ngân Hạnh (Ginkgo biloba), còn gọi là Bạch Quả hay Ngân Quả, là một loại cây to, 

cây cao trung bình từ 20-30  mét. Hạt của nó thường được dùng làm thuốc hay nấu chè, 

thường được Đông Y coi là một vị thuốc bổ có tác dụng tăng cường sức khỏe và trí nhớ. 

Thậm chí có y sĩ còn đề nghị dùng nó để trị bệnh Alzheimer. Người ta còn chiết xuất các 

dược  chất  từ  lá  để  làm  thuốc.  Tuy  nhiên,  các  nghiên  cứu  cho  thấy  chất  MPN  (4-

methoxypyridoxine) trong hạt Bạch Quả có thể gây nên động kinh cho trẻ nhỏ cũng như 



có thể gây nên rối loạn tuần hoàn máu ở một số người. Chất nhựa trong lớp vỏ hạt của nó 

cũng có thể gây dị ứng ngứa ngáy, nổi mụt nhọt. 

139  Thạch  Tấn  tức  là  nhà  Hậu  Tấn  (936-947)  do  Thạch  Kính  Đường  sáng  lập  vào  thời 

Ngũ Đại, chỉ truyền được  hai đời  vua (Cao Tổ và Xuất Đế). Gọi  là Thạch Tấn để phân 

biệt  với  nhà  Tây  Tấn  của  Tư  Mã  Viêm,  Đông  Tấn  của  Tư  Mã  Duệ,  và  Tấn  Vương  Lý 

Khắc  Dụng  cuối  thời  Đường.  Thiên  Phước  là  niên  hiệu  của  Tấn  Cao  Tổ  (Thạch  Kính 

Đường) sử dụng từ năm (936-942). 

140 Sở là tên gọi chung của tỉnh Hồ Bắc (Kinh Sở) và Hồ Nam (Tương Sở), do hai tỉnh 

này thuộc địa bàn nước Sở thời Chiến Quốc. 

141 Ngô Đạo Tử (685-758), tên thật là Đạo Nguyên, tự là Đạo Tử, về sau lại đổi tên thành 

Đạo Huyền, người xứ Dương Địch (nay thuộc huyện Vũ tỉnh Hà Nam, là một họa sĩ trứ 

danh đời Đường,  có  mỹ  hiệu  là  “bách đại  họa thánh”  (bậc thánh  vẽ  vời trong cả trăm 

đời). Nét vẽ của ông mạnh mẽ, nhưng tỉ mỉ, bay bướm, thanh nhã, rất sống động. Những 

nhân  vật  do ông  vẽ  thường  mặc  áo  dài  tha  thướt,  dường  như  tà  áo  bay  tung  trước  gió, 

màu sắc rất thanh nhã. 

142 Nhụ Nhân: Theo quy chế từ thời Đường - Tống, vợ quan Đại Phu từ Ngũ Phẩm trở 

xuống gọi là Nhụ Nhân. Về sau, Nhụ Nhân cũng là tiếng gọi chung mẹ hay vợ của các 

quan. 

143 Tống Tử  Quan  Âm (đôi khi  còn gọi  lầm  là Tống Tử  Nương Nương)  là  hình tượng 

Quán Âm có hình dạng một phụ nữ bế một đứa bé trai. Đây là một hình tướng biểu thị lời 

nguyện  “cầu sanh con trai sanh liền được con trai, cầu sanh con gái được con gái” như 

trong phẩm Phổ Môn đã nói. Theo truyền thuyết, vào đời Tấn, có một người tên là Tôn 

Đạo Đức ở Ích Châu tuổi ngoài năm mươi vẫn không có con. Có một vị Tăng quen biết 

bảo: “Ông hãy thành tâm tụng Quán Thế Âm Kinh sẽ được như ý”. Ông Tôn kiền thành 

lễ  bái,  một thời gian sau  mộng thấy Quán Thế  Âm Bồ Tát bế  một đứa bé trai trao cho, 

bảo: “Không lâu sau ngươi sẽ sanh được đứa bé bụ bẫm này”. Về sau, quả nhiên vợ ông 

ta sanh con trai. 

144 Ngự soạn: Thức ăn của vua. 

145 Thị Lang là một chức quan đã có từ đời Hán, dưới quyền Thượng Thư. Từ thời Tùy 

Đường,  lập ra sáu bộ Lại, Hộ, Lễ, Binh, Hình, Công, đặt quan Thượng Thư làm trưởng 

quan,  Thị  Lang  làm  phụ  tá.  Như  vậy,  Thị  Lang  tương  đương  với  chức  vụ  Thứ  Trưởng 

hiện thời. 

146 Huyện Quân vốn là một danh hiệu chuyên để gọi những phụ nữ thuộc các dòng họ lớn 

hay  vợ  các  quan  chức  lớn.  Danh  hiệu  này  bắt  nguồn  từ thời  Tây  Hán,  khi  Hán  Vũ  Đế 

phong  cho  người  chị  cùng  mẹ  khác  cha  làm  Tu  Thành  Quân  (thuở  ấy,  Quân  là  người 

đứng đầu một huyện, Tu Thành là tên huyện). Do vậy,  bà ta thường được gọi là Huyện 

Quân. Kể từ thời Đường, vợ quan Ngũ Phẩm trở lên, Tam Phẩm trở xuống đều được gọi 

là Huyện Quân; ngay cả mẹ của các quan thuộc ngạch trật ấy cũng gọi là Huyện Quân. 

Đời Tống, vợ các quan được nhất loạt gọi là Huyện Quân. Còn dưới đời Kim, chỉ có vợ 

hoặc mẹ các quan Tứ Phẩm bên văn hoặc từ chức Tán Quan Hoài Viễn Đại Tướng Quân 

bên võ trở lên mới được gọi là Huyện Quân. Thời Nguyên, danh xưng này dành cho mẹ 

hoặc vợ các quan từ ngạch Tùng Ngũ Phẩm trở lên. Thời Minh, chỉ có chắt gái của Quận 

Vương  mới  được  gọi  là  Huyện  Quân.  Đến  đời  Thanh,  chỉ  có  con  gái  của  các  Bối  Tử 

(Gūsa-i beise, tức tước phong bậc bốn, dưới tước vị vương công) mới được gọi là Huyện 

Quân. 



147 Tượng Phật thời cổ ở Trung Hoa thường có gắn một tấm gương bằng đồng sau đầu để 

tượng trưng cho hào quang của Phật. 

148 Triều đại Lưu Tống (420-479) do Lưu Dụ sáng lập vào thời Bắc Triều, khác với Triệu 

Tống  (thường  chỉ  gọi  là  Tống  hoặc  Đại  Tống)  của  Triệu  Khuông  Dẫn  sáng  lập  về  sau 

này. 

149 Bổn Giác là Phật tánh sẵn có trong tâm tánh của chúng sanh, khi chúng sanh tu thành 

Phật thì sự  giác  ngộ ấy được gọi  là Thỉ Giác.  Thỉ Giác  và Bổn Giác  xét về tánh chỉ  là 

một, gọi thành 

150 Ngói lưu ly đã có từ rất lâu, đã rất phổ biến từ thời Đường, thường dùng để lợp chùa, 

miếu, cung điện, dinh thự. Ngói làm bằng đất sét trắng trộn với bột đồng, bột đá Lạc Hà 

(một loại đá lấy từ sông Lạc), hoàng đan (oxyde chì), trộn thêm bột thiếc đen, tiêu thạch 

(salpeter - KN03) đã nung tán nhuyễn. Đem đất ấy nhồi thành ngói, nung thành hai lượt: 

Lượt thứ nhất là  bảy  ngày,  để  nguội rồi đem ra  tráng  men, nung  lại  lần thứ  hai suốt ba 

ngày.  Gọi  là  ngói  lưu  ly  vì  nó có sắc óng ánh, trông xa  như  bằng chất ngọc,  nhưng có 

khuyết điểm là dễ bị vỡ, dễ rạn nứt. Tùy theo cách chế biến, hình dạng và công dụng mà 

còn  chia  ra  thành  nhiều  loại  ngói  lưu  ly  khác  nhau.  Do  cách  chế  biến  rất tốn  công  nên 

ngói lưu ly rất đắt. 

151 Bắc Tề Thư là một bộ sử do Lý Bách Dược soạn vào đời Đường gồm 50 quyển, chép 

từ lúc vương triều Bắc Ngụy phân liệt cho đến khi triều đại Bắc Tề diệt vong. Sách được 

soạn xong  vào năm Trinh Quán thứ 10 (636), là  một bộ sử rất  có giá trị,  được  xếp  vào 

trong hai mươi bốn bộ sử căn bản Trung Hoa. 

152 Trai phòng: Căn phòng hoặc gian nhà thanh tĩnh để làm nơi đọc sách, học tập, hay tu 

dưỡng, còn gọi là Thư Trai. 

153 Có nhiều cách hiểu chữ Tam Ngô:  

1) Chỉ chung ba nơi Ngô Hưng, Ngô Quận, Cối Kê. 

2) Chỉ Ngô Hưng, Ngô Quận và Đan Dương. 

3) Chỉ Tô Châu, Thường Châu và Tô Châu. 

4) Chỉ chung cả vùng hạ lưu của Trường Giang. 

Do ông Lâm Tắc Từ làm Tuần Phủ tỉnh Giang Tô nên chữ Tam Ngô ở đây có lẽ nên hiểu 

theo cách thứ tư. 

154 Thái Kinh (1047-1126), tự Nguyên Trường, người xứ Tiên Du, Hưng Hóa, là tể tướng 

Bắc Tống, nổi tiếng gian hùng, tham lam, tàn nhẫn, bốn lượt làm Tể Tướng. Thái Kinh 

cùng với Tô Thức (Tô Đông Pha), Hoàng Đình Kiên, Mễ Phất được xưng tụng là tứ đại 

thư pháp gia đời Tống. Về sau, do chán ghét tính gian hoạt của Thái Kinh,  người ta gạt 

tên ông ta khỏi danh sách này, đem thầy của ông ta là Thái Tương thay vào. 

155 Nguyên văn là Tắc (稷), tức là một thứ lúa thân dài đến hơn một trượng, là một giống 

lúa chín sớm nhất, ngày xưa cho là thứ lúa quý nhất trong trăm giống lúa. Ở đây tạm dịch 

là “gạo thơm”. 

156 Hâm hưởng (歆饗): Quỷ thần hưởng đồ cúng tế bằng cách ngửi hơi nên gọi là “hâm 

hưởng”. 

157 Thánh miếu văn võ: Miếu thờ Khổng Tử (văn miếu) và võ miếu (thờ Quan Công và 

các vị trung thần nghĩa sĩ) 

158 Đại Thành Điện chính là chánh điện của Khổng Miếu ở Khúc Phụ (quê hương Khổng 

Tử).  Gọi  là điện Đại Thành,  vì  Khổng Tử  được sắc phong Đại Thành Chí Tánh Tuyên 



Vương. Do vậy, chánh điện của những tòa Văn Miếu tại các địa phương đều được gọi là 

Đại Thành Điện. 

159 Mỹ hiệu tôn xưng Khổng Tử của Nho Gia, ngụ ý: Khổng Tử là bậc vâng giữ, tiếp nối 

đạo  của  Nghiêu,  Thuấn,  phỏng  theo,  tỏ  rõ  quy  chế,  luật  pháp  của  Văn  Vương  và  Vũ 

Vương, xứng đáng là bậc thầy gương mẫu cho muôn đời. 

160 Tức Khổng Tử và Quan Công. 

161 Núi Ngọc Tuyền nằm ở phía Đông Nam huyện Đương Dương, tỉnh Hồ Bắc. 

162 Giai lão: Sống hạnh phúc với nhau đến thuở bạc đầu. 

163 Đại Đới Lễ tức là sách Lễ Ký. Nguyên thủy, Lễ Ký là một trong sáu kinh trọng yếu 

của Nho Gia do Khổng Tử  biên tập vào thời Xuân Thu Chiến Quốc. Sau khi Tần Thủy 

Hoàng đốt sách Nho, chôn học trò, Lễ Ký chỉ còn sót lại 130 thiên, được Lưu Hướng thâu 

thập. Đới Đức đời Hán đã rút gọn 130 thiên ấy thành 85 thiên, nên người đời sau gọi là 

Đại Đới Lễ Ký. Về sau, cháu của ông là Đới Thánh lại rút gọn bộ Đại Đới Lễ Ký một lần 

nữa thành 46 thiên, thêm vào các thiên Nguyệt Lệnh, Minh Đường Vị và Nhạc Ký, thành 

bộ Lễ Ký gồm 49 thiên, với danh xưng Tiểu Đới Lễ Ký.  Bộ Lễ Ký được lưu hành hiện 

thời chính là bộ Tiểu Đới này. Các thiên sách Đại Học, Trung Dung được rút ra từ bộ Lễ 

Ký, hợp với Luận Ngữ, Mạnh Tử tạo thành Tứ Thư. Tuy mang tên gọi là Lễ Ký, nhưng 

sách này không chỉ nói đến lễ nghi, chế độ, mà còn bao gồm của những quan điểm nhân 

nghĩa đạo đức, xử thế thời cổ. 

164 Theo Nho lễ, để cúng tế phải dâng ba thứ thịt là bò (hoặc trâu), lợn, dê gọi là “tam 

sanh” (ba loại động vật dùng để hiến tế). “Ngũ đỉnh” là các thứ cỗ cúng phải được  nấu 

thành năm món (thuở xưa dùng những cái đỉnh đồng không có nắp để đựng vật cúng). Về 

sau từ ngữ “tam sanh ngũ đỉnh” được dùng để chỉ cỗ bàn cúng tế hậu hĩnh. 

165 Nguyên văn  “chư hữu hải”.  Hữu là tên gọi khác của tam giới, do tam giới có phiền 

não, vọng tưởng, chấp trước, vô minh, nên gọi là Hữu. Do có vi trần số thế giới, tam giới 

trong những thế giới ấy vô lượng vô biên nên gọi chung là Chư Hữu Hải. 

166 Nguyên văn “hỏa lam” (火籃), là một cái giỏ đan bằng cật tre chắc chắn, bên trong có 

đặt chậu  hoặc vỉ sắt đốt than để sưởi cho ấm trong mùa Đông. 

167 Nam Đường (937-975)  là  một triều đại tồn tại rất ngắn  ngủi,  chỉ có 39 năm, do Lý 

Biện sáng lập khi nhà Đường mất ngôi, các tướng quân phiệt nổi lên chia cắt Trung Hoa 

thành mười nước (sử gọi là thời kỳ Ngũ Đại Thập Quốc). Hậu Chúa nhà Nam Đường là 

Lý Dục, đế hiệu Đường Nguyên Tông. Ông là người dốc lòng tin tưởng Phật pháp, nhưng 

bản tánh xa hoa, ưa ngâm vịnh, không quan tâm chánh sự, dành rất nhiều thời gian để xây 

dựng tháp  miếu,  thích tạo chùa to tượng  lớn để  khoe khoang công đức  hơn  là thật tâm 

thực hành Phật giáo. 

168 Tướng luân là cái chóp bằng kim loại thường đặt trên đỉnh những ngọn tháp năm tầng, 

thường có hình trụ tròn, trừ hai khối kim loại tròn (gọi tương ứng là Bảo Châu và Long 

Xa) ở đầu, phần còn lại là những khối kim loại có hình như cái lọng. Theo thứ tự từ trên 

xuống dưới, tướng luân được chia thành Bảo Châu, Long Xa, Thủy Yên, Cửu Luân, Thọ 

Hoa (Tinh Hoa), Phục Bát, Lộ Bàn. Đây chính  là một hình thức rút gọn của những cấu 

trúc hình lọng 13 tầng thường che trên các tháp thờ (stupa) tại Ấn Độ. Phần quan trọng 

nhất là Bảo Châu, bên trong thường chứa xá-lợi. 

169 Tỷ Bộ là một chức quan thuộc hạ của quan Thượng Thư đã có từ thời Ngụy - Tấn, 

dưới chức Thượng Thư năm cấp, có trách nhiệm quản thủ sổ sách, đặc trách quản trị thuế 

khóa, kinh phí, tu bổ công sở, thu chi lương hướng, ban thưởng, mua sắm v.v.. cho các 



quan Thượng Thư. Về sau, đến đời Đường, Tỷ Bộ là danh từ chỉ chung một ty thuộc bốn 

ty của bộ Hình, và được dùng để chỉ chung các chức vụ Lang Trung, Viên Ngoại Lang, 

Chủ Sự v.v... Chức vụ này bị phế bỏ dưới các triều Kim và Nguyên. 

170 Ma La Da sơn (Malaya), còn phiên âm là Mạt Lạt Da, hoặc Ma La Diên, chính là rặng 

Cardamon ở Nam  Ấn Độ. Núi  nổi tiếng  với các  loại gỗ thơm. Đại  luận  sư Thanh  Biện 

(Bhāvaviveka) của tông Trung Quán xuất sanh từ núi này. 

171  Cầu  Na  Bạt  Đà  La  (Gunabhadra,  394-468),  dịch  nghĩa  là  Công  Đức  Hiền,  người 

Trung Thiên Trúc, thuộc dòng Bà La Môn, do đọc A Tỳ Đàm Tạp Tâm Luận có chỗ ngộ 

bèn quy hướng Phật pháp. Thoạt đầu, ngài học Tiểu Thừa,  về sau thâm nhập Đại Thừa, 

người thời ấy  xưng tụng Ngài  bằng danh  hiệu Ma Ha Diễn.  Năm Nguyên Gia 12 (435) 

đời Lưu Tống, Sư đến Quảng Châu, trụ tại chùa Vân Phong trên núi Vân Phong. Thứ sử 

Quảng Châu tâu lên Tống Văn Đế. Vua sai người thỉnh Sư sang Nam Kinh, trụ tại chùa 

Kỳ Hoàn. Sư được danh sĩ và thiền đức đương thời hết sức kính ngưỡng, đặc biệt hai vị 

vương gia Nam Tiếu Vương Lưu Nghĩa Tuyên và Bành Thành Vương Lưu Nghĩa Khang 

cùng  tôn  Sư  làm  thầy.  Ngài  phiên  dịch  các  bộ  Tạp  A  Hàm  Kinh,  Đại  Pháp  Cổ  Kinh, 

Tương Tục Giải Thoát Kinh, Thắng Man Kinh, Ương Quật Ma La Kinh, Lăng Già Kinh, 

Vô  Ưu  Vương  Kinh,  Bát  Cát  Tường  Kinh,  Quá  Khứ  Hiện  Tại  Nhân  Quả  Kinh,  Đại 

Phương Quảng Bảo Khiếp Kinh, Bồ Tát Hạnh Phương Tiện Cảnh Giới Thần Thông Biến 

Hóa Kinh, Vô Lượng Thọ Kinh (cuốn này đã bị thất lạc), Bạt Nhất Thiết Nghiệp Chướng 

Căn Bản Đắc Sanh Tịnh Độ Thần Chú v.v... 

172  Trịnh  Hòa  (1371-1433)  vốn  tên  là  Mã  Tam  Bảo,  người  làng  Bảo  Sơn,  thuộc  Côn 

Dương,  tỉnh Vân Nam,  là  một hoạn quan, vừa  là  một nhà ngoại giao tài  ba,  vừa  là  một 

nhà  hàng  hải  lừng  danh  đời  Minh.  Ông  vốn  là  hậu  duệ  của  Sayyid  Ajjal  Shams  al-Din 

Omar,  thuộc  dòng  dõi  quý  tộc,  hậu  duệ  của  quốc  vương  Mohamed  xứ  Buxoro  (những 

người theo đạo Hồi có tên Mohamed, Muhamad, Mahmud v.v... đều bị Hán hóa thành họ 

Mã hay Mộc), di cư đến Vân Nam vào đầu đời Nguyên. Khi nhà Minh chiếm được Vân 

Nam,  Trịnh  Hòa  mới  10  tuổi,  bị  bắt  vào  cung  “tĩnh  thân”  (thiến,  hoạn),  trở  thành  thái 

giám trong phủ Yên Vương Châu Lệ. Năm Vĩnh Lạc nguyên niên (1403), ông được Diêu 

Quảng Hiếu thâu nhận làm Bồ Tát Giới đệ tử, pháp danh là Phước Cát Tường; tuy vậy, 

vẫn không từ bỏ niềm tin Hồi Giáo. Khi Châu Lệ trở thành Minh Thành Tổ, đã ban tên họ 

mới cho ông là Trịnh Hòa, phong làm Nội Quản Thái Giám, kiêm Tư Lễ Giám, trở thành 

một bầy tôi cực kỳ thân tín của Minh Thành Tổ. Với chính sách  “viễn giao, cận công”  

(xa thì giao hảo,  gần thì đánh)  nhằm  mở rộng đế quốc Đại Minh, Minh Thành Tổ giao 

cho ông cầm đầu 317 chiến thuyền với gần 28.000 tùy tùng đi khắp Đông Nam Á, Ả Rập, 

Ấn Độ để giao hảo, vừa mua chuộc vừa đe dọa, khiến các tiểu quốc phải triều cống Trung 

Hoa. Trịnh Hòa xây các pháo đài, kho hàng ở vùng Malacca và lưu lại đây rất nhiều thủy 

thủ theo đạo Hồi. Học giả Hamka (1908-1981) cho rằng cộng đồng người Hoa theo đạo 


Hồi nói riêng và đạo Hồi nói chung không thể phát triển mạnh ở Mã Lai và Indonesia nếu 

không có sự ủng hộ của Trịnh Hòa. Tuy vậy, 600 năm sau khi Trịnh Hòa mất, hầu như 

không còn người Hoa nào ở Indonesia, Mã Lai, Singapore theo đạo Hồi nữa. Do thế lực 

của Trịnh Hòa và Minh Triều, người Hoa chiếm nhiều ưu thế tại các vùng đất mới nên họ 

tôn sùng, lập nhiều miếu thờ Trịnh Hòa và tôn xưng ông ta là Bổn Đầu Công (ông trùm). 

Tại Việt Nam, các miếu thờ thường được người Việt gọi là “chùa ông Bổn” chính là miếu 

thờ Trịnh Hòa. 



173 Quán Âm Trai là ngoài ngày trai kỳ cố định ra, mỗi tháng ăn chay thêm một vài ngày 

nhất định theo một bảng liệt kê riêng gọi là Quán Âm Trai Biểu, chẳng hạn tháng Giêng 

ăn chay ngày mồng Tám, tháng Hai ăn chay ba ngày mồng Bảy, mồng Chín, Mười Chín, 

tháng Ba ăn chay trong ngày mồng Ba, mồng Sáu, Mười Ba v.v... 

174 Xuân Quan là một chức quan quản trị việc lễ nghi, tế tự, thường trực thuộc bộ Lễ. 

175 Chúng tôi dịch câu này theo cách giải thích trong sách Châu Dịch Chánh Nghĩa của 

Khổng Dĩnh Đạt, Hàn Khang Bá và Vương Bật. Theo đó, quẻ Đại Quá trên là quẻ Đoài, 

dưới là quẻ Tốn, tượng trưng cho sự vượt quá mức lẽ thường, nên phạm lầm lỗi. Quẻ này 

gồm sáu vạch nên vạch trên cùng được gọi là Lục Thượng. Câu nói trên đây được trích từ 

phần Hào Từ của sách Châu Dịch. 

176 Mộ Dung Thùy (326-396), vốn có tên là Mộ Dung Bá (Phách), tự Minh Đạo, thuộc 

sắc dân Tiên Ty, là con thứ năm của Mộ Dung Hoảng (vua sáng lập nhà Tiền Yên). Mộ 

Dung Thùy sáng lập nhà Hậu Yên vào năm 384, xưng hiệu là Thành Vũ hoàng đế. 

177 Thuần Hoàng Hậu chính là mẹ của Minh Thái Tổ Châu Nguyên Chương, không rõ bà 

tên thật là gì,  chỉ biết bà là vợ của Châu Thế Trân (Châu Thế Trân được Minh Thái Tổ 

truy tặng là Minh Thế Tổ tuy ông ta chẳng làm vua ngày nào). Bà có bốn người con với 

ông Châu, tức là Châu Hưng Long, Châu Hưng Thịnh, Châu Hưng Tổ và Châu Nguyên 

Chương (Minh Thái Tổ). Bà được truy tặng Thuần Hoàng Hậu vào năm Hồng Vũ nguyên 

niên (1368) dưới đời Minh Thái Tổ. 

178 Trương Thế Kiệt (?-1279) là đại tướng nhà Tống. Khi kinh đô Lâm An của nhà Nam 

Tống thất thủ,  Tống Cung Đế  mới 5 tuổi  bị quân Nguyên  cầm tù, ông đã cùng Lục Tú 

Phu phò hai vương gia Triệu Thỉ (Tống Đoan Tông) và Triệu Bỉnh (Tống Vệ Vương) đào 

tẩu. Khi Tống Đoan Tông bị chết đuối, Triệu Bỉnh được đưa lên làm vua, ông vừa phải lo 

liệu  việc quân, việc cai trị, đồng thời dạy Tống  Vệ Vương  học chữ.  Năm Tường Hưng 

thứ 2 (1297), quân Nguyên mở cuộc đại tấn công nhằm tiêu diệt triều đình nhà Tống lưu 

vong,  quân  Tống  đại  bại  tại  Nhai  Sơn.  Ông  Trương  tổ  chức  tử  chiến,  nào  ngờ  Thừa 

Tướng Lục Tú Phu đã cõng ấu chúa Tống Vệ Vương nhảy xuống biển tự tử. Ông than thở 

áo não rồi tự tử, khiến cho các thuộc hạ phải chạy ra hải đảo lánh nạn. 

179 Đạt Ma Cấp Đa (Dharmagupta ?-619), dịch nghĩa là Pháp Tạng hoặc Pháp Mật, người 

xứ La La, Nam Ấn, thuộc dòng Bà La Môn, xuất gia năm 23 tuổi, sở học rộng khắp. Sư 

nghe nói Phật giáo Đại Thừa thịnh hành tại Trung Hoa, bèn đến Trung Nguyên vào năm 

Khai  Hoàng  thứ  10  (590).  Tùy  Văn  Đế  thỉnh  vua  lên  kinh  đô,  trụ  tại  chùa  Đại  Hưng 

Thiện,  lo dịch kinh. Ngài dịch các  bộ Vô Sở Hữu Bồ Tát Kinh, Hộ Quốc Bồ Tát Kinh, 

Phật Hoa Nghiêm Nhập Như Lai Bất Tư Nghị Cảnh Giới Kinh, Đại Tập Thí Dụ Vương 

Kinh,  Đông  Phương  Tối  Thắng  Đăng  Vương  Như  Lai  Kinh,  Di  Thức  Kinh,  Đại  Thừa 

Tam Tụ Sám Hối Kinh, Đại Phương Đẳng Đại Vân Thỉnh Vũ Kinh v.v... Cùng với ngài 

Xà Na  Quật Đa,  Sư  dịch các  bộ Đại Tập  Niệm  Phật Tam Muội  Kinh, Nhiếp Đại Thừa 

Luận Thích v.v... 

180 Khương (còn gọi là Nhĩ Mã) là một sắc dân thiểu số ở Trung Hoa, chủ yếu sống tại Tứ 

Xuyên  và  Thiểm  Tây.  Sử  sách  đã  ghi  nhận  sự  tồn  tại  của  người  Khương  kể  từ  nhà 

Thương.  Diêu Trành (vua  sáng  lập  nhà Hậu Tần  thời Ngũ Hồ  loạn Hoa)  cũng  là  người 

Khương. Cho đến nay người Khương vẫn theo chế độ mẫu hệ, tin theo đa thần, coi những 

viên đá trắng như hóa thân của thần linh, họ tôn sùng thần núi nhất. 

181 Lưu Sa chính là sa mạc Taklamakan (còn gọi là Taklimakan) hiện thời, là sa mạc lớn 

thứ 17 trên thế giới, thuộc Tân Cương, được bao quanh bởi các rặng Côn Luân, Pamir và 



Thiên Sơn.  Ý nghĩa của tên sa  mạc  này thường được giải thích  là  “vùng đất bỏ hoang” 

hoặc “đi vào sẽ không bao giờ ra được”. 

182 Ngài Na Liên Đề Lê Da Xá (Narendrayaśas, 490-589), là người nước Ô Trành, thuộc 

dòng Thích Ca.  Sư  xuất gia  năm 17 tuổi, thông hiểu Đại, Tiểu Thừa,  đi khắp các  nước 

chiêm bái thánh tích. Khi đến nước Nhuế Nhuế, gặp giặc cướp, Sư không còn ý định trở 

về nước mà đến Bắc Tề. Bấy giờ Sư đã 40 tuổi, nhận lời thỉnh của Tề Văn Tuyên Đế, Sư 

dịch 5 bộ kinh như Nguyệt Đăng Tam Muội Kinh v.v... Khi Châu Vũ Đế diệt Phật, Sư ẩn 

cư, sống lẫn với thế tục. Đến khi nhà Tùy hưng thịnh,  năm Khai Hoàng thứ 2 (582), Sư 

nhận lời thỉnh của Tùy Văn Đế trụ tại chùa Đạo Hưng Thiện, chủ trì đạo tràng dịch kinh. 

Sư cùng với hai vị Xà Na Quật Đa và Đạt Ma Cấp Đa hợp tác dịch nhiều bộ kinh, nên ba 

vị này được người đương thời tôn xưng là Khai Hoàng Tam Đại Sĩ. 

183 Đột Quyết (Göktürk) là một từ ngữ chỉ chung các sắc dân Thổ Nhĩ Kỳ,  Azerbaijan, 

Uzbek,  Turkmen,  Kirghyz,  Hung  Nô  v.v...  sống  chủ  yếu  ở  vùng  Trung  Á  và  phía  Tây 

Trung Hoa. Họ được gọi là Đột Quyết vì ngôn ngữ thuộc ngữ hệ Đột Quyết ngữ (Turkic 

language).  Họ đã từng tập hợp thành các  hãn quốc (khannate)  Đông Đột Quyết  và Tây 

Đột Quyết. 

184 Phù Tần tức là nhà Tiền Tần (350-394), một trong mười sáu nước được thành lập ở 

Trung Hoa vào cuối  nhà Tấn, do Phù Hồng, tù trưởng của sắc dân Đê,  sáng  lập,  nhưng 

chỉ đến đời con là Phù Kiện mới chính thức xưng đế. Thoạt đầu nhà Tiền Tần chiếm cứ 

vùng  Quan  Trung,  về  sau  diệt  các  nhà  Tiền  Yên,  Tiền  Lương  và  nước  Đại,  thống  nhất 

phương Bắc Trung Hoa.  Dưới đời  vua Phù Sùng  (chắt của Phù Kiên,  Phù  Kiên  là cháu 

nội của Phù Hồng,  gọi Phù  Kiện  bằng  bác),  nhà  Tiền Tần  bị Diêu Trành (vua sáng  lập 

triều đại Hậu Tần) tiêu diệt. 

Mộ Dung Vĩnh (?-394) chính là vua nước Tây Yên, tộc người Tiên Tỵ, là cháu nội của 

Mộ Dung Vận (anh em con chú con bác của Mộ Dung Hoảng, vua Tiền Yên). Năm 370, 

nhà Tiền Yên bị nhà Tiền Tần diệt, nên bộ tộc Mộ Dung bị đưa về an trí tại Quan Trung. 

Do đói nghèo, Mộ Dung Vĩnh và vợ con phải khâu giày để sống qua ngày tại Trường An. 

Khi Mộ Dung Xung (con trai Mộ Dung Tuấn, cháu nội Mộ Dung Hoảng) khởi nghĩa vào 

năm 385 nhằm tái lập nhà Yên, Mộ Dung Vĩnh theo về và được cử làm tướng quân, lần 

lượt giữ các chức Thái Úy và Thượng Thư Lệnh. Khi Mộ Dung Xung bị giết, Mộ Dung 

Vĩnh  được  tôn  làm  Đại  Đô  Đốc,  Đại  Thiền  Vu,  Hà  Đông  Vương,  tạm  thần  phục  Mộ 

Dung Thùy (con thứ  năm của  Mộ Dung Hoảng)  nhà Hậu Yên, rồi tự xưng đế  vào năm 

393, lập ra nhà Tây Yên. Về sau, Hậu Yên diệt Tây Yên vào năm 394, Mộ Dung Vĩnh bị 

giết chết. 

185 Bồng Hao: Nếu hiểu theo nghĩa hiện thời thì Bồng Hao chính là rau Húng Quế, nhưng 

xét theo ngữ cảnh ở đây, có lẽ ở đây Bồng Hao chỉ là tiếng chỉ chung các loại cỏ dại như 

trong cổ văn thường dùng (theo Thành Ngữ Từ Điển). Trong cổ văn, Bồng Hao còn là từ 

ngữ phiếm chỉ nơi hoang dã,  nhưng nghĩa này xét ra không thích hợp với đoạn này cho 

lắm. 

186 Đồ sấm: Các sách vở do các đạo sĩ hoặc nho sĩ biên soạn luận bàn về những điềm trời 

báo trước thọ mạng của đế vương hay sự hưng suy của một triều đại. Đa phần những sách 

này gồm những bài thơ chứa đựng những ẩn ngữ, dự ngôn. Ta thường gọi là sấm truyền, 

như kiểu sấm Trạng Trình chẳng hạn. 

Nguyên Ngụy (còn gọi là Bắc Ngụy, Hậu Ngụy hay Thác Bạt Ngụy) là một vương triều 

của  Trung  Hoa từ  năm  386-534,  do  Thác  Bạt  Khuê  sáng  lập.  Đến  đời  Ngụy  Hiếu  Văn 



Hoàng Đế (Thác Bạt Hoằng) đổi họ Thác Bạt thành Nguyên,  nên Sử thường gọi vương 

triều này là Nguyên Ngụy để phân biệt với quá nhiều nhà Ngụy trong lịch sử Trung Hoa. 

187 Từ Ân ở đây chính là ngài Đường Tam Tạng pháp sư Huyền Trang. Do ngài trụ tại 

chùa Từ Ân nên thường được gọi là Từ Ân đại sư. 

188 “Thú” (戍) là lính canh giữ biên phòng hay những vùng xa xôi. Có tội bị đầy ra làm 

lính thú thì được gọi là “trích thú”. 

189 Sự kiện này được sử gọi là “Dương Châu Thập Nhật” xảy ra vào năm Thuận Trị thứ 

hai, tức năm Ất Dậu (1645). Khi ấy, Sử Khả Pháp là Lễ Bộ Thượng Thư kiêm Đông Các 

Đại Học Sĩ nhà Nam Minh tổ chức nghĩa quân quyết tử chống lại cuộc tấn công nhằm tận 

diệt nhà Minh của quân Thanh do Dự Thân Vương Đa Đạc chỉ huy. Ngày 24 tháng Tư, 

Đa Đạc tập trung đại bác bắn vào Dương Châu, đến ngày 25 phá được thành, nhưng dân 

quân chống cự quyết liệt từng góc phố, quân Thanh phải vất vả lắm mới chiếm được cả 

thành. Do vậy, để trả thù, Đa Đạc hành hình Sử Khả Pháp tàn nhẫn và hạ lệnh đại tàn sát 

nhân dân Dương Châu suốt mười ngày. Số người chết lên đến mười vạn người. 

190 Bài chú này còn gọi là Như Ý Bảo Luân Vương Đà La Ni (Cintāmani-cakra Dhāranī), 

trích từ Như Ý Luân Đà La Ni Kinh (tên gọi đầy đủ là Đại Liên Hoa Phong Kim Cang Bí 

Mật Như Ý  Luân Chú),  là  một trong  mười  bài tiểu chú trong công phu  sáng của Thiền 

môn.  Trong  Mật  Tông,  Như  Ý  Luân  Quán  Âm  là  một  trong  sáu  thân  tướng  Quán  Âm 

chánh yếu của Thai Tạng Giới. Nghi quỹ Quán Tự Tại Như Ý Luân Bồ Tát Du Già mô 

tả:  “Tay cầm báu Như Ý, sáu tay, thân sắc vàng ròng, búi tóc trên đầu trang hoàng bằng 

 các thứ báu, trên mão có đức Tự Tại Vương ngồi, hiện tướng thuyết pháp. Tay thứ nhất 

 hiện  vẻ  tư  duy  (tức  là  tay  chống  cằm  hiện  vẻ  đang  suy  nghĩ)  vì  nghĩ  thương  xót  chúng 

 sanh. Tay thứ hai cầm báu Như Ý nhằm làm cho chúng sanh được mãn nguyện. Tay thứ 

 ba cầm xâu chuỗi nhằm độ chúng sanh thoát khổ. Tay thứ nhất phía bên trái tựa vào núi 

 Quang  Minh  nhằm  thành  tựu  sự  không  lay  động.  Tay  trái  thứ  hai  cầm  hoa  sen  nhằm 

 thanh  tịnh  những  điều  phi  pháp.  Tay  trái  thứ  ba  cầm  bánh  xe,  nhằm  chuyển  pháp  vô 

 thượng. Sáu cánh tay xòe khắp thân biểu thị du hóa lục đạo”  

191 Hiến tặc là quân giặc Trương Hiến Trung (1606-1647), lãnh tụ “khởi nghĩa nông dân” 

cuối thời Minh, từng kết hợp với Lý Tự Thành tấn công nhà Minh, tàn sát nhiều dân lành 

vô tội. Hắn gây nên hai cuộc tàn sát lớn nhất ở Phụng Dương (tỉnh An Huy, giết mấy vạn 

người)  và tại Thành Đô (Tứ Xuyên, giết nhiều đến nỗi dân chúng Thành Đô đang từ 40 

vạn người chỉ còn 20 vạn người). 

192 Một Tạng là 5.048 quyển hay 5.048 lần. 

193 Mạt Hạt (Malgal, Mogher) là một bộ tộc cổ ở Mãn Châu, được coi là tổ tiên của người 

Nữ Chân (Jurchen,  bộ tộc của tổ tiên  nhà Thanh)  và  người Mãn Châu  hiện thời. Thoạt 

đầu, họ sống tại lưu vực Liêu Giang và di cư dần dần đến phía Nam, xâm nhập Bắc Hàn. 

Hiện thời, hậu duệ của họ sống chủ yếu ở vùng Trường Bạch Sơn, Tùng Hoa giang, và Ô 

Tô Lý Giang. Lúc đầu, người Mạt Hạt bị thống trị bởi vương triều Phù Dư (Buyeo) ở Bắc 

Hàn, nhưng đến năm Thái Hòa 17 (493) đời Bắc Ngụy, họ tiêu diệt vương quốc Phù Dư 

và thường đánh nhau với vương triều Bách Tế và Tân La của Cổ Đại Hàn. Sử Trung Hoa 

gọi  họ bằng  nhiều danh  xưng  như Túc  Thận (đời Tần),  Ấp Loại (từ thời Ngụy đến đời 

Tấn), Vật Cát (thời Nam Bắc Triều). Tên gọi Mạt Hạt phát xuất từ thời Tùy. Sắc dân này 

gồm  nhiều  bộ tộc du  mục,  thiện chiến, có nhiều  tướng  lãnh kiệt xuất,  luôn  luôn  là  một 

mối  đe  dọa  cho  Trung  Nguyên.  Thời  Đường,  tù  trưởng  Đại  Tộ  Vinh  của  tộc  Mạt  Hạt, 

thừa cơ Cao Câu Ly bị Tân La  liên kết với nhà Đường diệt vong, đã lập ra  vương quốc 



Bột Hải (698-926). Nhà  Kim  sau  này (tổ tiên của nhà Thanh)  cũng  là  hậu duệ của  một 

trong các bộ tộc Mạt Hạt (tức bộ tộc Heuksu Malgal). 

194 Hiếu Liêm: Thoạt đầu đời Hán Vũ Đế, hạ lệnh các quận huyện công cử những người 

hiếu thuận cha mẹ, liêm khiết, chánh trực để tuyển làm quan. Những người ấy được gọi là 

Hiếu Liêm. Đến đời Minh - Thanh, Hiếu Liêm trở thành một tên gọi khác của Cử Nhân 

(người trúng tuyển khoa thi Hương). 

195 Khang (糠) là cám, đồng âm với họ Khang (康). 

196  Nam  Tiếu  Vương  là  vương  tước  của  Lưu  Nghĩa  Tuyên  (415-454),  con  thứ  sáu  của 

Tống Vũ Đế (Lưu Dụ), là em trai của Tống Thiếu Đế và Tống Văn Đế. Khi Thái Tử Lưu 

Thiệu giết cha là Tống Văn Đế soán ngôi, con thứ ba của Văn Đế là Lưu Tuấn bèn khởi 

binh đánh dẹp, được Nghĩa Tuyên phái quân ủng hộ. Khi Lưu Tuấn lên ngôi, lấy hiệu là 

Tống Hiếu Vũ Đế, Nghĩa Tuyên được phong làm Trung Thư Giám, kiêm đô đốc Dương 

Châu và Dự Châu. Sẵn binh hùng tướng mạnh, thái ấp trù phú, Nghĩa Tuyên nảy sanh ý 

chuyên quyền, coi thường vua. Lại thêm Tạng Chất xúi giục, Nam Tiếu Vương dấy quân 

làm loạn, nhưng bị tướng Vương Huyền Mô của nhà Lưu Tống đánh bại. Nghĩa Tuyên bị 

bắt giam. Không chịu được khổ cực, Nghĩa Tuyên bèn tự tử chết trong ngục. 

197 Giải  lương: Chuyên chở  lương thực cho quân đội.  Do thời cổ, thường có trộm đạo, 

sơn tặc, hải tặc cướp lương nên thường phải có võ tướng đi theo bảo vệ. 

198 Khiết Đan (Khất Đan, Khế Đan) là những cách đọc khác nhau của chữ Khitan (đôi khi 

còn viết là Khitai, hoặc Kidan, là hậu duệ của bộ tộc Nhu Nhiên (Ruran, còn phiên âm là 

Lâu Lan) thuộc sắc dân Tiên Ty (thuộc nhóm du mục Đông Hồ thời cổ). Sau khi bị bộ tộc 

của họ Thác Bạt (tổ tiên nhà Bắc Ngụy) đánh bại, họ phải chuyển sang sống chủ yếu ở 

ngoài  rặng  Hưng  An.  Theo  truyền  thuyết,  người  Khiết  Đan  chính  là  tổ  tiên  của  bộ  tộc 

Mông  Cổ  Thất  Vĩ  hiện  thời.  Họ  là  một  sắc  dân  du  mục,  thiện  chiến,  thường  hay  giao 

chiến với các triều đại của Trung Hoa, nhất là dưới đời nhà Tống. Tiếng nói của họ thuộc 

ngữ tộc Mông Cổ của ngữ hệ Altaic. Người Khiết Đan gồm có tám bộ tộc chính, trong đó 

bộ tộc Niết Lý là thủy tổ của người Liêu sau này. Ngoài ra còn có những bộ tộc nhỏ sống 

lẫn lộn với các sắc dân Kazakh, Naiman v.v... khắp Trung Á. Tù trưởng người Khiết Đan 

gọi là Khan (sử Trung Hoa thường phiên âm thành Khả Hãn), được bầu ba năm một lần. 

Đến thời Da Luật A Bảo Cơ (Yelü  Abaoji), danh xưng  này  mới được đổi thành Hoàng 

Đế, xưng quốc hiệu là Liêu, chiếm cứ miền Bắc Trung Hoa cho đến khi bị nhà Nguyên 

diệt. 

199 Lưu Dự (1073-1416)  là người Phụ Thành, Cảnh Châu (nay thuộc Hà Bắc), từng đỗ 

Tiến Sĩ dưới đời Tống Triết Tông, làm đến chức Thị Ngự Sử dưới thời Tống Huy Tông. 

Khi quân  Kim tấn công Tế  Nam, ông ta  bèn giết tướng thủ thành  là Quan Thắng,  theo 

hàng quân  Kim. Năm  1130, nhà  Kim phong cho ông ta hư  vị  là Đại Tề Hoàng Đế,  sai 

theo quân đi đánh Nam Tống. Do vậy, Thiên Trúc Chí mới gọi đội quân ấy là quân Kim - 

Tề. 

200 Hiến phù (đúng ra phải đọc là Hiến Phu): Mỗi khi đại quân thắng trận khải hoàn, vị 

đại tướng cầm quân sẽ làm lễ giao nộp lên hoàng đế những tù binh bắt được (Phu: 俘) và 

những chiến lợi phẩm trước cửa Ngọ Môn. Nghi lễ ấy gọi là Hiến Phù. 

201 Hoàng Sào (?-884) là người xứ Oan Cú, Tào Châu (nay thuộc tỉnh Sơn Đông), xuất 

thân  là  dân  buôn  muối,  chuyên  cầm  đầu  bọn  buôn  muối  lậu.  Do  đi  thi  không  đậu  nên 

phẫn  uất,  mượn  cớ  “thế  thiên  hành  đạo”  bảo  vệ  dân  nghèo  chống  lại  tham  quan  và  kỷ 



cương  mục  nát cuối đời Đường để dấy  loạn (sử  Hoa Lục thường gọi hoa  mỹ  là  “phong 

trào  nông  dân  khởi  nghĩa”)  vào  năm  Càn  Phù  thứ  2  (875).  Thanh  thế  rất  lớn,  gây  nên 

những trận chiến dai dẳng, tàn sát dân vô tội rất nhiều. Về sau,  Hoàng Sào bị Châu Ôn 

đánh bại ở bến Vương Mãn (thuộc tỉnh Hà Bắc), các thủ hạ thân tín như Cát Tùng Châu, 

Dương Năng,  Hoắc Tồn,  Trương Quy Hậu  v.v... đều theo hàng Châu Ôn.  Thế cùng  lực 

kiệt, Hoàng Sào trốn qua sông, lại bị Lý Khắc Dụng truy sát, phải bôn tẩu không ngừng 

Cuối  cùng,  chỉ  còn  một  ngàn  quân,  lương  hết,  thế  cô,  lại  bị  Lý  Sư  Duyệt  dẫn  một  vạn 

quây vây đuổi, Hoàng Sào bị bộ hạ là Lâm Ngôn giết chết tại Lang Hổ Cốc (Sơn Đông). 

202  Tiền  Liêu  (852-932)  là  người  xứ  Đại  Quan  Sơn,  huyện  Lâm  An,  vốn  là  con  nhà 

thuyền chài. Cũng theo nghề buôn muối, giỏi võ nghệ, thích phiêu lưu, nhưng bẩm tánh 

hiền  lương,  trọng  nhân  nghĩa.  Thoạt  đầu theo  Chỉ  Huy  Sứ  Thạch  Trấn  là  Đổng  Xương 

ngăn chặn loạn quân Hoàng Sào, ông chỉ huy đội Bát Đô Quân nhằm bảo vệ cho dân cư 

trong tám huyện thuộc vùng Giang Tô, chống lại các tướng quân phiệt lăm le chia năm xẻ 

bảy cương vực nhà Đường thời ấy. Đến khi Đổng Xương bộc lộ dã tâm xưng vương, ông 

diệt trừ  Đổng Xương,  vẫn giữ  lòng trung với  nhà Đường,  tận hết sức bình định,  bảo vệ 

vùng Giang Chiết. Ông được phong làm Việt Vương vào năm 902.  Khi nhà Đường sắp 

mất ngôi, vào năm 907, nghe theo lời khuyên của thuộc hạ, nhằm danh chính ngôn thuận, 

ông xưng là Ngô Việt Vương, hiệu là Ngô Việt Thái Tổ Vũ Túc Vương, để bảo vệ mười 

bốn châu vùng Giang Chiết và một phần phía Bắc tỉnh Phước Kiến hiện thời. Ngôi vua 

của ông truyền qua nhiều đời cho đến 978 khi Tống Thái Tổ (Triệu Khuông Dẫn) thống 

nhất Trung Hoa thì chắt của Tiền Liêu  là Tiền Hoằng Thục xưng thần, quy thuận Tống 

Thái Tổ. Sở dĩ Thiên Trúc Chí chép lời Bồ Tát dạy:  “Trung Nguyên thiên tử đổi họ năm 

 phen”  là vì từ khi Tiền Liêu xưng vương cho đến khi nhà Tống thống nhất Trung Hoa đã 

có năm triều đại kế tiếp nhau là Hậu Lương (do Châu Toàn Trung sáng lập), Hậu Đường 

(Lý Tồn Úc sáng lập), Hậu Tấn (Thạch Kính Đường sáng lập), Hậu Hán (Lưu Tri Viễn 

sáng lập) và Hậu Châu (Quách Oai sáng lập). 

203 Châu Toàn Trung (852-912) là vua sáng lập triều đại Hậu Lương (907-923). Vốn có 

tên  là  Châu  Ôn,  được  vua  Đường  ban  tên  là  Toàn  Trung.  Đến  khi  xưng  đế,  lại  đổi  tên 

thành Châu Hoảng. Châu Ôn quê quán ở Đãng Sơn, Tống Châu (nay là huyện Đãng Sơn, 

tỉnh Hà Bắc). Ông ta xuất thân từ một gia đình Nho học, mồ côi cha từ nhỏ, mẹ phải đi ở 

cho nhà Lưu Sùng ở Túc Huyện. Ông ta có sức mạnh, tánh tình tàn bạo, thâm hiểm, khiến 

người làng rất khiếp sợ. Khi trưởng thành, theo Hoàng Sào làm phản, trở thành đại tướng 

quân, từng đánh vào kinh đô nhà Đường. Sau đấy lại phản Hoàng Sào, theo Tiết Độ Sứ 

Vương Trọng Vinh đánh lại Hoàng Sào, được Đường Hy Tông phong làm Kim Ngô Vệ 

Đại Tướng Quân, ban tên là Toàn Trung. Về sau, chính Châu Ôn đã đánh bại Hoàng Sào, 

dẹp  tan  dư  đảng  của  hắn  là  Tần  Tông  Quyền,  nên  được  vua  phong  làm  Đông  Bình 

Vương,  rồi  Lương  Vương.  Khi  ấy,  nhà  Đường  chỉ  còn  hư  vị,  các  tiết  độ  sứ  nắm  binh 

quyền,  dấy  loạn  lung  tung.  Năm  Thiên  Phục  nguyên  niên  (901),  Đường  Chiêu  Tông  bị 

hoạn quan Hàn Toàn Hối giam giữ, tể tướng Thôi Dẫn gọi Châu Ôn về cứu giá. Sau khi 

dẹp loạn và hòa giải với các Tiết Độ Sứ có chức quyền thời ấy, họ Châu trở thành quyền 

thần bậc nhất trong triều. Sau khi giải toán lực lượng Thiên Sách Quân của nhà vua, Châu 

Ôn khống chế hoàng tộc, giết chết Thôi Dẫn, ép Chiêu Tông phải dời đô về Lạc Dương. 

Năm Khai Bình nguyên niên (907), Châu Ôn phế Đường Ai Tông, tự xưng đế, lập ra nhà 

Hậu Lương, mở đầu thời Ngũ Đại. 



204  Trương  Sĩ  Thành  (1321-1367)  là  một  tướng  quân  phiệt  cuối  đời  Nguyên,  đầu  đời 

Minh,  người  xứ  Bạch  Câu  Trường,  Thái  Châu  (nay  thuộc  tỉnh  Giang  Tô),  xuất thân  là 

phu gánh  muối.  Do bất mãn  với  bọn quan đánh thuế  muối nên tụ tập đồ đảng  làm  loạn 

vào năm Chí Chánh 13 (1353), dần dần trở thành một tướng quân phiệt có thế lực hùng 

mạnh, nhiều phen đương đầu với Châu Nguyên Chương (Minh Thái Tổ), cho đến khi nhà 

Minh bắt được, đem treo cổ tại Ứng Thiên (Kim Lăng). Họ Trương tính tình xa xỉ, kiêu 

căng, dâm dật, hiếu sát, tàn nhẫn. 

205 Tù phương: Tướng lãnh chỉ huy của dân Liêu, Kim, hoặc Mông Cổ thường bị người 

Tống gọi miệt thị là Tù Phương (Tù phương có nghĩa là tay sai của các tù trưởng. Vì đối 

với người Trung Hoa, vua của các sắc dân ngoài biên ải chỉ được coi là Tù Trưởng dù họ 

có xưng đế, xưng vương như thế nào đi nữa). Ở đây, chữ Tù Phương được dùng lẫn lộn 

với chữ Tù Trưởng. 

206 Lưu Ly Vương (gọi đủ là Tỳ Lưu Ly – Virudhaka), dịch nghĩa là Ác Sanh Vương, con 

của vua Ba Tư Nặc (Prasenajit) xứ Câu Tát La (Kosala) và phu nhân Mạt Lợi (Mallika). 

Do quý kính đức Phật, vua Ba Tư Nặc xin cầu hôn với dòng họ Thích Ca, nhưng hoàng 

tộc Thích Ca tự cho mình là huyết thống cao quý, không thể xen tạp với dòng họ khác, 

nhưng không thể không gả vì thế lực của Ba Tư Nặc quá mạnh. Cuối cùng, vương gia Ma 

Ha Nam gợi  ý đem Mạt Lợi là cô tỳ nữ xinh đẹp, thông minh nhất của chính mình, giả 

làm công chúa dòng họ Thích Ca, gả cho Ba Tư Nặc. Mạt Lợi sanh ra Tỳ Lưu Ly. Khi Tỳ 

Lưu Ly tám tuổi, về quê ngoại học bắn cung. Lúc bấy giờ, dòng họ Thích vừa xây xong 

một ngôi giảng đường để thỉnh Như Lai và các vị thánh tăng đến cúng dường. Tỳ Lưu Ly 

cùng năm trăm đứa trẻ vào giảng đường, trèo lên tòa sư tử chơi, bị họ Thích mắng là “kẻ 

nô  tỳ”  và  đuổi  ra  khỏi  cửa.  Tỳ  Lưu  Ly  vô  cùng  căm  tức,  lại  được  đại  thần  Khổ  Mẫu 

(Dīgha Chārāyana)  xui xiểm, nên đã thừa cơ đoạt ngôi vua cha khi Ba Tư Nặc  viễn du. 

Ba  Tư  Nặc  chạy  sang  cầu  viện  A  Xà  Thế  giúp  đỡ,  nhưng  bị  bệnh  chết trên  đường  lưu 

vong. Nghe tin cha chết, Tỳ Lưu Ly liền đem binh tiến đánh thành Ca Tỳ La Vệ (dù Phật 

Thích Ca đã ba lần hiện thân khuyên can). Chiếm được thành, Tỳ Lưu Ly tàn sát tận diệt 

dòng họ Thích Ca, máu chảy thành sông. 

207 Giếng trời (thiên tỉnh, courtyard): Khoảng sân trống giữa các khu nhà xây quanh bốn 

phía, nhằm mục đích thoáng khí và lấy ánh sáng chiếu vào nhà. 

208 Vào thời Đường, người đỗ đầu kỳ thi Hương gọi là Giải Nguyên, đến đời Tống gọi là 

Giải Đầu. Từ thời Minh, Thanh, trở đi, những người đỗ khoa thi Hương được gọi chung 

là Cử Nhân, nhưng dân gian vẫn quen gọi là Hiếu Liêm. Người đỗ đầu khoa thi Hương 

vẫn gọi là Giải Nguyên như thời Đường. 

209 Quán Sát là một chức quan cầm đầu quân sự tại một châu, gọi đủ là Quán Sát Xử Trí 

Sứ. 

210 Cấp Gián là danh xưng gọi chung hai chức vụ Cấp Sự Trung và Gián Nghị Đại Phu. 

211 Thừa là một chức quan, là thuộc cấp của Thái Úy. Đại Lý Tự là cơ quan chủ quản tư 

pháp,  chuyên quản trị  những  vụ kiện tụng  hình  sự,  được đặt ra  dưới thời Bắc Tề, đứng 

đầu là Đại Lý Khanh, phó là Đại Lý Thiếu Khanh. Những nhân viên cấp nhỏ hơn gọi là 

Đại Lý Thừa. 

212 Theo Châu Dịch Chỉ Yếu, Đồng Nhân là quẻ thứ 13 trong sáu mươi bốn quẻ, có tên 

đầy đủ là Thiên Hạ Đồng Nhân do hai quẻ Càn và Ly ghép lại (trên Càn dưới Ly), hàm 

nghĩa “thượng hạ đồng thuận”, tượng trưng cho “trước gian nan, sau thuận lợi”. Câu nói 

trên đây trích từ phần Tượng Truyện giải thích về ý nghĩa của hào thứ năm trong quẻ này. 



213 Châu Đình Nho (1593-1644), tự là Ngọc Thằng, hiệu Ấp Tề, người làng Nghi Thành, 

huyện Nghi Hưng,  tỉnh Giang Tô,  làm đến chức  Đông Các Đại  Học Sĩ dưới thời Sùng 

Trinh. Ông ta thông minh, văn tài hoạt bát, được coi là thần đồng, rất thông minh,  mẫn 

tiệp, giỏi đoán ý người khác, là lãnh tụ của nhóm Phục Xã, từng làm cố vấn thân tín của  

vua  Sùng  Trinh.  Năm  Sùng  Trinh  16  (1643),  quân  Thanh  vượt  quan  ải  tấn  công  Trung 

Nguyên,  kinh thành rúng động. Châu Đình Nho vâng  lệnh dẫn quân ra  ngoài thành đối 

địch,  nhưng đóng  lì tại Thông  Châu,  không dám  tiến  lên,  chỉ  lo  nhậu  nhẹt,  ca hát cùng 

thuộc hạ,  ngụy tạo chiến công,  nên được  nhà Minh thăng  lên  làm Thái Sư cho đến khi 

Cẩm Y Vệ Chỉ Huy Sứ Lạc Dưỡng Tánh dâng sớ hạch tội, chân tướng mới lộ ra. Vua cả 

giận bắt Châu Đình Nho tự tử vào năm Sùng Trinh 17 (1644); do vậy, những người khắc 

in văn chương của Châu Đình Nho trước đó đều bị vạ lây. 

214 Cẩm Y Vệ là cơ quan đặc vụ kiêm tình báo quân sự thời Minh, có tên gọi đầy đủ là 

Cẩm Y Thân Quân Đô Chỉ Huy Sứ Ty. Tiền thân của nó chính là Ngự Dụng Củng Vệ Ty 

(được thành lập vào thời Minh Thái Tổ). Cơ quan này trực tiếp nhận lệnh từ nhà vua, có 

thể bắt cứ ai (chỉ trừ hoàng đế), kể cả hoàng thân quốc thích, có thể xử tử không cần xét 

xử công khai. Đồng thời nó có nhiệm vụ thu thập tin tức tình báo quân sự. 

215 Hòa Lâm là tên gọi tắt của Cáp Lạp Hòa Lâm (Karakorum), vốn là kinh đô cũ đế quốc 

Mông Cổ, nhưng đến đời Thanh thì đã trở thành nơi hoang phế. Thành phố này nay nằm 

ở Tây Bắc tỉnh Övörkhangai của Mông Cổ. 

216 Lô Tuần (?-411) thuộc một dòng họ lớn ở Phạm Dương (nay thuộc Hà Bắc) vào thời 

Đông Tấn, là chồng của em gái Tôn Ân người xứ Lang Tà (tỉnh Sơn Đông). Khi Tôn Ân 

chết trận, Lô Tuần trở thành thủ lãnh của đám quý tộc vùng Lang Tà, có tham vọng lật đổ 

nhà  Tấn,  từng  hưng  binh  đánh  chiếm  nhiều  phen,  giết  các  thái  thú  những  châu  huyện 

quan  trọng.  Lô  Tuần  từng  nhiều  lần  đánh  xuống  Quảng  Đông,  Hợp  Phố,  Giao  Châu, 

khiến nhà Tấn chao đảo, cho đến khi bị Đỗ Huệ Độ đánh bại, phải tự giết vợ con rồi nhảy 

xuống sông tự sát. 

217 Thù là đơn vị trọng lượng thời cổ, một thù bằng 1/24 của một lượng. Áo lục thù chính 

là áo cõi trời, rất nhẹ, nói một cách ước lượng là lục thù (sáu thù), chứ sáu thù thì vẫn còn 

nặng hơn áo cõi trời rất nhiều! 

218 Nội điển: Kinh sách nhà Phật. 

219  Thông  Lãnh  chính  là  vùng  cao  nguyên  Pamir  hiện  thời.  Nơi  này  nổi  tiếng  vì  Con 

Đường Tơ Lụa đi qua đó. Pamir nằm giữa Trung Quốc, A Phú Hãn và Tajikistan. Đây là 

nơi được gọi là “nóc nhà của thế giới” vì là nơi hội tụ các mạch núi lớn như Tuyết Sơn 

(Himlayas), Thiên Sơn, Karakorum, Côn Luân và Hindu Kush. 

220 Theo Trung Y Dược Điển, Hư Thũng (Thủy Thũng)  là một chứng bịnh do Thận hư 

(Thận khí suy hụt), đến nỗi Hàn xâm nhập, khiến cho cơ thể sưng phù vì nước đọng dưới 

da. Trước tiên là phù thũng ở bên ngoài, rồi đến sưng to các nội tạng nên gọi là Hư, nước 

tiểu có cặn trắng ánh xanh, thường bị tiêu chảy, vẻ mặt tái xanh, mệt mỏi, tiếng nói nhỏ 

yếu. Khi nặng, chất dịch dưới da có thể biến thành mủ. 

221 Thúc Hướng tên thật là Dương Thật Hiệt (Thúc Hướng là tên tự), vốn là một chính trị 

gia  lẫy  lừng  của  nước  Tấn  thời  Xuân  Thu.  Ông  làm  quan  khắp  ba  triều  vua  Tấn  Điệu 

Công, Tấn Bình Công, Tấn Chiêu Công và từng đạt được hiệp ước liên minh quân sự với 

nước Sở. Còn Tử Sản (?-522 trước Công Nguyên), tên thật là Cơ Kiều, tự là Tử Sản, còn 

có tên tự  là  Tử  Mỹ,  thường  được  nước  Trịnh  gọi  là  Công  Tôn  Kiều  (vì  Tử  Sản  vốn  là 

cháu  nội  của  Trịnh  Văn  Công,  nên  thay  vì  gọi  theo  họ,  người  ta  gọi  theo  quan  hệ  với 



hoàng tộc thành họ Công Tôn), vốn là một nhà tư tưởng và chính trị gia lỗi lạc thời ấy. 

Ông làm Khanh Đại Phu (giống như Tể Tướng) nước Trịnh, chấp chánh suốt hai mươi ba 

năm 

222 Quả quân: Tiếng các quan đại phu của các nước chư hầu gọi vua nước mình. Chữ Quả 

Quân ở đây chỉ vua nước Tấn. 

223 Truyền Thi là từ ngữ cổ để gọi bệnh lao kết hạch ở phổi. Câu truyện này trích từ phần 

Xí Thịnh Quang Chú trong bộ Di Kiên Giáp Chí của Hồng Mại đời Tống. 

224 Thư Cừ Mông Tốn (368-433)  là  người  sáng  lập triều đại Bắc  Lương  vào thời Nam 

Bắc Triều cuối đời Tấn, thuộc sắc dân Hung Nô. Thoạt đầu Mông Tốn ủng hộ Lữ Quang 

ly  khai  nhà  Diêu  Tần,  lập  ra  nhà  Hậu  Lương;  sau  đó,  lại  chống  Lữ  Quang,  chiếm  lãnh 

miền Cô Tạng, tự xưng là Hà Tây Vương. Về sau, Mông Tốn diệt nhà Hậu Lương, khống 

chế đường giao thông Tây Vực, trở thành vua một nước hùng mạnh. Thư Cừ Mông Tốn 

rất tôn sùng Phật giáo, từng thỉnh ngài Đàm Vô Sấm dịch kinh Phương Đẳng, Niết Bàn 

v.v… Em họ Mông Tốn là Thư Cừ Kinh Thanh (?-464) là một cư sĩ học rộng, từng sang 

Vu Điền học tiếng Phạn, thông thạo Phạn Văn. Chính Kinh Thanh đã đích thân thỉnh ngài 

Đàm Vô Sấm đến đất Lương và đích thân dịch các bộ Thiền Yếu Bí Mật Trị Bệnh Kinh, 

Bát Quan Trai Giới Kinh, Quán Di Lặc Bồ Tát Thượng Sanh Đâu Suất Kinh v.v…  

225 Đàm Vô Sấm (385-433), tên Phạn ngữ là Dharma-raksa, đôi khi còn phiên là Đàm Ma 

La Thức, Đàm Ma Sám, Đàm Mô Sấm, Đàm La Vô Sấm, dịch nghĩa là Pháp Phong. Ngài 

xuất  thân  từ  dòng  Bà  La  Môn  tại  Trung  Ấn  Độ,  thoạt  đầu  tu  học  Tiểu  Thừa.  Sau  gặp 

được Bạch Đầu thiền sư truyền thụ kinh Đại Niết Bàn bèn phát tâm học Đại Thừa. Năm 

hai mươi tuổi Sư đã thông thạo các kinh Đại Thừa, kiêm hiểu Mật chú nên được gọi là 

Đại Chú Sư. Về sau, Sư mang kinh Đại Bát Niết Bàn, Bồ Tát Giới Kinh, Bồ Tát Giới Bổn 

v.v…  sang  Kế  Tân,  đến  nước  Quy  Tư.  Do thấy  hai  xứ  này  sùng  trọng  Tiểu  Thừa,  bèn 

sang  Đôn  Hoàng.  Năm  Huyền  Thỉ  nguyên  niên  (412)  nhà  Bắc  Lương,  Hà  Tây  Vương 

Thư Cừ Mông Tốn sai Thư Cừ Kinh Thanh cung thỉnh Sư đến Cô Tạng để Sư học tiếng 

Hán trong vòng ba năm, rồi bắt đầu phiên dịch kinh Đại Bát Niết Bàn, hai vị Huệ Tung 

và Đạo Lãng giữ nhiệm vụ Bút Thọ. Do kinh Niết Bàn Sư mang theo chưa trọn vẹn, Sư 

bèn  trở  về  Vu  Điền,  tìm  được  một  phần  cuối  kinh  ấy,  mang  về  Cô  Tạng  tiếp  tục  dịch. 

Nhận lời thỉnh của Huệ Tung và Đạo Lãng, Sư chủ trì công việc phiên dịch các kinh Đại 

Phương Đẳng Đại Tập, Kim Quang Minh Kinh,  Bi Hoa Kinh, Bồ Tát Địa Trì Kinh, Bồ 

Tát Giới Bổn… Do Thái Vũ Đế nhà Bắc Ngụy nghe tin Sư thông thạo phương thuật, bèn 

sai sứ sang thỉnh, Thư Cừ Mông Tốn sợ Sư sẽ sang đất Ngụy, liền giả vờ sai Sư sang Tây 

Vực  tìm  kiếm  phần  sau  kinh  Niết  Bàn  (phần  này  về  sau  được  ngài  Nhã  Na  Bạt  Đà  La 

dịch tiếp  vào đời Đường), rồi  ngầm  sai thích khách giết chết Sư  giữa đường.  Bản kinh 

Đại  Bát  Niết  Bàn  của  Sư  được  gọi  là  Bắc  Bản  Niết  Bàn  để  phân  biệt  với  bản  dịch  Nê 

Hoàn Kinh của ngài Pháp Hiển dịch (thường gọi là Nam Bản Niết Bàn Kinh). 

226 Nguyên văn  “hoa đĩnh”  (thuyền hoa): Thuyền chở gái ăn sương. 

227 Đây  là  lời giải thích chữ  “mộng thụ”  trong nguyên  bản của tụng  văn:  “Trần trạch, 

 Phương môn, hộ vệ mạc nghi mộng thụ”  (Nhà họ Trần, Phương, che chở chớ ngờ mộng 

bệnh):   “Mộng thụ”  (mộng thấy đứa  bé)  chính  là  điển tích  vua Tấn  bị  bệnh, nằm  mộng 

thấy  hai đứa  bé (tiếng cổ  là  “thụ  tử” ) từ trong bụng  nhảy ra, bàn  với  nhau ‘lương  y đã 

đến, hãy trốn kỹ vào phía dưới Cao, phía trên Hoang thì thầy thuốc không làm gì được!’ 

Khi thầy thuốc đến,  bảo bệnh đã nhập Cao Hoang (phần dưới hoành cách mô, phía trên 

gan) không cách nào trị được! 



228 Bôi Độ là một sư nổi danh ở kinh đô vào thời Tống, không rõ họ tên, Ngài thường đạp 

lên một cái chén để vượt qua sông nên được gọi là Bôi Độ. Ngài xuất hiện đầu tiên ở Ký 

Châu, không giữ oai nghi, thậm chí không ăn chay, mà ăn thịt, uống rượu, quần áo tồi tàn 

lam lũ, không đủ che thân, thần lực khó đoán. Ngài ra vẻ hỷ nộ bất thường, nhưng lời lẽ 

phảng  phất  huyền  cơ  sâu  xa.  Ngài  thường  lang  thang  khắp  nơi,  tắm  trong  băng  giá, 

Những chuyện thần dị của Ngài được chép trong bộ Lương Cao Tăng Truyện. Khi Ngài 

sắp tịch, có ngỏ lời xin một đệ tử may cho một tấm ca-sa, nói:  “Ngày mai ra khỏi cửa sẽ 

 không  quay  lại  nữa”.   Áo  chưa  may  xong  thì  Ngài  đã  đi  mất.  Cả  vùng  chợt  nghe  mùi 

hương lạ ngào ngạt, đi tìm thấy Ngài nằm dưới gộp đá, quấn mình trong tấm ca-sa rách, 

đã tịch từ  lâu.  Từ  đầu đến chân đều trổ hoa sen thơm  ngát.  Mấy  hôm  sau, có  người từ 

phương Bắc về nói thấy Ngài lang thang tại Bành Thành. Đại chúng hồ nghi, mở quan tài 

ra xem thì thấy chỉ còn đôi giày. 

229 Tuần Kiểm là một chức quan võ đời Tống trấn nhậm những vùng trọng yếu, quản hạt 

châu huyện, huấn luyện binh lính, tuần phòng trong địa phương, duy trì an ninh, trấn áp 

phản loạn. 

230 Ngụy Tử chính là Ngụy Cao, tự Bá Dương, hiệu Vân Nha Tử, một nhà luyện đan nổi 

tiếng thời Đông Hán, quê ở Cối Kê, đại khái sống vào thời Hán Hoàn Đế (147-167), ưa 

chuộng Đạo giáo, ham luyện đan, được coi là tác giả của bộ Tham Đồng Khế, là sách gối 

đầu giường của những kẻ ham mê luyện đan, tin vào chuyện trường sanh bất lão! Trong 

câu  nói  này  của  họ  Ngụy,  chữ  “Đạo thuật”  chỉ  cho  cách  luyện  đan  nói  riêng  và  những 

cách luyện tập của Đạo giáo nói chung. Nhưng cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh mượn câu nói này để 

ca ngợi thần  lực chẳng thể  nghĩ  bàn của Quán Thế  Âm Bồ Tát, chứ không hề  nhằm ca 

ngợi Đạo Giáo. Chữ  “đạo thuật”  trong câu “Trị bằng đạo thuật, thánh thần công xảo há 

 thể suy lường?”  hàm nghĩa: Sức thần thông chẳng thể nghĩ bàn của Bồ Tát, làm sao có 

thể đem các tài khéo chữa bệnh của thế gian như Thánh, Thần, Công, Xảo đã nói trong 

Nạn Kinh, để suy lường lực dụng của Bồ Tát cho được! 

231 Biển Thước vốn họ Tần, tên Việt Nhân, có hiệu là Lô Y, người đất Trịnh thuộc Bột 

Hải (nay là Nhậm Khâu ở Hà Bắc), không rõ năm sanh và năm mất, phỏng chừng trong 

khoảng từ 407 đến 310 trước Công Nguyên,  là danh  y thời Xuân Thu Chiến Quốc.  Do 

vậy, người đương thời gọi ông là Biển Thước (Biển Thước vốn là tên một vị thần y của 

Hoàng Đế trong thần thoại). Ông được coi là thủy tổ thật sự của y học Trung Hoa, sáng 

tạo ra cách coi mạch và chẩn bệnh, lập ra cơ sở cho cách chữa trị dựa theo biểu hiện bệnh 

trạng. 

232 Nạn Kinh là một bộ sách cổ về y học Trung Hoa, có tên gọi đầy đủ là Hoàng Đế Bát 

Thập Nạn Kinh, không rõ được hình thành vào thời kỳ nào. Theo truyền thuyết, sách này 

do chính Biển Thước biên soạn, nhằm giải thích những ý nghĩa khó hiểu, dễ gây vấn nạn 

trong bộ Hoàng Đế Nội Kinh, theo hình thức vấn đáp, hệ thống hóa học thuyết kinh lạc, 

mạch lý, tạng phủ, chẩn đoán v.v... 

233  Theo  Trung  Y  Dược  Điển,  Thủy  Tả  là  chứng  bệnh  đi  tiêu  ra  rất  nhiều  nước  khiến 

người bệnh bị mất nước nhanh chóng, có thể mất mạng. Có lẽ đây chính là bệnh dịch tả? 

234 Theo Trung Y Dược Điển, Thủy Thũng (Edema, dropsy, hay hydropsy) là chứng bệnh 

chân tay, thân thể sưng phù, mặt sưng húp, bóp nhẹ sẽ thấy da lõm xuống, phập phều như 

khắp thân được bơm đầy chất khí. Nguyên do là vì các chất dịch trong cơ thể sinh ra quá 

mức, ứ đọng dưới da. 

235 Huyền Đế có thể hiểu theo nhiều cách: 



1. Huyền Đế là thần ở phương Bắc, tên là Chuyên Dĩnh. Do trong thiên Đại Tông Sư của 

sách Trang Tử  có nói Chuyên Dĩnh ở trong cung điện  màu đen  nên Chuyên Dĩnh được 

gọi là Huyền Đế. Chuyên Dĩnh là cháu nội của Hoàng Đế, tức là Đế Cao Dương trong cổ 

sử Trung Hoa. Theo truyền thuyết, Đế Cao Dương thọ đến chín mươi bảy tuổi. 

2.  Huyền  Đế  là  mỹ  hiệu  của  vua  Hạ  Vũ.  Do  Hạ  Vũ  có  công  trị  thủy,  theo  Ngũ  Hành, 

nước có màu đen nên Hạ Vũ được gọi là Huyền Đế. 

3. Huyền Đế chính là gọi tắt của Huyền Thiên Thượng Đế, tức Chân Vũ Đế Quân,  một 

phân thân của Ngọc Hoàng Thượng Đế. Đây là cách hiểu phổ biến nhất. 

236 Thanh Chân Tự chính là giáo đường Hồi Giáo. Đây là cách người Trung Hoa dịch chữ 

Masjid (nơi thờ phụng) của tiếng Ả Rập. Các giáo đường Hồi giáo hiện thời phỏng theo 

kiến  trúc  từ  nhà  ở  cũ  của  tiên  tri  Mohamed.  Trong  giáo  đường  Hồi  giáo,  không  được 

phép  đặt  tượng  thờ,  tranh  vẽ  hay  đồ  cúng,  không  được  vẽ  hình  người.  Các  câu  kinh 

Koran hay các họa tiết trang trí được vẽ hay khắc thẳng lên tường, nhưng thường thì vách 

giáo đường để trơn, chỉ khắc các câu kinh trên đầu các cửa vòm. Gian phòng chính giữa 

có dấu khắc để chỉ phương hướng thánh địa Mecca, khi cầu kinh tín đồ phải hướng về đó. 

237 Thị dân: Người sống ở thành phố lớn, để phân biệt với dân sống ở các hương trấn hay 

làng quê. 

238 Sam (Cryptomeria Japonica), còn gọi là Liễu Sam, là một loại cây thuộc loài Tùng, 

thường bị gọi lầm là Japanese Cedar. Cây có thể cao đến 70m, đường kính 4m, lá kim, vỏ 

cây nâu đỏ, có trái hình nón giống thông, gỗ có tinh dầu thơm. Liễu Sam được coi là cây 

thiêng tại Nhật Bản, chủ yếu trồng quanh các “thần xã” (miếu thờ thần). 

239 Sở Từ nói chung là những tác phẩm thơ ca nơi đất Sở trong thời Chiến Quốc (vua Sở 

là chư hầu của nhà Châu,  nước Sở nằm trong địa bàn hai tỉnh Hồ Bắc và Hồ Nam hiện 

thời); nói riêng, Sở Từ là tên một tập sách hợp tuyển những bài thơ ấy, nổi tiếng chỉ kém 

Thi  Kinh.  Những  tác  giả  nổi  tiếng  nhất  được  giới  thiệu  trong  Sở  Từ  là  Khuất  Nguyên, 

Tống Ngọc v.v... 

240 Theo Phó Đại Sĩ Truyện, Huệ Tập  là học trò của Phó Đại Sĩ,  nổi tiếng với tài chữa 

bệnh và thích phóng sanh. Suốt đời Sư lo mua lại các loài vật bị đánh bắt để phóng sanh, 

không tiếc sức. 

241 Theo Trung Y Dược Điển, Bạch Lại là một trong các loại bệnh ma phong (bệnh cùi). 

Sách trích dẫn Chư Bệnh Nguyên Hầu Luận, quyển 2, như sau:  “Phàm những ai bị bệnh 

 Bạch Lại thì tiếng nói rè đục, mắt nhìn không rõ, tứ chi tê cứng, các khớp viêm đỏ, trong 

 lòng bức rức, chân tay bải hoải... có những vết loét kín, da thường nổi những vết trắng, 

 mắt có cườm”. 

242 Tăng-già-lê (Samghati), dịch nghĩa là Trùng Y, Đại Y hoặc Tạp Toái Y, là một trong 

ba  y  của tỳ-kheo.  Loại  y  này  chỉ đắp khi đi khất thực,  thuyết pháp,  hoặc cử  hành pháp 

hội. Thoạt đầu, có đến chín loại y Tăng-già-lê khác nhau:  

1. Bậc hạ là gồm chín điều, mười một điều, mười ba điều. Ba loại y này mỗi điều gồm hai 

miếng dài, một miếng ngắn. 

2.  Bậc trung gồm  mười  lăm điều,  mười  bảy điều,  mười  chín điều.  Loại  y  này  mỗi điều 

gồm 3 miếng dài, một miếng ngắn. 

3. Bậc thượng gồm hai mươi mốt điều, hai mươi ba điều và hai mươi lăm điều. Mỗi điều 

gồm bốn miếng dài, một miếng ngắn. 



Nay chỉ còn thịnh hành loại hai mươi lăm điều. Y được may bằng những miếng vải ghép 

lại theo chiều dọc,  gọi  là điều.  Mỗi  một điều  lại  được cắt thành  những  miếng dài  ngắn 

xen kẽ, trông giống như thửa ruộng, nên các loại y được gọi chung là Phước Điền Y. 

243  Thiên  Hậu,  còn  được  gọi  là  Thiên  Phi,  Mỵ  Châu  Nương  Nương,  Thiên  Phi  Nương 

Nương, Thiên Hậu Nương Nương, Thiên Thượng Thánh Mẫu, Ma Tổ (thường bị đọc trại 

thành Mã Tổ) v.v... là một vị nữ thần được dân cư vùng Đông Nam Trung Quốc sùng bái, 

nhất là ngư dân. Theo ngọc phổ, bà có tên thật là Lâm Mặc, không rõ sanh và mất năm 

nào, chỉ biết bà đã được phong thần từ thời Tống, quê quán tại đảo Mỵ Châu, huyện Bồ 

Điền, tỉnh Phước Kiến. Tương truyền, bà lúc còn sống có tài tiên tri, dự đoán họa phước 

nên được  dân chúng tôn sùng,  lập  miếu thờ sau khi  mất. Bà được tôn  lên thành vị thần 

bảo hộ cho hàng hải sau khi có chuyện Cấp Sự Trung Lộ Doãn Địch đi sứ Cao Ly vào 

năm Nguyên Hòa thứ 5 (1123) đời Tống Huy Tông, chìm thuyền, được bà che chở. Ông 

Lộ thoát nạn, bèn trùng tu miếu thờ, triều đình ban tặng biển đề Thuận Tế. Các triều đại 

kế tiếp liên tiếp sắc phong như năm 1156, Tống Cao Tông sắc phong bà là Linh Huệ Phu 

Nhân, Tống Quang Tông phong cho bà hiệu Linh Huệ Phi, năm Chí Nguyên 15 (1278), 

nhà Nguyên  sắc phong cho bà  hiệu Hộ Quốc Minh Trước Linh Huệ Hiệp Chánh Thiện 

Khánh Hiển Tế Thiên Phi. Danh xưng Thiên Hậu bắt đầu từ đời Thanh khi vua Khang Hy 

gia phong cho bà mỹ hiệu Hộ Quốc Tỳ Dân Diệu Linh Chiêu Ứng Nhân Từ Thiên Hậu. 

Lần  sắc  phong  cuối  cùng  là  do  vua  Hàm  Phong  ban  chiếu  vào  năm  Hàm  Phong  thứ  7 

(1857) và cũng là mỹ hiệu dài nhất Hộ Quốc Tỳ Dân Diệu Linh Chiêu Ứng Hoằng Nhân 

Phổ  Tế  Phước  Hựu  Quần  Sanh  Thành  Cảm  Hàm  Phù  Hiển  Thần  Tán  Thuận  Thùy  Từ 

Đốc  Hựu  An  Lan  Lợi  Vận  Trạch  Đàm  Hải  Ninh  Điềm  Ba  Tuyên  Huệ  Đạo  Lưu  Diễn 

Khánh Tĩnh Dương Tích Chỉ Ân Châu Đức Phổ Vệ Tào Bảo Thái Chấn Vũ Tuy Cương 

Thiên Hậu Chi Thần, nhằm ca tụng nữ thần linh ứng, oai linh, nhân từ, dẹp yên sóng gió, 

tạo phước  lợi, che chở  nhân dân,  giữ  yên  bờ cõi. Tín  ngưỡng thờ Thiên Hậu theo chân 

người Hoa phổ biến khắp vùng Đông Nam Á. Các nơi được gọi là “chùa Bà” ở Việt Nam 

chính là miếu thờ Thiên Hậu. 

244 Mỵ Dự là tên gọi khác của đảo Mỵ Châu, quê hương của Thiên Hậu. 

245 Nội giáo chính là đạo Phật. Gọi như vậy vì đạo Phật dạy tu tập nơi chân tâm bản tánh, 

chứ không phải chú trọng luyện nơi thần thức hoặc cầu trường sanh bất lão. 

246 Chân Cáo là một kinh điển trọng yếu của phái Thượng Thanh trong Đạo Giáo, do đạo 

sĩ Đào Hoằng Cảnh (456-536) biên soạn, gồm 12 quyển, nội dung nhằm giải thích 64 quẻ 

của kinh Dịch, trình bày những giáo nghĩa của Đạo Giáo. Thiên Xiển Vi có tên gọi đầy 

đủ là Xiển U Vi, nhằm giải thích thiên giới và tiên giới theo quan điểm Đạo Giáo. 

247 Kế Tân  là  một nước cổ ở Tây Vực, cho đến hiện thời, các  nhà  nghiên cứu vẫn còn 

chưa xác định dứt khoát vị trí nước này. Nói chung, có ba thuyết:  

1. Kế Tân là phiên âm của chữ Kophen, là danh xưng của sông Kabul theo tiếng Hy Lạp 

cổ. Chữ Kế Tân chỉ vùng hạ lưu sông Kabul của A Phú Hãn (Afghanistan). 

2. Kế Tân chính là quốc gia về sau này được ngài Huyền Trang gọi là Ca Thấp Di La, tức 

vùng Kashmir hiện thời. 

3. Kế Tân là phiên âm của chữ Kapisa, tức vùng bình nguyên từ Kafiristan cho đến hạ lưu 

sông Kabul, bao gồm cả miền Tây Kashmir. 

248 Chân Đế (Paramārtha, 499-569), còn được dịch âm là Ba La Mạt Đà. Sư là một trong 

bốn vị thánh tăng được xưng tụng là “tứ đại dịch giả” của Hán Truyền Phật giáo (ba vị 

kia là Cưu Ma La Thập, Bất Không, Huyền Trang). Sư vốn là người xứ Ưu Thiền Ni ở 



Thiên Trúc,  tu tập chủ  yếu theo truyền thống Du Già Hành Phái (tức Duy Thức), được 

coi là vị học giả có uy tín nhất thời đó về Vô Tướng Duy Thức. Sư đi nhiều nước, do từ 

Kế Tân vào Trung Quốc, nên thường bị lầm tưởng là người xứ Kế Tân. Sư được Lương 

Vũ Đế thỉnh đến thành Kiến Nghiệp (Nam Kinh) vào năm Thanh Thái thứ 2 (548). Vừa 

đến nơi, Hầu Cảnh làm loạn, Lương Vũ Đế băng hà. Sư phải lánh nạn đến đất Tô Hàng, 

vừa lánh nạn vừa theo đuổi việc dịch thuật. Sư dịch được tất cả 76 bộ kinh luận, trong đó 

có những bộ hết sức quan trọng như Nhiếp Đại Thừa Luận, Câu Xá Luận, Kim Thất Thập 

Luận... Tuổi già, Sư cảm khái “hoằng pháp không đúng thời, thường bị trở ngại” bèn ngồi 

thuyền trở về Ấn Độ vào năm 562, nhưng thuyền lại bị bão giạt vào Quảng Châu. Thứ sử 

Âu Dương Ngỗi dốc cạn lòng thành cúng dường, Sư tiếp tục sự nghiệp hoằng pháp, dịch 

kinh. Ngài vừa dịch thuật vừa giảng dạy không mệt mỏi, lại còn viết chú sớ cho những bộ 

kinh luận đã dịch và soạn sách như Hoằng Minh Tập, Cao Tăng Truyện v.v... Dưới ảnh 

hưởng  của  Sư,  các  tông  phái  Nhiếp  Luận  Tông  và  Câu  Xá  Tông  được  thành  lập  để 

chuyên nghiên cứu những bộ luận ấy. 

249 Ngô âm hay Ngô ngữ là một loại phương ngôn phổ biến ở vùng Giang Tô, phía Nam 

các tỉnh An Huy, Thượng Hải, Chiết Giang, Tây Bắc tỉnh Giang Tây, gồm nhiều loại nhỏ 

hơn (gồm giọng Thái Hồ, giọng Thai Châu, giọng Đông Âu, giọng Vụ Châu, giọng Xử 

Cù, giọng Tuyên Châu). Giọng nói vùng Tô Châu (tức giọng Thái Hồ) được coi là giọng 

đặc trưng nhất của Ngô ngữ. Ngô ngữ khác biệt tiếng Quan Thoại rất lớn, nó có âm điệu, 

nhịp điệu biến đổi liên tục và còn giữ nhiều nhân tố ngữ âm cổ nên nếu không phải người 

địa  phương  sẽ  khó  thể  hiểu  người  xứ  Ngô  nói  gì,  chỉ  cảm  thấy  âm  điệu  líu  lo,  ríu  rít, 

thánh thót mà thôi. 

250 Tỷ Phảng (Fall  Armyworm) còn gọi  là Niêm Trùng, có tên khoa học  là Spodoptera 

Frugiperda, là một loài côn trùng hại lúa. Chúng đẻ trứng nở ra sâu, trông giống sâu róm, 

to từ 3 đến 5 cm, mầu nâu có những vạch vàng, ăn hại ngũ cốc rất dữ. Chúng lột xác biến 

thành  bướm  trông  giống  con  ngài  hay  con  nắc  nẻ,  đẻ  trứng  rất  nhiểu.  Sử  Trung  Hoa 

thường chép rất nhiều trận đói do Tỷ Phảng cắn hại hoa màu. 

251 Thanh thũng là những vết xanh bầm nổi lên dưới da do những mao huyết quản bị vỡ. 

Có những trường hợp máu còn đọng lại thành từng thành đám xanh bầm loang rộng, có 

thể gây thành nhọt loét. 

252 Độc Cô Đà là con thứ sáu của Độc Cô Tín (Đại Tư Mã thời Ngụy Văn Đế), vốn thuộc 

sắc tộc Tiên Ty. Dòng họ Độc Cô này được coi là một trong tám dòng họ lớn của nước  

Ngụy thời ấy. Độc Cô Tín có ba con gái đều là hoàng hậu. Cô út có tên là Độc Cô Già La, 

chính là Văn Hiến Hoàng Hậu, vợ của Tùy Văn Đế. Theo Tùy Thư, Độc Cô Đà thường 

sai Từ  A Ni dùng tà thuật để cướp tiền  bạc của  người khác,  thậm chí  sai Miêu  Quỷ ép 

hoàng hậu Độc Cô Già La lén lút lấy tiền bạc từ công khố ban thưởng cho hắn. Về sau sự 

việc  bị phát giác,  vua toan giết Độc Cô Đà,  nhưng nhờ  hoàng  hậu  và các anh  là  những 

công thần van xin, Độc Cô Đà mới được tha chết, đuổi về làm dân. Vua hạ lệnh hễ ai thờ 

Miêu Quỷ sẽ bị xử tử ngay lập tức. Từ đấy, tục lệ thờ Miêu Quỷ mới chấm dứt. 

253 “Hồi sát” (回煞) là một thứ tín ngưỡng thông tục trong tang ma Trung Hoa đã có từ 

trước thời Tần. Sát (煞) có nghĩa là tính ngày người chết trở về thăm nhà, mà Sát cũng có 

nghĩa là các hung thần, tai vạ. Do vậy, Hồi Sát thường được hiểu thành “đẩy lùi hung tai, 

hung thần”. Theo tín ngưỡng dân gian,  linh hồn người chết sẽ quay trở lại nhà do Sảnh 

Thần (眚神) dẫn đường trong một thời gian ngắn sau khi chết. Ngày giờ ấy thường được 



giới đạo sĩ tính ra, gọi là ngày Hồi Sát hay Tiếp Sảnh (接眚: thường trong vòng từ bảy 

ngày đến mười bốn ngày sau khi chết). Ngày hôm ấy, phải mời đạo sĩ cử hành cúng tế, 

yểm đảo với  mục đích ngăn ngừa những tà thần theo hồn  người chết về  bắt người thân 

chết theo (người Việt thường gọi là Thần Trùng). Đồng thời thân nhân người chết đêm ấy 

phải ăn  một số côn trùng đã hấp  và  biếu tặng  một loại  bánh gọi  là  bánh Trạng Nguyên 

(hay  Tiếp  Bài  Cao)  cho  những  hàng  xóm  thân  thích  để  họ  khỏi  bị  Thần  Trùng  quấy 

nhiễu. Có những trường hợp theo bói toán, bị kỵ tuổi quá nặng, đến tối hôm Hồi Sát, cả 

nhà phải bỏ trốn đi nơi khác mấy ngày. 

254 Trong những chuyện ứng hóa của Đại Sĩ, xin coi lại trong phần Hiện Tướng Ở Nơi 

Khác,  Đại Sĩ có biến thành một thiếu nữ xách giỏ bán cá chép vảy vàng óng ánh khiến 

cho dân phu đang làm trong mỏ tranh nhau ra coi. Khi mọi người vừa ra hết thì núi sụp, 

cô gái cũng biến mất. Người ta vẽ lại hình tướng này để thờ, bức tranh ấy thường gọi là 

Ngư Lam Đại Sĩ (Đại Sĩ tay xách giỏ cá). Trong Tây Du Ký, Ngô Thừa Ân đã bịa chuyện 

con cá chép ở dưới ao trong núi Phổ Đà nhờ nghe Đại Sĩ giảng kinh nên có thần thông, 

thừa dịp  Bồ Tát đi  vắng, trốn xuống trần  làm  yêu quái,  vây  hãm thầy trò Đường Tăng. 

Tôn Ngộ Không bèn đến méc Đại Sĩ. Đại Sĩ vội chặt tre, đan giỏ bắt cá, không kịp mặc 

áo khoác, không trang điểm (?!), xuống trần thâu hồi con cá chép ấy! 

255  Kỳ  nhân  là  người  thuộc  chế  độ  Bát  Kỳ  thời  Mãn  Thanh.  Kỳ  (Gūsa),  thường  được 

phiên âm là Cố Sơn,  là hình thức tổ chức quân đội của Mãn Châu do Nỗ Nhĩ Cáp Xích 

(Nurhachi, vua sáng lập nhà Thanh) đặt ra. Tất cả trai tráng người Mãn được chia thành 

tám Kỳ (tám màu cờ), thời bình thì canh tác, săn bắn, thời chiến thì trưng binh. Tám màu 

cờ  là  Hoàng  Kỳ,  Hồng  Kỳ,  Lam  Kỳ,  Bạch  Kỳ  (bốn  Kỳ  này  gọi  là  Chánh  Kỳ),  Tương 

Hoàng Kỳ, Tương Hồng Kỳ, Tương Lam Kỳ, Tương Bạch Kỳ. Tương (鑲) là viền, tức là 

cờ được  viền quanh một nếp vải khác màu, chẳng hạn Tương Bạch Kỳ là cờ trắng thêu 

rồng,  viền  mép  màu  đỏ.  Trai  tráng  thuộc  Kỳ  nào  thì  được  điều  động  bởi  vị  chỉ  huy  và 

quan chức thuộc sắc cờ đó. Mỗi một Kỳ có từ 13 đến 15 vạn quân. Cho đến nay, một số 

gia đình gốc quý tộc Mãn Châu vẫn tự xưng là “kỳ nhân”. 

256 Vũ Bị Lục là một tác phẩm dạy về cách tập luyện võ nghệ, điều binh, đã mất tên tác 

giả. 

257 Ba La Di (Pārājika) có thể hiểu theo hai cách:  

1. Tứ Ba La Di trong Cụ Túc Giới, do tăng sĩ nếu phạm phải bốn giới này thì không còn 

tư cách tăng sĩ, khiến cho tăng chúng mang tiếng xấu lây nên gọi là Ba La Di (vứt bỏ, tàn 

hủy). 

2. Mười tội Ba La Di theo Phạm Võng Bồ Tát Giới:  sát sanh, trộm cắp, dâm dục,  vọng 

ngữ, bán rượu, phô phang tội lỗi của tứ chúng, khen mình chê người, keo kiệt và nhục mạ 

người khác,  sân tâm chẳng nghe lời răn bảo, hủy báng Tam Bảo. 

Theo ngữ cảnh trong đoạn này, chỉ có thể hiểu Ba La Di theo cách thứ hai vì Long Đức 

Phù không phải là tăng sĩ. Hơn nữa, ông Long đốt kinh Pháp Hoa, bắt Tăng sĩ giẫm lên, 

quả thật đã phạm tội hủy báng Tam Bảo. 

258 Nguyên văn  “mạc hữu” , đây là những người không có quan chức, chuyên giúp việc 

biên soạn án từ cho các quan. 

259 Chữ Hồ (胡) tách ra thành Cổ (古) và Nguyệt (月). 

260 Nguyên văn  “Tử Dư đốc thực” ; đây là một thành ngữ ca ngợi người tánh tình thật thà, 

chín chắn. Tử Dư chính là tên tự của Tăng Sâm, là đệ tử đắc ý của Khổng Tử. 



261 Ngột Thuật (Wanyan Wushu, ?-1148), có khi ghi là Ngột Truật, hoặc Ô Châu. Ông 

này họ Hoàn Nhan, tên là Tông Bật, là đại tướng và là con thứ tư của Kim Thái Tổ (Hoàn 

Nhan  A  Cốt  Đả  -  Wanyan  Aguda).  Ông  ta  giỏi  bắn  cung,  cưỡi  ngựa,  thông  thạo  chiến 

thuật,  sách  lược,  từng  được  phong  làm  Đô  Nguyên  Soái,  lãnh  chức  Hành  Đài  Thượng 

Thư Sự, đặc trách  hành quân tiêu diệt nhà Tống. Từng  bị Hàn Thế Trung  và Nhạc Phi 

vây đánh tơi tả, nhờ gian thần Tần Cối mật báo quân tình, hãm hại Nhạc Phi và Hàn Thế 

trung, Ngột Thuật mới hoàn thành sứ mạng tiêu diệt sức đề kháng của Nam Tống, buộc 

vua Tống xưng thần với nhà Kim. Do vậy, người Hoa rất căm ghét, tạc tượng vợ chồng 

Tần  Cối  và  Ngột  Thuật  bằng  sắt  quỳ  trước  mộ  Nhạc  Phi.  Người  đến  lễ  bái  Nhạc  Phi 

thường dùng chày  sắt đập lên đầu tượng bọn  họ, khạc  nhổ, chửi  mắng ầm  ĩ. Tuy tượng 

bằng sắt mà bị dân chúng đập mãi cũng bị hư hoại, phải thay tượng mấy lần! 

262 Tức nhà Hậu Tấn (936-947) do Thạch Kính Đường sáng lập, là triều đại ngắn nhất của 

Trung Quốc (chỉ tồn tại 11 năm). Gọi là Thạch Tấn để phân biệt với triều Đông Tấn do 

Tư  Mã Viêm  sáng  lập,  Hậu Tấn của Tư  Mã Duệ (hậu duệ  nhà Đông Tấn,  bị  mất  miền 

Bắc,  phải  lui  về Nam,  lập kinh đô tại  Kiến  Khang)  và chánh quyền của Tấn  vương  Lý 

Khắc Dụng (cha của Lý Tồn Úc, hoàng đế khai quốc nhà Hậu Đường). 

263 Thiện Vô Úy (Subhakarasimha, 637-735), còn dịch là Tịnh Sư Tử, là tổ sư của Mật 

Tông Trung Hoa, chuyên hoằng truyền Thai Tạng Giới Mạn Đà La. Cùng với hai vị Bất 

Không,  Kim  Cang  Trí,  Sư  được  cõi  đời  xưng  tụng  là  Khai  Nguyên  Tam  Đại  Sĩ.  Sư  là 

người Trung Ấn Độ, thuộc dòng Sát-đế-lợi. Năm mười ba tuổi được truyền ngôi làm vua 

xứ Ô Trà, nhưng bị các anh em dấy binh làm phản. Sau khi đánh bại họ, Sư truyền ngôi 

cho anh rồi xuất gia. Trước hết, Sư xuống Nam Ấn Độ, học Pháp Hoa tam-muội tại một 

ngôi chùa gần biển, gom cát thành tháp, tu tập Thiền pháp và học tập rất nhiều kinh luận. 

Kế đó, Sư theo học với trưởng lão Đạt Ma Cúc Đa (Pháp Hộ - Dharmagupta) ở học viện 

Na Lan Đà, được ngài quán đảnh. Ngài có thành tựu, được danh hiệu Tam Tạng Pháp Sư 

từ nơi ấy.  Sau khi triều  bái các thánh tích,  hóa độ các ngoại đạo tại  Ấn Độ.  Biết duyên 

hóa độ ở Ấn Độ đã xong, Sư theo đường bộ vượt qua các xứ Đột Quyết, Thổ Phồn để đến 

Trung Hoa vào năm Khai Nguyên thứ 4 (716). Lúc ấy, Sư đã 80 tuổi. Ngài Thiện Vô Úy 

được  Đường  Huyền  Tông  tôn  làm  quốc  sư,  từng  trụ  tại  các  chùa  Hưng  Phước,  Bồ  Đề 

Viện,  Đại Thánh Thiện  v.v... để phiên dịch kinh  điển,  dạy dỗ đệ tử.  Năm  Khai Nguyên 

thứ 10 (724), Sư xin về nước, nhưng vua giữ lại. Ngài thị tịch năm Khai Nguyên 23 (735) 

tại  Lạc  Dương,  thọ  99  tuổi,  tăng  lạp  80  năm.  Ngài  dịch  những  bộ  kinh  điển  trọng  yếu 

nhất của Mật Tông như Đại Tỳ Lô Giá Na Thành Phật Thần Biến Gia Trì Kinh (kinh Đại 

Nhật), Tô Bà Hô Đồng Tử Kinh, Tô Tất Địa Yết La Kinh, Thất Câu Chi Phật Mẫu Chuẩn 

Đề  Đại  Minh  Đà  La  Ni  Kinh,  Kim  Cang  Đảnh  Du  Già  Trung  Lược  Xuất  Niệm  Tụng 

Pháp, Kim Cang Đảnh Mạn Thù Thất Lợi Bồ Tát Ngũ Tự Tâm Đà La Ni Phẩm, Quán Tự 

Tại Như Ý Luân Bồ Tát Du Già Pháp Yếu. Đệ tử đắc pháp của ngài là Nhất Hạnh, Huyền 

Siêu, Bảo Tư và Diệu Tư. 

264 Tiền Trung Ý Vương (929-988) tên thật là Tiền Hoằng Thục, vua cuối cùng của xứ 

Ngô  Việt.  Ông  là  hậu  duệ  của  của  Tiền  Vũ  Túc  Vương  (Tiền  Liêu).  Sau  khi  Triệu 

Khuông Dẫn dẹp tan các nước, thống nhất sơn hà, lập ra nhà Tống, ông liền quy phục nhà 

Tống để tránh cho xứ Ngô Việt khỏi lâm vào cảnh binh đao. 

265 Tiền Nguyên Quán (887-941) là vua thứ hai của xứ Ngô Việt (tức Ngô Việt Thế Tông 

Văn Mục Vương), ông là con trai của Tiền Liêu (tức Ngô Việt Thái Tổ Vũ Túc Vương). 



266  Tiền  Thục  (tên  thoạt  đầu  là  Tiền  Hoằng  Thục,  929-988)  là  vua  cuối  cùng  của  Ngô 

Việt.  Ông  là  con  Tiền  Nguyên  Quán,  cháu  nội  của  Tiền  Liêu  và  là  em  của  vua  Tiền 

Hoằng Tá  (Thành Tông Trung Hiến Vương)  và  Tiền Hoằng Tông (Trung Tốn Vương). 

Khi ấy, Tống Thái Tổ (Triệu Khuông Dẫn) đã thống nhất sơn hà, dẹp tan hậu duệ của các 

vua Ngũ Đại, chỉ còn xứ Ngô Việt là có thực lực. Vua cho người đến chiêu dụ, Trung Ý 

Vương Tiền Thục liền quy thuận. 

267 Hốt là một loại thẻ bằng ngà hoặc bằng gỗ dài chừng 35cm, trên to, dưới nhỏ, thường 

được cầm trong tay khi mặc triều phục. Thoạt đầu, hốt được dùng để ghi chép những điều 

định tâu bày cho khỏi quên,  nhưng  về sau chỉ  là  vật trang sức  mỗi khi  mặc triều phục. 

Các quan khi tâu bày thường cầm hốt bằng hai tay, giơ lên trước mặt khi có chuyện cần 

tâu trình trong buổi chầu. Ngay cả khi vua mặc hoàng bào ngồi trên ngai cho các quan vái 

lạy cũng cầm hốt ngà đặt trước bụng. 

268  “Đức xa”   là danh từ chỉ chung các  loại  xe  bằng gỗ khảm  ngọc,  khảm  vàng của đế 

vương thời cổ. Do các loại xe này không dùng trong chiến trận nên gọi là  “đức xa”.  Đề 

thi trên đây được ra theo một câu nói trong thiên Khúc Lễ của sách Lễ Ký:  “Binh xa bất 

 thức, vũ xa tuy tinh, đức xa kết tinh”  (Binh xa thì không trang hoàng, vũ xa thì buộc cờ 

tinh, còn đức xa thì cắm cờ tinh). Theo Khổng Dĩnh Đạt,  “tinh”  là một loại cờ hiệu kết 

bằng lông chim, về sau được dùng để chỉ chung các loại cờ hiệu nhằm biểu trưng quyền 

lực. Theo ông Khổng, chỉ cắm cờ tinh trên đức xa với một số lượng ít nhằm thể hiện mỹ 

đức của vua mà thôi. “Vũ xa”  là xe bọc da trâu. Nếu trên xe ấy cắm gươm giáo thì gọi là 

“binh xa”. Do vũ xa nhằm biểu hiện oai quyền của đế vương nên buộc thật nhiều cờ tinh 

quanh xe, còn binh xa thì đã có gươm giáo để thị oai nên không cần buộc cờ tinh nữa. 

269 Giáo phỉ:  Bọn phản  loạn đội danh tôn giáo.  Không rõ trong chuyện  này  xảy ra  vào 

thời nào, nên khó thể phán đoán giáo phái nào gây loạn, nhưng tại Trung Hoa, loạn quân 

đội  lốt  tôn  giáo  chẳng  ngoài  giặc  Hoàng  Cân,  Bạch  Liên  Giáo,  Minh  Giáo,  Thái  Bình 

Thiên Quốc, Quyền Phỉ v.v... 

270 Bức tranh vẽ theo lối xưa, hai đầu thường gắn trục gỗ để dễ cuộn lại, cũng như khi 

treo,  sẽ  kéo  thẳng  bức  tranh,  nên  những  bức  tranh  vẽ  hay  thư  họa  cũng  thường  gọi  là 

“trục”. 

271 Sở là tên gọi chung hai tỉnh Hồ Nam và Hồ Bắc. Hồ Động Đình nằm giữa hai tỉnh 

này,  Thái  Vân  lấy  con  trai  Thân  Đại  Niên  người  đất  Sở,  ứng  với  lời  đoán   “sẽ  gả  cho 

 Động Đình Quân”.   

272 Môn lại: Từ ngữ gọi chung thuộc hạ của một vị quan. 

273 Bà này họ Lâm, lấy chồng họ Lục nên thường gọi gộp cả họ chồng và họ của chính bà 

ta thành Lục Lâm Thị. 

274 Đề Khống là danh xưng thời Tống Nguyên để gọi thuộc hạ của các quan. Đề Khống 

còn có nghĩa là “hình cụ” (dụng cụ) để tra khảo, nên dân gian quen gọi những nha lại của 

các quan xử án là Đề Khống. 

275 Chủ Sự là một chức quan, trách nhiệm thay đổi tùy theo triều đại. Nói chung, vai trò 

của Chủ Sự giống như chức Chánh Văn Phòng của các bộ hiện thời, hoặc đối với một số 

bộ thì vai trò của Chủ Sự chỉ giới hạn trong nhiệm vụ Trưởng Phòng quản lý văn thư, hồ 

sơ, chẳng hạn như chức Chủ Sự của Tôn Nhân Phủ đời Thanh chỉ có trách nhiệm quản lý 

khai sanh, khai tử, phổ hệ của hoàng tộc, cũng như nhắc nhở các hoạn quan và ngự thiện 

chuẩn bị cỗ bàn cúng tế Thái Miếu trong các  ngày kỵ  lạp, chứ không có quyền hành gì 

khác. 



276 Danh y Biển Thước thời Chiến Quốc do sống ở nước Lô nên thường được gọi là Lô 

Biển.  “Đắc Lô Biển chi diệu”  là thành ngữ khen ngợi người đạt đến y thuật cao minh. 

277  Chư  sanh:  Thời  Minh  -  Thanh,  những  người  thi  đậu  vào  trường  học  ở  phủ,  châu, 

huyện,  chia  ra  nhiều  cấp  như  Tăng  Sanh,  Phụ  Sanh,  Lẫm  Sanh,  Lệ  Sanh  vv....  Những 

người này được gọi là chung là  “chư sanh”. 

278 Trung Thư Lệnh là chức quan đã có từ thời Đông Hán. Trung Thư vốn là một cơ cấu 

do hoạn quan điều hành, có trách nhiệm quản thủ thư phòng của hoàng đế và những văn 

kiện riêng tư trong cung. Trung Thư Lệnh là người đứng đầu cơ quan ấy. Do những quan 

chức thuộc cơ quan này thường xuyên gần gũi hoàng đế và thường được vua hỏi ý kiến, 

nhưng các hoạn quan thường không đủ kiến thức và tài sức để làm cố vấn, cũng như để 

tránh tình trạng hoạn quan lũng đoạn triều chánh như thời Hán Linh Đế, nên từ thời Ngụy 

- Tấn trở đi, nhân viên của Trung Thư phải là những vị đại khoa, kiến thức uyên bác. Đến 

đời Tùy -  Đường,  do tính chất trọng  yếu của cơ cấu này,  Trung Thư do Tể  Tướng trực 

tiếp cai quản. Danh xưng Trung Thư đổi thành Trung Thư Tỉnh (hoặc Nội Sứ Tỉnh trong 

thời Tùy, do kiêng tên húy tể tướng Dương Trung) và chức vụ Trung Thư Lệnh do chính 

tể tướng đảm nhiệm. Do vậy, Trung Thư Lệnh thời Đường chính là Tể Tướng. Ông Sầm 

Văn Bổn làm Trung Thư Lệnh dưới thời Đường Thái Tông. 

279 Thiên Tổng là một chức quan của hải quân dưới đời Thanh. Hải quân nhà Thanh được 

chia thành Bắc Dương Thủy Sư (phụ trách vùng biển từ Sơn Đông trở lên), Nam Dương 

Thủy  Sư  (từ  Sơn  Đông  trở  xuống  đến  hết  hải  phận  miền  Nam  Trung  Hoa).  Đứng  đầu 

Thủy Sư là Đề Đốc, rồi đến các chức vụ Tổng Binh, Phó Tướng, Tham Tướng, Du Kích, 

Đô Ty,  Thủ  Bị,  Thiên Tổng,  Bả Tổng.  Thiên Tổng cai quản từ  một trăm quân  cho đến 

tám trăm quân. 

280  “Cải bộ, cải ngọc”  là một câu nói xuất xứ từ Tả Truyện:  “Lục nguyệt, Quý Bình Tử 

 hành Đông dã, hoàn, vị chí, Bính Thân, tốt vu phòng. Dương Hổ tương dĩ Dư Phan liệm, 

 Trọng Lương  hoàn, phất  dữ, viết:  Cải bộ, cải ngọc”  (Tháng Sáu, Quý Bình Tử  đi sang 

miền Đông, quay về, chưa tới nơi thì ngày Bính Thân chết trong phòng. Dương Hổ toan 

lấy ngọc Dư Phan để liệm theo, Trọng Lương giữ lại, không cho, nói:  “Đổi bước thì đổi 

 ngọc” ). Theo các sách chú giải, chữ Bộ ở đây chỉ số bước chân tính từ vị trí của người 

đứng tế đến chỗ kê quan tài người chết. Tùy theo địa vị mà số bước chân quy định khác 

biệt.  Dư Phan  là  một  loại  ngọc quý dành cho vua chúa đeo.  Vì thế,  “cải  bộ,  cải ngọc”  

nghĩa là khi địa vị thay đổi thì loại ngọc để táng theo cũng phải thay đổi,  số bước chân 

giữa người đứng tế và quan tài cũng phải thay đổi. Do vậy,  “cải bộ, cải ngọc”  được dùng 

như một thành ngữ chỉ sự thay đổi thời thế, khiến cho mọi quy củ, phép tắc đều thay đổi 

theo. 

281  Trùng  Cửu  (còn  gọi  là  Trùng  Dương)  là  ngày  mồng  Chín  tháng  Chín  âm  lịch.  Do 

trong Dịch Học, 9 là con số Dương, nên ngày mồng Chín tháng Chín được gọi là Trùng 

Dương. Người Trung Hoa cho rằng ngày hôm ấy cực Dương nên có lệ cúng tế tổ tiên, lên 

núi cao chơi, hái thuốc để dành, cũng như uống rượu cúc để cân bằng âm dương. 

282  Bạc  non  cân:  Thuở  xưa  bạc  đúc  thành  thoi  (đĩnh)  trên  thường  khắc  chữ  ghi  trọng 

lượng như mấy chỉ,  mấy lạng v.v... Có những tiệm kim hoàn hoặc tiền trang (cơ sở cho 

vay tiền) do tham lợi nên đúc những đĩnh bạc nhẹ hơn trọng lượng ghi trên đĩnh bạc, loại 

này được gọi là “bạc non cân”. 

283 Minh Kinh là một khoa thi nhằm tuyển người làm quan được mở ra từ thời Hán Vũ 

Đế,  đến  thời  Tống  Thần  Tông  thì  bị  bãi  bỏ.  Những  người  được  dự  khoa  thi  này  phải 



thông thạo Kinh Học (tức thông hiểu các kinh điển trọng yếu của Nho Gia). Chương trình 

thi gồm viết văn giải thích một đoạn kinh sách theo đề đã ra, sau đó là thi vấn đáp mười 

câu hỏi về ý nghĩa của kinh điển. Tùy theo số lượng kinh điển thông thạo mà định thứ bậc 

cao thấp. Thông thường, Lễ Ký, Xuân Thu Tả Truyện... được gọi là Đại Kinh; Mao Thi, 

Châu Lễ, Nghi Lễ... gọi là Trung Kinh; Châu Dịch, Thượng Thư, Xuân Thu Công Dương 

Truyện,  Xuân Thu Cốc Lương Truyện...  được gọi là Tiểu  Kinh.  Tối thiểu,  người dự thi 

phải thông thạo hai bộ kinh. Danh mục kinh điển do người dự thi tự nêu, nhưng bắt buộc 

phải thông  hiểu  hai  bộ Hiếu  Kinh  và  Luận Ngữ.  Người thi đậu  nếu thông  hiểu  năm  bộ 

kinh sẽ được gọi là Minh Kinh Bác Sĩ. Do càng về sau này, người thi Minh Kinh chỉ lo 

nhai lại những chú giải của cổ nhân, viết văn chương cho bóng bẩy, không chú trọng tìm 

hiểu  ý  nghĩa thật sự cũng  như dùng những  lời  nói, chuyện  xưa trong các bộ sách ấy để 

răn  mình sửa  nết nên khoa thi Minh  Kinh  mất hẳn  ý  nghĩa tuyển chọn bậc hiền tài  như 

thuở ban đầu. 

284 Nguyên văn  “cảo y”  nghĩa là loại vải để trơn, không nhuộm mầu, sợi to thô. 

285 Nguyên văn  “mễ đoàn” , gọi đủ là Mễ Đoàn Thang, một loại bánh làm bằng bột mì vò 

lẫn với gạo nếp,  bọc nhân cà-rốt, củ cải,  bắp cải, ớt, thịt v.v... ăn với nước  súp hoặc ăn 

chung với mì hay bún. Mễ Đoàn Thang không phải là mằn thắn (tức vân thốn (wonton), 

thường  bị đọc trại thành  vằn thắn,  hoành thánh)  vì  vỏ  mằn thắn  làm  bằng  bột mì, cũng 

như không bỏ rau, ớt lẫn vào nhân. Do nó hơi giống với bánh ít trần của người Việt nên 

chúng tôi tạm dịch là “bánh ít trần” tuy không chính xác; bởi lẽ, bánh ít trần không thả 

trong nước súp mà cũng không ăn chung với bún. 

286 Theo Y Tông Kim Giám, chất đàm dơ trong cơ thể gặp phải hỏa vượng nung đúc tạo 

thành chứng Đàm Hỏa. Bệnh nhân thở khò khè, ho hen, lòng hay lo sợ vẩn vơ, chân tay 

tê lạnh, khí hay xông ngược, lưỡi cứng khó nói, dễ ngất. Do kiến thức quá kém, chúng tôi 

không biết tiếng Việt gọi là bệnh gì nên đành để nguyên chữ không dịch. 

287 Thoát Chứng là một thuật ngữ trong Đông Y, có thể hiểu theo hai cách:  

1. Âm Dương, khí huyết, dịch thể bị hao tổn nghiêm trọng gây nên bệnh. Bệnh nhân toát 

mồ  hôi  đầm  đìa,  chân  tay  tê  lạnh,  mắt  nhắm,  miệng  há,  tay  bắt  chuồn  chuồn,  đái  dầm, 

mạch  nhảy  rất  nhẹ  gần  như  sắp  dứt  v.v...  Các  chức  năng  của  nội  tạng  suy  kiệt,  không 

chữa trị sẽ dần dần lả đi rồi chết. Nếu bị ói mửa dữ dội, tiêu chảy, mất máu, hoặc tiết tinh 

dầm dề thì gọi là Bạo Thoát. 

2. Một trong hai chứng trạng trúng phong. Nếu bệnh là Thực thì gọi là Bế Chứng, nếu là 

Hư thì gọi là Thoát Chứng. 

288 Lương Thư  là  một bộ sử do Diêu Tư  Khiêm soạn dưới đời Đường,  hoàn thành  vào 

năm Trinh Quán thứ 10 (636), gồm 46 quyển chép về lịch sử nhà Tiền Lương từ đời vua 

Lương Vũ Đế (Tiêu Diễn, 464-549) đến khi Lương Kính Đế (Tiêu Phương Trí) mất vào 

năm 558. 

289 Tần điệp: Gián điệp nước Tần. 

290 Tục mạng thang: Nước hoặc thuốc giúp cho người đã chết được sống lại. 

291 Bà Viên Ngưng Cô lấy chồng  họ Tiền  nên gọi  là “Tiền Viên Thị” (bà Viên  nhà  họ 

Tiền). 

292 Kinh này có tên gọi đầy đủ là Bổn Sanh Tâm Địa Quán Kinh (tám quyển,  mười ba 

phẩm), do ngài Bát Nhã dịch vào đời Đường. Trong kinh này, đức Phật ngự tại núi Kỳ Xà 

Quật nơi thành Xá Vệ, giảng cho các vị đại Bồ Tát như Văn Thù v.v... người xuất gia trụ 



A Lan Nhã nên quán tâm địa, diệt vọng tưởng như thế nào để thành Phật đạo. Đây là một 

bộ kinh được Pháp Tướng Tông (Duy Thức Tông) đặc biệt coi trọng. 

293 Quách Hậu (184-235) là vợ của Tào Phi (Ngụy Văn Đế), con dâu của Tào Tháo. Bà là 

con  của  Nam  Quận  Thái  Thú  Quách  Vĩnh  và  Đổng  Thị.  Lúc  sanh  ra  có  hiện  tượng  lạ, 

được người khác tán thán. Ông bố khen ngợi: “Đứa con gái này sẽ là vua trong nữ giới” 

nên đặt tên bà là Nữ Vương. Cha mẹ và anh em bà đều bị loạn quân Hoàng Cân giết chết, 

phải lênh đênh khổ sở, làm đầy tớ cho nhà Đồng Đề Hầu. Về sau, được Tào Phi mua về 

làm thiếp. Do thông minh, lanh lợi, thường có những ý kiến nhạy bén, tinh xác, bà giúp 

cho Tào Phi đoạt lấy địa vị Thái Tử từ Tào Thực (con trưởng Tào Tháo). Khi Tào Phi kế 

vị  làm  Ngụy  Vương,  đã  phong  cho  bà  là  Phu  Nhân.  Khi  Tào  Phi  cướp  ngôi  nhà  Hán, 

xưng đế, bà được phong làm Quý Tân. Khi vợ cả của Tào Phi là Bình Lạc ghen tuông quá 

mức,  Tào  Phi  đã  ép  Bình  Lạc  tự  tử  chết,  rồi  phong  cho  Quách  Nữ  Vương  làm  Hoàng 

Hậu; nhưng vẫn giữ con Bình Lạc là Tào Duệ làm Thái Tử, bắt Tào Duệ phải coi Quách 

Hậu như  mẹ ruột. Tào Duệ phẫn hận, nhưng ẩn  nhẫn chờ thời. Năm 221,  Tào Phi chết, 

Tào Duệ lên ngôi, xưng là Ngụy Minh Đế, tôn Quách Hậu làm Hoàng Thái Hậu, nhưng 

đến  năm  235,  Tào  Duệ  kiếm  cớ,  ép  Quách  Hậu  tự  tử  chết,  không  cho  cung  nhân  được 

phép  đại  liệm  bà  ta,  bắt  họ  để  xác  bà  Quách  xõa  tóc  che  mặt,  đổ  cám  vào  miệng,  mặc 

quần áo xoàng xĩnh, nhằm trả hờn cho mẹ. 

294 Hạc Động Tử là biệt hiệu của Từ Khiêm (1766-1864), tự Ích Khanh, hiệu Bạch Phảng. 

tác giả cuốn Hải Nam Nhất Chước. Ông từng làm Hàn Lâm Biên Tu, rồi thăng dần đến 

chức  Triều  Nghị  Đại  Phu,  là  một  vị  quan  thanh  liêm  công  minh,  sống  giản  dị,  thích 

nghiên cứu thơ văn, nhưng không chịu tìm hiểu đạo Phật đến nơi đến chốn. Do vậy, tác 

phẩm Hải Nam Nhất Chước của ông từng bị tổ Ấn Quang chê là ngoài công lao sưu tập 

rộng rãi những sự tích linh hiển trong Phật giáo, Từ Khiêm còn xen tạp vào đấy không ít 

những dị thuyết báng bổ Phật giáo của bọn Đạo Sĩ. 

295 Hình Khoa là một trong sáu khoa được lập ra đời Thanh, chuyên trách xử án, thụ lý hồ 

sơ điều tra các vụ án lớn. Ở đây, ông Cát Trường Niên giữ một chức vụ trong Hình Khoa 

nên gọi luôn là Hình Khoa, chứ Hình Khoa không phải là một chức quan. 

296 Hà Vô Kỵ (?-410) là cháu gọi Trấn Bắc Tướng Quân Lưu Lao Chi bằng cậu, tánh tình 

tàn khốc, đã có chí lớn từ nhỏ, rất hợp ý cậu về mặt mưu mẹo lẫn tánh tình. Đến khi Hoàn 

Huyền  soán  ngôi  nhà  Tấn,  Vô  Kỵ  theo  Lưu  Lao Chi  cùng  với  Lưu  Dụ  (cựu  tướng  của 

Lưu Lao Chi) khởi binh chống lại, đánh bại Hoàn Huyền. Do công khôi phục hoàng triều 

nên được phong làm Khai Quốc Công. 

297 Tấn Hiến Công muốn gả em gái là Bá Cơ cho vua Tần, sai Sử Tô bói quẻ. Sử Tô bảo: 

 “Giữa Tần và Tấn sẽ có chiến tranh, hơn nữa, cháu sẽ làm bầy tôi cho cô”.  Quả nhiên về 

sau,  Tần đánh chiếm Tấn, Tấn  Huệ  Công (con trai Tấn Hiến Công)  bị  bắt  làm tù binh, 

ứng nghiệm lời đoán  “điệt tùng kỳ cô”.  Ở đây cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh mượn hai điển tích này 

để  ví  von  trong  hai  trường  hợp:  Trường  hợp  thứ  nhất  là  Văn  Sản  bắt  chước  cậu  là  Phí 

Vĩnh  Niên  trì  kinh  Cao  Vương  cầu  sanh  con  trai, trường  hợp  thứ  hai  là  do  em  gái  của 

Long Tử Huy khuyên chị dâu trì kinh Bạch Y để sanh con, nên đứa cháu đó có thể nói là 

do cô của nó mà có, vì vậy mới nói  “điệt tùng kỳ cô”.  Cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh chơi chữ vì 

thành ngữ  “điệt tùng kỳ cô”  trong Tả Truyện có ý nghĩa hoàn toàn khác biệt ý nghĩa được 

dùng trong lời tán dương này. 

298 Mộng hùng: Theo Thành Ngữ Từ Điển, đây là một từ ngữ phát sinh từ điển tích “phi 

 hùng”.  Sách ấy dẫn một câu chuyện trong Sử Ký để giải thích: Văn Vương sắp đi săn, sai 



quan Thái Sử  coi  bói; bói rằng:   “Phi hổ, phi  bi, thiên di  nhữ soái dĩ  tá xương”  (Chẳng 

phải  cọp,  chẳng  phải  gấu,  trời  ban  cho  vua  tướng  soái  để  phù  tá  khiến  nước  nhà  hưng 

thịnh). Chuyến đi ấy, quả  nhiên Văn Vương gặp  được  Khương Tử  Nha,  rước về phong 

tướng, đánh bại Trụ Vương, lập ra nhà Châu. Do chữ Bi (羆) là một loài gấu nên người ta 

thường dùng điển tích Phi Hùng, với ý nghĩa gặp được bậc hiền tài ẩn sĩ chịu ra giúp đời. 

Chữ “phi” (非: chẳng phải) về sau bị viết sai thành “phi” (飛: bay) nên dân gian mới bịa 

chuyện Văn Vương  mộng thấy  một con gấu bay  vào trướng,  sáng ra  gặp được  Khương 

Tử Nha. Từ đó, mới có truyền thuyết ai nằm mơ thấy gấu thì sẽ sanh con trai. 

299 Đô Ty là gọi tắt của chức Đô Chỉ Huy Sứ Ty, ngạch Tứ Phẩm, tức chức quan nắm 

quyền chỉ huy quân sự cao nhất tại một địa phương từ cấp huyện trở lên. Chức quan này 

thuộc  quyền  quản  trị  của  Ngũ  Quân  Đô  Thống  Phủ,  chứ  không  nghe  lệnh  trực  tiếp  từ 

quan địa phương,  để tránh tình trạng các  quan địa phương có thế  lực quá  lớn. Đến đời 

Thanh, chức quan này ở dưới các chức Tham Tướng và Du Kích,  nhưng trên chức Thủ 

Bị. 

300 Tế Tửu vốn là một chức quan đã có từ thời Hán, là người đứng đầu các quan Minh 

Kinh Bác Sĩ, nhưng từ thời Đông Tấn trở đi, chỉ có hiệu trưởng của Quốc Tử Giám mới 

gọi là Tế Tửu. Theo Triệu Dực người đời Thanh đã viết trong bộ Cai Dư Tùng Khảo thì: 

 “Tế   Tửu  vốn  không  phải  là  một  chức  quan.  Thời  cổ  khi  ăn  uống  tụ  họp,  thường  có  lệ 

 dâng rượu lên thần linh trước, gọi là Tế Tửu. Khi tế rượu thường cử người lớn tuổi hay 

 có  địa  vị  cao  nhất  trong  đám  tiến  hành,  nên  về  sau  những  người  đứng  đầu  trong  một 

 hạng người cũng thường được gọi là Tế Tửu” . Do vậy, hiện thời, tại Trung Hoa, đôi khi 

người ta vẫn gọi lãnh tụ trong giới học thuật, nghệ thuật hay văn học là Tế Tửu. 

301 Tả Phiên là gọi tắt của Tả Phiên Đài, tức Tả Bố Chánh Sứ. Đời Minh, trừ Nam Kinh 

và Bắc Kinh ra, cả nước chia thành 13 Thừa Tuyên Bố Chánh Sứ Ty, mỗi ty có hai vị Tả 

Bố Chánh Sứ và Hữu Bố Chánh Sứ. Khu vực quản hạt của mỗi vị Bố Chánh Sứ gần bằng 

khu  vực  quản  hạt  của  chức  Tuần  Vũ  (Tuần  Phủ,  Phủ  Đài,  tức  tỉnh  trưởng)  đời  Thanh. 

Quan  chế  này  duy  trì  cho  đến  đời  Thanh,  nhưng  dần  dần  địa  vị  Bố  Chánh  (Phiên  Đài, 

Phiên  Ty)  bị  hạ  thấp  hơn  Tuần  Vũ  rất  nhiều.  Tuần  Vũ  nắm  trọn  binh  quyền  lẫn  quyền 

hành chánh (đôi khi kiêm nhiệm chức Binh Bộ Thị Lang trong triều), Phiên Đài chỉ trông 

coi hành chánh và trị an. 

302 Đại Học Sĩ còn gọi là Nội Các Đại Học Sĩ hay Điện Các Đại Học Sĩ. Chức vụ này 

được đặt ra từ thời Đường Trung Tông, thoạt đầu chỉ là những văn thần thân cận vua có 

nhiệm vụ giúp vua phê duyệt tấu chương, soạn thảo chiếu chỉ v.v... Đến khi Minh Thái 

Tổ lên ngôi, nghi kỵ, giết hại công thần, phế bỏ chức Thừa Tướng, nhưng rồi triều chánh 

quá bận rộn,  giải quyết không xuể,  bắt buộc phải cử các văn quan  sung chức Điện Các 

Đại  Học  Sĩ  để  làm  cố  vấn  cho  nhà  vua.  Các  vị  Đại  Học  Sĩ  ấy  tham  gia  nghị  sự  triều 

chánh,  nhưng không có thực quyền  và  cũng không nắm  binh quyền.  Do các quan kiêm 

chức Đại Học Sĩ thường được vua gọi vào họp ở Văn Uyên Các trong cung nên mới được 

gọi là Nội Các Đại Học Sĩ. Dần dần, số đại học sĩ tăng lên dần theo nhu cầu triều chánh, 

nên phải cử  người đứng đầu các  Đại Học Sĩ,  gọi  là Thủ Phụ (Do vậy, trên danh  nghĩa, 

không có Tể Tướng nhưng Thủ Phụ vẫn giữ vai trò của Tể Tướng, dần dần có thế lực). 

Từ đời Gia Tĩnh trở đi, chánh sự hỏng dần, Thủ Phụ Đại Học Sĩ phải dựa vào thế lực của 

hoạn quan mới chấp chánh được! Khi nhà Thanh tiêu diệt nhà Minh, vẫn giữ chế độ Đại 

Học Sĩ, nhưng các Đại Học Sĩ chỉ có nhiệm vụ tham gia góp ý, chứ không là thành viên 



của Nội Các như dưới đời Minh. Thời Khang Hy, các đại thần, vương công người Mãn 

Châu phụ chánh giành quyền quyết định chánh sự, vai trò của Đại Học Sĩ chỉ còn gói gọn 

trong  nhiệm  vụ  soạn  thảo  tấu  chương,  chiếu  chỉ  theo  lệnh  các  đại  thần,  cũng  như  giải 

thích ý nghĩa các điển tích nếu các đại thần Mãn Châu học ít, không thông hiểu). Trong 

quá trình đấu tranh giành thực lực giữa vua và các quyền thần, các chánh sách được quyết 

định từ Nam Thư Phòng của nhà vua, nhưng Nam Thư Phòng không phải là cơ cấu chánh 

thức, nên không thể ban hành công văn hay chỉ huy nha môn. Do vậy, dần dần vai trò của 

Đại Học Sĩ lại được nâng cao. Danh xưng Đại Học Sĩ được thêm vào tên các điện để chỉ 

vai trò chuyên biệt trong nghị luận chánh sự như Trung Cực Điện Đại Học Sĩ, Kiến Cực 

Điện Đại Học Sĩ, Văn Hoa Điện Đại Học Sĩ, Anh Vũ Điện Đại Học Sĩ, Văn Uyên Các 

Đại Học Sĩ, Đông Các Đại Học Sĩ. Đến đời Càn Long, vua đổi Trung Hòa Điện Đại Học 

Sĩ thành Thể Nhân Các Đại Học Sĩ. 

303 Thị Lang là phụ tá của Thượng Thư một bộ, tương đương với Thứ Trưởng hiện thời. 

304  Đạo  Doãn  là  quan  đứng  đầu  một  đạo  (một  đạo  gồm  nhiều  phủ  hay  huyện).  Thời 

Thanh,  cả  nước  chia  ra  nhiều  tỉnh,  mỗi  tỉnh  chia  ra  nhiều  phủ,  mỗi  phủ  chia  ra  nhiều 

huyện. Đôi khi hai ba phủ được gom thành một đạo. Quan đứng đầu một Đạo gọi là Đạo 

Viên, Đạo Doãn, hay Đạo Đài. 

305 Nguyên văn:  “Dương Bộc thùy tam tổ dĩ khoa hương lý”.  “Tổ” (組) là dây thao (dây 

kết bằng lụa) để đeo quả ấn. Trong Hán Thư, phần Khốc Lại Truyện (truyện những viên 

quan tàn ác),  nơi tiểu truyện Dương Bộc đã viết:   “Hoài  ngân hoàng, thùy tam tổ, khoa 

 hương lý”  (Đeo vàng bạc, ba dây ấn lòng thòng để khoe khoang với làng xóm). Nhan Sư 

Cổ chú giải:  “Tước chánh yếu của Dương Bộc là Đô Úy, lại còn làm Lâu Thuyền Tướng 

 Quân, kiêm chức Tương Lương Hầu, giữ ba quả ấn, nên gọi là Tam Tổ. Tổ chính là dây 

 đeo ấn” . Do vậy về sau dùng từ ngữ  “thùy tam tổ”  để phiếm chỉ người kiêm nhiệm nhiều 

chức tước, quan cao vinh hiển. 

306 Đô Tuần là chức quan giữ nhiệm vụ kiểm soát, tuần tra sông ngòi, bảo đảm trị an trên 

đường thủy, tu bổ đê điều, bến cảng. 

307 Tướng Quốc chính là danh xưng khác của chức vụ Tể Tướng. Tùy theo thời đại, danh 

xưng thay đổi như sau:  

1.  Từ  đời  Tần  gọi  là  Thừa  Tướng,  chia  làm  Tả  Thừa  Tướng  đứng  đầu  quanvăn;  Hữu 

Thừa Tướng đứng đầu quan võ; Trung Thừa Tướng đứng đầu hoạn quan. 

2.  Đời  Hán  gọi  là  Tướng  Quốc,  nhưng  dân  gian  vẫn  quen  gọi  là  Thừa  Tướng,  rồi  đổi 

thành Đại Tư Đồ. Đến thời Đông Hán, bỏ chức Thừa Tướng, nhiệm vụ của Thừa Tướng 

do Tư Đồ, Tư Không và Thái Úy đảm nhiệm. Đến thời Hán Hiến Đế, lập lại chức Thừa 

Tướng do Tào Tháo đảm nhiệm. 

3.  Đến  thời  Nam  Bắc  Triều,  không  có  Thừa  Tướng,  nhiệm  vụ  của  Thừa  Tướng  do  các 

quan  Trung  Thư  Giám,  Trung  Thư  Lệnh,  Thị  Trung,  Thượng  Thư  Lệnh,  Bộc  Xạ  hoặc 

Lộc Thượng Thư Sự đảm nhiệm. 

4. Thời Tống, Thừa Tướng được đổi tên là Đồng Bình Chương Sự, rồi đổi thành Thượng 

Thư Tả  Bộc Xạ kiêm Môn Hạ Thị Lang, rồi đổi thành Thái Tể, cuối cùng  lại  lập ra  Tả 

Hữu Thừa Tướng, nhưng Tả Thừa Tướng địa vị cao hơn Hữu Thừa Tướng. 

5. Đến đời Minh, Minh Thái Tổ phế bỏ Thừa Tướng, lập ra các chức Nội Các Đại Học Sĩ, 

có nhiệm  vụ chỉ  chuyên giải quyết văn thư.  Cuối cùng,  phải  lập ra  chức Thủ Phụ đứng 

đầu các Đại Học Sĩ, thực chất là Thừa Tướng. 



6. Đời Thanh cũng không lập Thừa Tướng, nhưng chức Quân Cơ Đại Thần có quyền hạn 

tương đương Thừa Tướng. 

Do các Đại Học Sĩ có cơ hội trở thành Thủ Phụ hoặc Quân Cơ Đại Thần nên thời Minh – 

Thanh, khi một người trở thành Đại Học Sĩ sẽ được gọi là  “bái tướng”.  Tả Thừa chính là 

Tả Thừa Tướng. 

308 Thiếu Tư Nông là gọi tắt của chức Tư Nông Thiếu Khanh. Tư Nông Ty (về sau đổi tên 

là Đại Tư  Nông Ty)  là  một cơ quan được đặt ra dưới thời Nguyên  nhằm trông coi việc 

phát  triển  nông  nghiệp,  thủy  lợi,  phòng  vệ  đê  điều,  đồng  thời  quản  trị  “nghĩa  thương” 

(kho  lẫm chứa  lương thực cứu tế khi  có thiên tai xảy ra).  Về sau,  kiêm thêm  nhiệm  vụ 

sưu tập, bảo quản thư tịch nông nghiệp từ thời cổ. Đứng đầu cơ quan Đại Tư Nông Ty là 

Đại Tư Nông Khanh, kế đến là Tư Nông Thiếu Khanh, Thừa, Kinh Lịch, Đô Sự v.v... 

309 Chuẩn Đề Trai là ăn chay mười ngày trong tháng gồm mồng Một, mồng Tám, Mười 

Bốn, Rằm, Mười Tám, Hai Mươi Ba, Hai Mươi Bốn, Hai Mươi Tám, Hai Mươi Chín và 

Ba Mươi. 

310 Vị Ương là cung điện của nhà Tây Hán, do Hán Cao Tổ (Lưu Bang) xây dựng tại Lạc 

Dương. 

Đông Phương Sóc (154-93 trước Công Nguyên), vốn họ Trương, tự là Mạn Thiến, người 

huyện  Khương Thứ, Bình  Nguyên (nay  là trấn Thần Đầu  huyện Lăng,  tỉnh Sơn Đông), 

nổi tiếng về tài thơ phú. Thời Hán Vũ Đế, ông dâng thư tự đề cử mình. Vua đọc thư, thích 

thú, triệu vào phong chức Thường Thị Lang. Ông học rộng, nghe nhiều, hoạt kê, lại khéo 

biết đón ý vua, nói lời ve vuốt, đùa bỡn đúng lúc, nên vua rất ưa thích, thường cho ở bên 

cạnh để hỏi han này nọ; nhưng vẫn coi ông như một thằng hề để giải sầu, chẳng hề trọng 

dụng, giao phó cho một nhiệm vụ quan trọng nào. Để giải tỏa nỗi lòng uất ức, ông viết 

những tác phẩm  Đáp  Khách Nạn, Phi Hữu Tiên  Sinh  Luận  và Thần Dị  Kinh (ghi  chép 

những chuyện hoang đường). Ông được đời sau tô vẽ, nhất là bọn đạo sĩ thần thánh hóa, 

coi  như  một  nhà  phương  thuật  đại  tài,  vốn  là  tiên  trên  trời  bị  giáng  trích,  có  phép  biến 

hóa, chứ thật ra ông chẳng hề dính dáng gì tới Đạo giáo. 

311 Đại Cát Tường Thiên Nữ (Śrī-mahā-devī), còn dịch là Thiện Thiên Nữ, Ma Ha Thất 

Lỵ, Thất Lỵ Thiên Nữ, Cát Tường Công Đức Thiên, Bảo Tạng Thiên Nữ,  hay Đệ Nhất 

Oai Đức Thành Tựu Chúng Sự Đại Công Đức Thiên, là một vị thần chủ quản phước đức 

trong Mật Giáo. Bà là con gái của Đức Xoa Ca Thiên và Quỷ Tử Mẫu, em gái của Tỳ Sa 

Môn thiên (Vaisrvana), vợ của Na La Diên, mẹ của Ái Dục Thần (Kama). Bà có rất nhiều 

tên;  trong  Đại  Cát  Tường  Thiên  Nữ  Thập  Nhị  Khế  Nhất  Bách  Bát  Danh  Vô  Cấu  Đại 

Thừa Kinh có nêu ra 108 danh xưng khác nhau. Bà thường được tạc tượng như một thiên 

nữ  xinh  đẹp,  tay  trái  cầm  châu  Như  Ý,  tay  mặt  kết  ấn  Thí  Vô  Úy.  Trong  Mật  Giáo  có 

riêng một nghi thức sám hối gọi là Cát Tường Thiên Nữ Pháp và có Mandala riêng. Theo 

kinh Niết Bàn, bà có em gái là Hắc Ám Thiên Nữ thường đi sát với chị để gieo họa cho 

người đời,  ngụ  ý: Họa phước thường theo sát nhau.  Trong kinh  Kim Quang  Minh,  Đại 

Cát Tường Thiên Nữ có nói một bài chú, bài chú ấy được đưa vào phần Thập Chú trong 

khóa tụng buổi sáng của Thiền môn, tức Thiện Thiên Nữ Chú. 

312 Kiên Lao Địa Thần (Prthivi), còn dịch là Địa Thiên, hoặc Trì Địa Thiên, là một vị Bồ 

Tát thị  hiện thành thần để  hộ pháp trong Phật giáo, thuộc về  một trong  mười  hai  vị đại 

thiên quan trọng trong Mật Tông. Kiên Lao nghĩa là kiên cố, vững chắc, không lay động 

như đất. Do đất rộng lớn, cứng chắc, không bị hủy diệt, có thể dung chứa chuyên chở tất 

cả, lại sanh thành muôn vật nên Kiên Lao Địa Thần có hình dáng nữ nhân xinh đẹp, phúc 



hậu. Theo Đại Phương Quảng Trang Nghiêm Kinh, khi Thích Ca Mâu Ni sắp thành đạo, 

ma vương đến quấy nhiễu, đức Phật kết ấn Địa Xúc, Kiên Lao Địa Thần bèn từ dưới đất 

vọt lên, chứng thực công hạnh của Phật, đồng thời cúng dường đức Thế Tôn bình bảy báu 

đựng đầy hương hoa. Vị này được coi là thống lãnh của tất cả các vị Chủ Địa Thần trong 

mười phương thế giới. 

313 Đức Lưu Hầu chính là Trương Lương (?-186 trước Công Nguyên). Trương Lương tên 

tự là Tử Phòng, được phong làm Đức Lưu Hầu, vốn quê ở Thành Phụ nước Hàn (nay là 

Hào Châu, tỉnh An Huy). Ông là mưu thần bậc nhất của Hán Cao Tổ (Lưu Bang) đã giúp 

sức dựng nên nhà Hán. Trương Lương cùng với Tiêu Hà và Hàn Tín được gọi là Hán Sơ 

Tam Kiệt (ba vị hào kiệt đầu đời Hán). Khi Hán Cao Tổ đã lên ngôi hoàng đế, đem lòng 

nghi kỵ công thần, giết hại cả những người thân thích như Phàn Khoái, ông liền cáo bệnh, 

nói thác là học tu tiên, phải tịch cốc (không ăn), xin miễn chầu. Do Hán Cao Tổ rất trọng 

và  nghe theo  ý kiến của Trương Lương,  Lã Hậu  mới ra  sức ép Trương Lương ăn uống 

bình  thường  nhằm  lợi  dụng  Trương  Lương  trong  công  cuộc tranh  giành  quyền  lực  cho 

con trai. 

Lã Hậu tên thật Lã Trĩ (241-180 trước công nguyên), quê ở Đơn Phụ (nay là Đơn Huyện, 

tỉnh Sơn Đông), là vợ cả của Hán Cao Tổ. Bà lấy Lưu Bang khi ông ta còn là một viên 

đình trưởng ở đất Bái, sanh hạ một trai, một gái cho Lưu Bang, tức là Hán Huệ Đế (Lưu 

Doanh) và Lỗ Nguyên Trưởng Công Chúa. Bà tích cực củng cố quyền lực cho nhà Hán. 

Chính bà đã xúi vua, đồng thời bày kế giết hại Hàn Tín và các vua chư hầu như Anh Bố, 

Bành Việt v.v... Ngay cả người theo vua từ thuở  mới  lập  nghiệp  là Tiêu Hà cũng  bị  hạ 

ngục. Do Hán Cao Tổ về già say mê đắm đuối nàng Thích Cơ, toan lập con của Thích Cơ 

là Lưu Như Ý làm Thái Tử, phế trừ Lưu Doanh, Lã Hậu không tiếc sức kết bè kéo cánh 

nhằm bảo vệ ngai vàng tương lai cho Lưu Doanh. Đến khi Hán Cao Tổ chết, Lã Hậu hãm 

hại Thích Cơ, trả thù tàn nhẫn (sử chép Lã Hậu đã cắt chân, cắt tay, khoét mắt Thích Cơ, 

quăng vào nhà xí, cho sống dở, chết dở trong ấy), giết chết Lưu Như Ý (dù Hán Huệ Đế 

hết lòng che chở) đồng thời làm chuyện vô luân là bắt Hán Huệ Đế phải lấy Trương Yên 

(con gái của Lỗ Nguyên Trưởng Công Chúa) làm Hoàng Hậu (tức là cậu lấy cháu). 

314 “Bạch câu” là con ngựa non lông trắng. Theo Tân Thế Kỷ Hiện Đại Hán Ngữ Từ Điển 

(do  Vương Đồng Ức chủ  biên), Câu (駒)  là con  ngựa  non từ hai tuổi trở xuống,  cao từ 

năm thước trở lên, sáu thước (thước Tàu, một thước chừng 30 cm) trở xuống, mạnh mẽ. 

 “Câu”  còn có nghĩa là tuấn mã. 

315 Hối Cơ chính là pháp hiệu của ngài Hoàng Long, tổ sư dòng Thiền Hoàng Long. Do 

Sư trụ tại núi Hoàng Long nên thường gọi là Hoàng Long Hối Cơ, hoặc chỉ gọi là Hoàng 

Long Thiền Sư. 

316 Kiếp Bối (Karpasa), còn phiên âm là Kiếp Ba Dục, Kiếp Ba La, Kiếp Ba Sa, Kiếp Bối 

Sa, dịch nghĩa là Thời Phần Thụ, là tên một loài cây. Sách Huyền Ứng Âm Nghĩa giảng: 

 “Kiếp Ba Dục, hoặc nói là Kiếp Bối đều là sai, âm đúng là Ca Ba La, có thể chế vải. Ở 

 phương Nam nước Kế Tân có nhiều loại này, mọc thành cây to. Còn ở phương Bắc, cây 

 nhỏ hơn, hình dáng như Thổ Quỳ. Hoa nó cắt ra có sợi như tơ liễu, có thể se thành sợi để 

 dệt vải” . 

317 Bạch điệp là một loại vải mịn mặt, dệt bằng bông nõn. 

318 “Kiếp thạch” là thành ngữ chỉ kiếp số dài lâu không thể tưởng tượng được. Theo Trí 

Độ Luận, quyển 5, có tảng đá rộng bốn mươi dặm, có người trường thọ mỗi năm dùng áo 



mềm phẩy qua tảng đá một lần cho tới khi tảng đá ấy mòn hết mà kiếp vẫn chưa hết. Do 

vậy, mới gọi tảng đá ấy là “kiếp thạch”. 

319 Nam Đường Hậu Chủ (937-978) chính là vua cuối cùng của nhà Nam Đường, tên là 

Lý Dục, tự là Trùng Quang, hiệu là Trọng Sơn Ẩn Sĩ, ông hoàn toàn không quan tâm đến 

chánh sự, chỉ thích làm thơ, viết văn, vẽ vời. 

320 Tức là loại giấy cứng có thể chịu đựng được sức kéo đến 100g/cm2. 

321 “Giá một trang sách ở đây” được dùng với ý nghĩa: Đem tiền công in cả hai vạn bộ 

sách, chia cho 210 trang thì  mỗi trang trị giá 30  đồng,  chứ không phải để  in  mỗi trang 

sách phải tốn tới 30 đồng. 

322 Núi Hùng Nhĩ thuộc tỉnh Hà Nam, là mạch núi nối dài của rặng Tần Lĩnh, ngọn cao 

nhất cũng có tên là Hùng Nhĩ. 

323 Câu này dựa theo ý bài kệ phó chúc tương truyền là của tổ Đạt Ma theo Pháp Bảo Đàn 

Kinh:  “Ngô bổn lai tư độ, truyền pháp cứu mê tình, nhất hoa khai ngũ diệp, kết quả tự 

 nhiên thành”  (Ta vốn đến cõi này, truyền pháp cứu mê tình, một hoa xòe năm cánh, kết 

quả tự nhiên thành). Theo đó,  “hoa khai ngũ diệp”  là lời dự ngôn: Sau thời Lục Tổ Huệ 

Năng, Thiền tông sẽ tách thành năm phái Thiền:  

1. Quy Ngưỡng tông: Do hai vị Quy Sơn Linh Hựu và Ngưỡng Sơn Huệ Tịch khai sáng. 

2.  Lâm Tế  tông:  Do hai  vị  Hoàng Bá Hy  Vận và Lâm Tế  Nghĩa Huyền khai sáng. Đến 

đời Tống, Lâm Tế tông lại tách ra thành hai chi phái là Dương Kỳ và Hoàng Long. 

3. Vân Môn tông: Do ngài Vân Môn Văn Yển khai sáng. 

4. Tào Động tông: Do hai vị Động Sơn Lương Giới và Tào Sơn Bổn Tịch khai sáng. 

5. Pháp Nhãn tông: Do ngài Thanh Lương Văn Ích khai sáng. 

324 Xương đòn gánh (Clavicle,  tỏa cốt, tỏa tử cốt)  là  một miếng  xương  nằm  ngang  nối 

xương ức với xương bả vai. 

325 Chữ “lục thân” có năm cách hiểu khác nhau:  

1. Lục Thân là sáu mối quan hệ thân tộc: Cha con, anh em, anh em con chú con bác, anh 

em cháu ông chú ông bác (tức ông nội mình và ông nội người ấy là anh em ruột), anh em 

cháu ông cố bác ông cố chú, anh em cùng họ. Đây là quan điểm của Giả Nghị đời Hán 

được chép trong bộ Tân Thư. 

2. Lục Thân là cha con, anh em, chị em, cậu cháu, chồng vợ,  bố mẹ chồng (vợ) và con 

dâu (con rể). Đây là quan điểm của Tả Truyện. 

3. Sách Hán Thư lại coi Lục Thân chỉ là ba mối quan hệ (do trong mỗi quan hệ có 2 đối 

tượng nên 3x2=6) tức là cha mẹ, anh em, vợ con (trong đây đã gộp mối quan hệ chị em 

vào anh em). 

4.  Sách Sử  Ký cũng  nêu quan điểm tương tự,  nhưng  hợp  lý  hơn:  Lục Thân  là cha con, 

anh em, vợ chồng. 

5. Thiên Quản Án Liệt Truyện sách Sử  Ký lại giảng Lục Thân là ông bà nội ngoại, cha 

mẹ,  chị,  em,  con cái  của anh em  bên  vợ,  con cái  của  mẹ kế,  con cái của con gái  mình. 

Hiểu theo cách này thì lại thiếu mất cháu nội, cũng như con cái của anh em trai ta và con 

cái của chị em gái ta. 

Xét ra, Lục Thân thường được hiểu theo cách thứ ba hay cách thứ tư. 

326 Thù Du (茱萸, Silverberry hoặc Oleaster ), còn gọi là Việt Tiêu hay Chi Tử. Thù Du 

là một loại cây xanh quanh năm, có hoa thơm, tinh dầu có tác dụng khử hàn tiêu độc, nên 

thường để chữa cảm mạo, có khoảng từ 40 đến 70 loài khác nhau. Loại cây này thường 

mọc thành bụi thấp, hoa bốn cánh có mùi thơm nhẹ, trái có thịt mọng ăn được nhưng vô 



vị.  Thời  cổ,  vào  tiết  Trùng  Dương  (Trùng  Cửu,  tức  mồng  Chín  tháng  Chín  âm  lịch), 

người ta thường  lùng  hái  lá cây  này đem  về phơi  khô  làm thuốc hoặc  ngâm rượu uống 

dần. 

327 Thân Vương là tiếng gọi chung những người được mang tước vị cao nhất trong tước 

Vương. Bắt đầu từ thời Hán, hoàng tử và anh em của hoàng đế được mang tước Vương. 

Từ thời Ngụy Tấn, tước Vương được chia ra làm hai loại: Thân vương và Quận Vương. 

Thân Vương chỉ phong cho hoàng tử và anh em của hoàng đế, Quận Vương dành riêng 

cho Hoàng Thái Tử. Về sau, Quận Vương được phong cho các văn thần quan trọng (như 

những người giữ chức Tiết Độ Sứ đời Đường), chứ Thái Tử không còn được gọi là Quận 

Vương  nữa,  và  tước  Quận  Vương  đương  nhiên  có  địa  vị  thấp  hơn  Thân  Vương.  Đời 

Đường,  có lệ: Danh  xưng của  những  vị Thân Vương chỉ có  một chữ,  còn Quận Vương 

danh xưng có hai chữ. Chẳng hạn như trước khi lên ngôi, Đường Duệ Tông mang tước 

Tương Vương, trong khi ấy, Quách Tử Nghi là quyền thần thời đó, được phong là Phần 

Dương  Vương.  Đến  đời  Minh,  Thân  Vương  được  phép  có  ngọc  tỷ  và  vùng  đất  được 

phong sẽ gọi là Quốc. Đời nhà Thanh, các Thân Vương được gọi rõ là Thân Vương trong 

danh xưng. Chẳng hạn như các hoàng tử thường được gọi là Hòa Thạc Thân Vương. 

328 Hoa Tử là tiếng gọi đùa những kẻ ăn mày vì quần áo vá chằng vá đụp nhiều mảnh vải 

khác màu cũng như thân thể họ thường ghẻ chốc, phải bôi phẩm xanh, phẩm đỏ để chữa 

ghẻ, trông như “vẽ hoa” nên được gọi là Hoa Tử. Do họ hay kêu gào, xin xỏ nên còn gọi 

là Khiếu Hóa Tử. 

329  Hách  Liên  Bột  Bột  (381-425),  tự  là  Quật  Kiết,  thuộc  bộ  tộc  Thiết  Phất  của  giống 

Hung Nô, vốn có tên là Lưu Bột Bột, là vua khai sáng nước Hồ Hạ thời Thập Lục Quốc. 

Sư  Đàm  Thỉ  sống  vào  thời  Lưu  Tống  của  Lưu  Dụ  (chứ  không  phải  nhà  Bắc  Tống  của 

Triệu  Khuông Dẫn). Câu chuyện  này  xảy ra  khi  Lưu Dụ  bận  bịu truy kích tận diệt  nhà 

Tiền Tần, Hách Liên Bột Bột thừa cơ vây hãm, đoạt lấy Trường An, xưng đế, thụy hiệu 

là Hạ Thế Tổ. 

330 Thác Bạt Đào (408-453) chính là Ngụy Thế Tổ Thái Vũ Hoàng Đế, là con của Thác 

Bạt Tự (Ngụy Minh Nguyên Đế), là một ông vua đầy tham vọng, chiến tranh liên miên, 

diệt các nước Hạ, Bắc Yên, Bắc Lương, kết thúc thời Ngũ Hồ Thập Lục Quốc, thống nhất 

phương Bắc. Vua ưa sử dụng hình phạt tàn nhẫn. Do tham vọng chiếm đoạt tài sản của 

Phật giáo và độc tôn Đạo giáo, ông đã hạ  lệnh phế Phật dữ dội  nhất (Sử thường gọi  là 

Tam Vũ Diệt Phật, tức ba ông vua có đế hiệu là Vũ Đế hủy diệt Phật pháp, tức Ngụy Thái 

Vũ Đế, Châu Vũ Đế và Đường Vũ Tông). 

331 Theo Tiên Kinh của Đạo Giáo thì:  “Bậc thượng sĩ bay lên hư không thì gọi là Thiên 

 Tiên, bậc trung  sĩ ngao du các danh  sơn thì  gọi  là  Địa Tiên, bậc hạ sĩ chết đi rồi mới 

 thành tiên thì gọi là Thi Giải Tiên” . Dựa theo luận điểm này, các Đạo Sĩ đặt ra năm loại 

tiên (quỷ tiên, nhân tiên, địa tiên, thiên tiên và kim tiên), trong đó là Địa Tiên là những 

đạo sĩ đã tu luyện đến mức tinh khí thần hợp nhất, đắc năm môn thần thông, có thể hấp 

thụ tinh khí của nhật, nguyệt, thiên, địa nhằm bổ dưỡng thân mạng, nhục thân bất hoại, 

không còn Ngã Chấp và Pháp Chấp. Họ cũng báng bổ coi Phật chỉ là một trong số những 

vị Kim Tiên của Đạo Giáo. Nhà Phật gọi chung những thần thánh trong nhân gian là Địa 

Tiên  nhằm  phân  biệt  với  chư  thiên.  Chữ  Địa  Tiên  ở  đây  cũng  có thể  hiểu  là  Địa  Hành 

Tiên, tức là một trong mười loại tiên được nhắc tới trong kinh Thủ Lăng Nghiêm. 

332 Cao Hoan (496-547) là người Tiên Ty được Hán hóa, vốn có tên là Hạ Lục Hồn,  là 

một tay  quyền  thần  thời  Bắc  Ngụy  và  Đông  Ngụy,  từng  nắm  quyền  Thừa  Tướng,  thâu 



tóm quyền hành nhà Ngụy, đặt nền móng cho nhà Bắc Tề. Do vậy, đôi chỗ gọi Cao Hoan 

là Cao Vương, tuy ông ta chưa  hề  xưng  vương.  Sách Nam Hải Từ  Hàng cho rằng kinh 

Cao Vương Quán Âm là kinh do Vương Nguyên Mô được Quán Âm Bồ Tát truyền trong 

mộng, và do ông Nguyên Mô siêng năng trì tụng nên khi bị vua Bắc Tề xử tử, đao chém 

nhiều lần bị gãy. Vì Nguyên Mô được vua Bắc Tề (họ Cao) tha tội chết, nên bài kinh đó 

gọi  là Cao Vương Quán  Âm. Thật ra, Vương Nguyên Mô sống cùng thời  với Thác Bạt 

Đào (Ngụy Thái Vũ Đế), bị Thác Bạt Đào đánh bại, toan đem ra hành hình, và Thác Bạt 

Đào mất năm 453, trong khi Cao Hoan mãi đến năm 496 mới sanh ra, tức là 43 năm sau 

khi Thác Bạt Đào đã chết. Hơn nữa, Cao Hoan chỉ là người thâu tóm chánh quyền Đông 

Ngụy, phế  vua,  lập cơ sở quyền  bính cho con  là Cao Tường soán ngôi  nhà Đông Ngụy 

lập ra nhà Bắc Tề vào năm 550 (tức 3 năm sau khi Cao Hoan đã chết), chứ chưa bao giờ 

làm vua. Do vậy, Cao Vương không phải là Cao Hoan mà là Cao Tường. Nếu theo thuyết 

của Nam Hải Từ Hàng thì sự việc Nguyên Mô bị hành hình đã trễ hơn hơn 80 năm và lúc 

đó Nguyên Mô đã ngoài trăm tuổi! 

333 Thai Tông: Tông Thiên Thai. 

334 Ban Mã là Ban Cố và Mã Dung là hai văn học gia nổi tiếng.  Ban Cố (32-92), tự là 

Mạnh  Kiên,  người  xứ Hàm Dương,  tỉnh Thiểm Tây,  là thi  nhân,  kiêm  sử gia thời  Hán. 

Ông là tác giả của bộ sử Hán Thư (Tiền Hán Thư) nổi tiếng gồm 100 thiên. Trong thời 

gian ông biên soạn bộ này, có kẻ vu báng ông lén lút xuyên tạc quốc sử, nên bị hạ ngục. 

Em trai ông là Ban Siêu ra sức trần tình với Hán Minh Đế nên vua tha tội, phong Ban Cố 

làm Lan Đài lệnh sử. Ban Cố từng theo Đậu Hiến đánh Hung Nô, đảm nhiệm chức Hành 

Trung Tướng Sự. Sau khi đại phá Hung Nô, Đậu Hiến sai Ban Cố viết bài minh khắc trên 

núi Yên Nhiên. Về sau, do Ban Cố không khéo dạy dỗ con cái, gây hiềm khích với quan 

lại ở Lạc Dương,  nên khi  họ Đậu thất thế, tự sát, Ban Cố bị  vu tội cấu kết bè đảng với 

Đậu Hiến, bị tống giam và chết trong ngục. Do bộ Hán Thư chưa soạn xong, Hán Hòa Đế 

bèn sai em gái ông ta là Ban Chiêu (Tào Đại Gia) soạn tiếp, nhưng chưa xong thì bà này 

cũng chết, vua phải sai môn nhân của bà là Mã  Tục tiếp tục hoàn thành sự  nghiệp biên 

soạn  Hán  Thư.  Mã  Dung  (79-166),  tự  Quý  Trưởng,  người  xứ  Hưng  Bình,  tỉnh  Thiểm 

Tây,  là  một  nhà  kinh  học  (chuyên  viên  về  các  kinh  điển  Nho  gia)  thời  Hán.  Ông  tinh 

thông  sách  vở  thởi  ấy,  từng  chú  thích  các  bộ  Chu  Dịch,  Thượng  Thư,  Mao  Thi,  Luận 

Ngữ, Hiếu Kinh v.v... biên soạn bộ Tam Truyền Dị Đồng Thuyết. Ngoài kinh điển Nho 

gia,  ông còn chú thích Đạo Đức  Kinh, Hoài Nam Tử, Ly Tao, Liệt Nữ Truyền. Những 

nhà chú giải kinh sách cổ nổi tiếng như Trịnh Huyền, Lô Thực đều là học trò của ông. Do 

vậy, từ ngữ “tăng trung ban mã” có ý ca ngợi ngài Niệm Thường có tài biên soạn sử liệu, 

chú giải kinh điển chẳng kém gì Ban Cố và Mã Dung. 

335 Trung Tán còn gọi là Trung Thừa, được lập ra từ thời Hán, có nhiệm vụ phụ tá Ngự 

Sử Đại Phu, đặc trách nhiệm vụ giám sát và đàn hặc các quan. Đến thời Minh, chức vụ 

này  bị phế  và thay  bằng  chức Đô Sát Viện.  Đến  đời Thanh,  chức  vụ Tuần Phủ thường 

kiêm  nhiệm  chức  Hữu  Phó  Đô  Ngự  Sử  của  Đô Sát  Viện  trong  một tỉnh  nên  Tuần  Phủ 

cũng thường gọi là Trung Thừa hay Trung Tán. 

336 Tam Đế: Ba  sự  thật viên dung theo tông Thiên  Thai, tức  là  Không Đế,  Giả Đế,  và 

Trung Đế. 

337 Đây là câu chú thích cho lời ca tụng trong nguyên văn  “thống kỷ Dịch Đường, khắc 

 thiệu  anh  nhi  chi  hạnh”   (Dịch  Đường  tiếp  nối  giềng  mối,  quả  nhiên  tiếp  nối  hạnh  anh 

nhi). Kinh Niết Bàn dùng hình ảnh Anh Nhi (trẻ thơ) không thể tự đi,  lại,  ăn, uống, nói 



năng để hình dung bậc chứng đắc đã dứt bặt tạo tác phiền não, không còn suy lường, đắm 

chìm trong ngôn từ hý luận hư huyễn. 

338 Thiện bản: Bản văn hoàn chỉnh, chánh xác nhất. 

339 Vua Giới Nhật (Siladitya,  589-674) là vua thứ sáu của triều đại Harsha (còn viết  là 

Harshavardhana)  ở  Ấn  Độ,  lãnh  thổ  bao  gồm  vùng  Punjab,  Gurajat,  Bengal,  Orissa  và 

phía Bắc vùng bình nguyên giữa sông Hằng và sông Narmada. Vua siêng năng chăm lo 

việc nước, đóng đô tại thành Khúc Nữ (Kanauj). 

340 Vô Giá đại hội: Vô Giá (無遮) có nghĩa là “không ngăn che”. Đây là một trai hội bố 

thí nhằm kết đại thiện duyên. Không phân biệt sang, hèn, tăng, tục, ngu, trí, thiện, ác đều 

nhất loạt đối đãi bình đẳng. Theo ngài Huyền Trang, tại Ấn Độ cứ năm năm tổ chức Vô 

Giá đại hội. Ở Trung Quốc, truyền thống này khởi đầu từ thời Lương Vũ Đế. 

341 Đây chính là vị quốc sư đã soạn Từ Bi Tam Muội Thủy Sám Pháp (thường gọi tắt là 

Thủy Sám). Quốc sư là người xứ Hồng Nhã, My Châu (nay thuộc Tứ Xuyên), pháp danh 

Tri  Huyền,  pháp  hiệu  Hậu  Giác,  xuất  gia  với  pháp  sư  Pháp  Thái  năm  11  tuổi,  chuyên 

nghiên cứu kinh Niết Bàn. Sở học của Sư vượt trỗi, năm 13 tuổi đã được tăng chúng chùa 

Đại  Từ  ở  Tứ  Xuyên  cung  thỉnh  thăng  tòa  thuyết  pháp,  người  nghe  bội  phục,  than  thở 

không  thôi,  thanh  danh  vang  dội  đến  tận  kinh  thành  tuy  Sư  mới  chỉ  là  một  chú  tiểu! 

Đường  Vũ  Tông  ham  mê  Đạo  giáo, thích  luyện  đan  tu  tiên,  bèn  hạ  lệnh  Sư  phải  tranh 

luận  với  Đạo  Sĩ  nhằm  hạ  nhục  Phật  giáo.  Ngài  Tri  Huyền  biện  luận  lưu  loát,  vạch  ra 

những  chỗ  xằng  bậy  của  lũ  Đạo  Sĩ,  can  gián  vua  không  nên  mê  tín.  Sư  nói  rất  thẳng, 

không  nể  nang  chút  nào,  suýt  mấy  lần  bị  vua  và  lũ  quần  thần  xu  nịnh  kết  tội.  Vua  tuy 

không tin Phật, nhưng tâm gièm pha Phật giáo cũng giảm bớt mấy phần. Đến đời Đường 

Tuyên Tông, vua triệu ngài Tri Huyền vào cung giảng pháp, khâm phục khôn cùng, ban 

ca-sa tía, cho phép các chùa từng bị phế bỏ dưới thời Vũ Tông được trùng hưng. Từ đó, 

Sư du hóa khắp nơi, chấn hưng Phật giáo Trung Quốc. Đến đời Đường Ý Tông, vua tôn 

Sư  làm  Quốc  Sư,  ban  tòa  ngồi  giảng  pháp  bằng  trầm  hương,  giữ  lễ  đệ  tử  hết  sức  cung 

kính. Do vậy, Sư khởi tâm kiêu mạn, bị ghẻ mặt người mọc trên đầu gối, may được Ca 

Nặc Ca Bồ Tát hóa độ, thuyết pháp, chữa trị. Sư tỉnh ngộ, soạn bộ Từ Bi Tam Muội Thủy 

Sám Pháp. Do Trường An (nay là Tây An thuộc tỉnh Thiểm Tây) là kinh đô thời ấy, nên 

giọng đất Tần được coi là giọng chuẩn. 

342 Nguyên văn là “Tiết” là một miếng gỗ hay ngọc, có khắc phù hiệu để làm tin. 

343 Trừ Tịch (còn gọi là Đại Niên Dạ, Trừ Dạ, Tuế Trừ, Đại Hối Nhật) là đêm 30 Tết. Trừ 

(除) ở đây có nghĩa là chia ra. Vì đêm 30 Tết là đêm phân chia giữa năm cũ và năm mới 

nên gọi  là Trừ Dạ, Trừ Tịch  hay Tuế  Trừ.  Do là ngày kết thúc  một  năm  nên gọi  là Đại 

Niên Dạ. Đêm 30 Tết trời rất tối nên cũng gọi là Đại Hối Nhật (Hối (晦) là tối tăm). 

344  Do  Đạo  Giáo  tôn  xưng  Táo  Quân  là  Đông  Trù  Tư  Mạng  Đế  Quân,  nên  người  ta 

thường gọi tắt ông Táo là thần Tư Mạng, tuy Tư Mạng thường được dùng để chỉ một vị 

thần thuộc Văn Xương Cung chuyên giám sát thiện ác, họa phước của nhân gian. 

345  Trương  Cư  Chánh  (1525-1582),  tự  là  Thúc  Đại,  hiệu  Thái  Nhạc,  người  xứ  Giang 

Lăng, Hồ Quảng làm Thủ Phụ (Tể Tướng) từ năm 1572 đến năm 1582 (nhằm niên hiệu 

Long Khánh của Minh  Mục Tông), mất năm Vạn Lịch thứ 10 (1582). Ông đậu Tiến Sĩ 

năm Gia Tĩnh 26 (1547), được bổ làm Hàn Lâm Viện Biên Tu vào năm ấy.  Do sử sách 

Trung Hoa có thói quen gọi  những  nhân  vật nổi  danh theo chức tước cuối cùng của  họ 

nên khó thể biết đích xác Du Đô làm gia sư cho Trương Cư Chánh khi nào (không biết 



khi  ấy  Trương  Cư  Chánh  đã  làm  Tể  Tướng  hay  chưa),  ta  chỉ  có  thể  phỏng  đoán  là  tối 

thiểu  một  vài  năm  sau  khi  Trương  Cư  Chánh  đã  ra  làm  quan  và  tối  thiểu  phải  một  vài 

năm trước khi Cư Chánh mất; vì vậy, câu chuyện này chỉ có thể xảy ra vào cuối niên hiệu 

Gia Tĩnh, trong khoảng niên hiệu Long Khánh hoặc vào đầu thời Vạn Lịch. 

346  Sách  Lăng  Nghiêm  Chánh  Mạch  Sớ  giảng  câu  này  như  sau:   “Chữ  Nhĩ  (餌)   ở  đây 

 mang ý nghĩa nung luyện hòa hợp thành  hoàn,  thành bánh.  Ăn  uống những thứ ấy đạt 

 được công hiệu,  nên bảo là ‘thực đạo viên thành’.  Địa Hành Tiên  thân  thể khỏe mạnh, 

 tuổi  thọ  lâu  dài,  nhưng  chưa  được  nhẹ  nhàng  để  bay  lên,  nên  gọi  Địa  Hành  (đi  trên 

 đất)”.  Trong Đạo Giáo, “thực đạo viên thành” nghĩa là không cần ăn uống mà vẫn khỏe 

mạnh. 

Do nguyên văn lời tán dương là  “thốn lai  châu khỏa, đẳng Đạo Gia phục nhĩ  chi tiên”  

(nuốt  hạt châu sa đưa tới, giống  như  vị tiên uống thuốc trong Đạo Gia)  nên trong phần 

chú thích, cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh mới dẫn câu kinh Lăng Nghiêm để chỉ rõ nguồn gốc chữ 

Phục Nhĩ.  Do vậy, chúng tôi chỉ dịch  ý:  “Nuốt hạt  son,  giống  như tiên nuốt  thuốc Đạo 

 Gia”.  

347 Câu Chi Quán Âm là gọt tắt của danh hiệu Thất Câu Chi Phật Mẫu Chuẩn Đề Quán 

Âm. Do vậy, chú Câu Chi Quán Âm chính là chú Chuẩn Đề. 

348 Lâm Giang Tiên  là  một điệu  hát được các  ca  nhi dùng trong các tiệc rượu (nhất  là 

trong  các  cuộc tửu  lệnh,  nghĩa  là  ca  nhi  ôm  đàn  hát,  cứ  mỗi  một  chữ,  chén  rượu  được 

chuyền  sang  người  bên  cạnh.  Khi  tới  chữ  nào  nằm  đúng  vần  trong  lời  Từ  hoặc  khi  ca 

khúc chấm dứt,  người cầm chén  lúc ấy phải uống cạn). Lời  ca được  viết theo Từ  Điệu, 

tức là những bài thơ ngắn, không theo thể thức như thơ Đường hoặc các loại thơ khác, mà 

gieo vần và mẹo luật uyển chuyển hơn nhằm dễ diễn tả cảm xúc. Lâm Giang Tiên còn có 

tên  là Tạ  Thân  Ân,  Nhạn Hậu Quy,  Họa Bình Xuân  v.v... Bài từ này gồm 58 chữ,  chữ 

dùng phải tuân theo  luật bằng trắc nhất định,  chia  làm  hai đoạn,  những chữ  ăn  vần  với 

nhau phải cùng vần bằng. Câu hai, ba, năm, bảy, tám, chín phải vần với nhau. Chẳng hạn, 

Dương Thận đã  viết một bài Lâm Giang Tiên Từ  như sau (những chữ  in đậm  là  những 

chữ  ăn  vần  với  nhau):   “Cổn  cổn  Trường  Giang  đông  thệ  thủy,  lãng  hoa  đào  tận  anh 

 hùng, thị phi thành bại chuyển đầu không, thanh sơn y cựu tại, kỷ độ tịch dương hồng, 

 bạch phát ngư tiều giang chử thượng, quán khan thu nguyệt xuân phong, nhất hồ trược 

 tửu  hỷ  tương  phùng,  cổ  kim  đa  thiểu  sự,  đô  phó  tiếu  đàm  trung”  (Trường  Giang  cuồn 

cuộn  chảy  về  Đông,  sóng  mòi  vùi  lấp  sạch  anh  hùng,  đúng  sai,  thành  bại  hóa  thành 

không, núi xanh còn đó y như cũ, mấy độ tà dương rực ánh hồng, bến nước ngư tiều đều 

bạc  tóc,  lặng  ngắm  trăng  thu,  hóng  gió  xuân,  một  bầu  rượu  đục  mừng  tao  ngộ,  bao 

chuyện xưa nay một trận cười). 

349 Thông thường, Bình có nghĩa là cái bình phong, ở đây chỉ có nghĩa là một trong nhiều 

bức tranh được treo sát liền nhau với nhiều bức tranh khác tạo thành một mảng lớn trên 

tường. 

350 Đây là một điển tích thường được gọi là  “bôi cung xà ảnh” , thường được coi là xuất 

phát từ một câu chuyện do Ứng Thiệu chép trong chương Quái Thần của sách Phong Tục 

Thông Nghĩa. Theo đó, ông nội của Ứng Thiệu là Ứng Lâm làm ấp lệnh đất Cấp. Trong 

hôm Hạ Chí, Ứng Lâm mời viên Chủ Bạ dưới quyền là Đỗ Tuyên đến thưởng rượu. Khi 

ấy, trên bức vách phía Bắc của căn phòng có treo chiếc cung. Bóng cung chiếu vào chén 

trông như con rắn nhỏ đang duỗi mình. Đỗ Tuyên kinh sợ, nhưng không dám từ chối. Kể 

từ hôm ấy, ông ta đau bụng dữ dội, luôn cảm thấy rắn bò trong bụng, bỏ cả ăn uống, hình 



sắc tiều tụy, chữa chạy đủ cách nhưng không lành được. Sau đấy, Ứng Lâm có việc, đến 

thăm, hỏi duyên cớ. Đỗ Tuyên kể lại nỗi sợ bị con rắn chui vào bụng. Sau khi nghe Ứng 

Lâm giải thích, liền sai người chở Đỗ Tuyên đến chỗ cũ, chỉ cho thấy cái cung treo trên 

vách, và bảo Đỗ Tuyên ngồi đúng chỗ cũ, quả nhiên trong chén hiện bóng con rắn lờ mờ. 

Đỗ Tuyên vỡ lẽ, khỏi bệnh ngay lập tức. Trong bộ sử Tấn Thư, truyện Lạc Quảng cũng 

chép tương tự về người khách của Lạc Quảng. Do vậy, đây rất có thể là một câu chuyện 

ngụ ngôn lưu truyền đã lâu rồi được gán cho những nhân vật nổi danh. 

351  Nhũ  Đầu  Hương  chính  là  Nhũ  Hương  (Frankincense  hoặc  Olibamum)  là  một  loại 

nhựa  cây  trích  từ  những  cây  thuộc  họ  Nhũ  Hương  Mộc  (có tên  khoa  học  là  Boswellia 

Thurifera hoặc Boswellia Sacra). Nhũ Hương còn được gọi là Huân Lục Hương, Mã Vĩ 

Hương,  Tháp  Hương,  Tây  Hương,  Thiên  Trạch  Hương,  Ma  Lặc  Hương,  Đa  Già  La 

hương  hay  Mộc  Hương.  Loại  cây  này  sống  trong  những  điều  kiện  rất  khắc  nghiệt  của 

vùng Trung Đông và cung cấp nhiều nhựa. Nhựa cây này có mùi thơm nhẹ và rất được 

khối  Ả  Rập  và  Tây  Phương  coi  như  nhiên  liệu  quý  để  dâng  hiến  trong  các  nghi  lễ  tôn 

giáo.  Ở đây,  ngài  Đạo Hiến bảo thợ dùng Nhũ Hương  làm chất keo để giữ cho màu vẽ 

dính vào giấy thay vì dùng chất keo chế bằng xương thú (như A Giao chẳng hạn). 

352 Xá Nhân là một chức quan. Thoạt đầu danh xưng này để chỉ người cầm đầu bọn tôi tớ 

nhà quý tộc, về sau được lập thành một chức quan. Tùy theo từng bộ, doanh hay thự khác 

nhau  mà  Xá  Nhân  có  danh  xưng,  nhiệm  vụ,  cấp  bậc  khác  nhau,  chẳng  hạn  như  Trung 

Thư Xá Nhân, Thái Tử Trung Xá Nhân, Thái Tử Xá Nhân, Khởi Cư Xá Nhân, Thông Sự 

Xá Nhân... Nói chung, Xá Nhân là viên quan phụ tá người đứng đầu một cơ quan. Nhan 

Sư Cổ giảng:  “Xá Nhân là tiếng gọi chung những người thân cận”. 

353 Nguyên văn  “bạt  cống triều khảo” . Bạt Cống là một hình thức tuyển sinh viên vào 

học trường Quốc Tử Giám ở kinh đô dưới thời Thanh. Thoạt đầu, mỗi năm mở khóa thi 

hai  lần, đến thời  Càn  Long quy  định  mỗi 12  năm  mới  mở khóa thi  một  lần. Quan Học 

Chánh  các  tỉnh  chọn  lựa  những  người  có  tài  văn  chương  đã  đỗ  Cống  Sinh  (đậu  thi 

Hương) trong tỉnh đưa về kinh đô dự thi, những người ấy được gọi là Bạt Cống Sinh. Khi 

lên kinh, họ được học ở Quốc Tử Giám rồi dự kỳ thi do triều đình tổ chức (gọi là Triều 

Khảo). Ai thi đậu hạng đầu sẽ làm quan bậc thất phẩm ở kinh đô, hạng nhì được cử làm 

Tri Huyện, hạng ba sẽ bổ làm Giáo Thụ tại các tỉnh. Những người thi rớt sẽ bị đuổi về, 

gọi là Phế Cống. 

354 Vào đời Minh, một Hộc là 50 lít. 

355 Ngài Đàm Vô Kiệt (dịch là Pháp Dũng), họ Lý, người xứ Hoàng Long, U Châu. Tu 

khổ hạnh từ  lúc còn  là sa-di, rất được thầy  bạn trọng nể.  Nghe chuyện  ngài Pháp Hiển 

sang Thiên Trúc cầu pháp, Sư cũng lập thệ xả thân noi theo. Sư chiêu tập những người 

cùng chí hướng gồm 25 người như các vị Tăng Mãnh, Huyền Lãng v.v... sang Thiên Trúc 

vào năm Vĩnh Sơ nguyên niên (420) đời Lưu Tống. Sư và đồng bạn đi qua các nước Quy 

Tư, Sa Lặc, Thông Lãnh v.v... Sau khi vượt Tuyết Sơn, 12 người mất mạng. Sư đến được 

nước  Kế  Tân  lễ  bái  bình  bát  của  Phật,  học  tiếng  Phạn,  thỉnh  được  Quán  Âm  Thọ  Ký 

Kinh,  rồi  sang  xứ  Nhục  Chi  lễ  bái  xương  đỉnh  đầu  Phật,  học  giáo  pháp  Tam  Thừa  tại 

chùa Thạch Lưu ở phía Nam núi Đàn Đặc, thọ giới với đại sư Phật Đà Đa La (Giác Cứu). 

Khi sang Thiên Trúc, 8 người trong đoàn thị tịch, Sư gặp phải voi dữ và trâu hoang trong 

chuyến  đi  này.  Sau  khi  đến  được  Nam  Thiên  Trúc,  Sư  mới  theo  thuyền  trở  về  Quảng 

Châu. Không rõ Sư mất khi nào. 



356 Lý Thân (772-846), tự Công Thùy, là một thi nhân nổi tiếng giữa đời Đường. Ông là 

người Hào Châu (tỉnh An Huy). Cùng với Bạch Dị và Nguyên Chẩn, ông được tôn xưng 

là  thủ  lãnh  của  lối  thơ  Tân  Nhạc  Phủ.  Ông  từng  làm  quan  đến  chức  Thượng  Thư  Hữu 

Bộc Xạ Môn Hạ Thị Lang, tước Triệu Quốc Công, hai lượt làm Tiết Độ Sứ. Hiện ông còn 

để  lại  những  tác  phẩm  như  Truy  Tích  Du  Thi  và  Tạp  Thi,  nhưng  nổi  tiếng  nhất  là  bài 

Mẫn Nông (thương nhà nông). 

357 Đạo Đầu là một bến thuyền ở Phổ Đà, cách đảo chừng 30m, có tên gọi đầy đủ là Đoản 

Cô Đạo Đầu, tức là gộp đá nơi dừng thuyền của chị em cô gái có kinh đã được nhắc đến 

trong lời chú thứ 10 của phần Ứng Hóa (2.4.1). 

358 Châu Thế Tông tên  là Sài Vinh (921-959), do làm  con  nuôi của Quách Oai  nên  sử 

Trung Hoa thường gọi hắn là Quách Vinh. Y xuất thân từ một gia đình buôn trà, tánh tình 

quả cảm, tàn bạo, lắm thủ đoạn. Quách Oai lập ra nhà Hậu Châu chỉ làm vua được bốn 

năm rồi chết, Sài Vinh kế vị trở thành Châu Thế Tông. Với tham vọng mở rộng lãnh thổ, 

Sài Vinh tìm mọi cách có tiền và tận dụng kim loại để đúc vũ khí và tiền, nên đã hạ lệnh 

hủy diệt Phật giáo nhằm chiếm đoạt tượng đồng,  chuông, khánh cũng như điền sản của 

nhà chùa để có phương tiện tiến hành chinh phạt, lấn chiếm lân quốc. Hắn ra  lệnh nung 

chảy tượng Phật bằng đồng để đúc tiền Châu Nguyên Thông Bảo. Trong đại nạn Tam Vũ 

Nhất Tông Chi  Nạn (nạn  hủy diệt Phật giáo dưới thời  ba  vua Vũ và  một vua Tông, tức 

Ngụy Thái Vũ Đế, Bắc Châu Vũ Đế, Đường Vũ Tông và Hậu Châu Thế Tông), Sài Vinh 

là người hủy diệt Phật giáo dữ dội nhất. Do đích thân cầm búa đập tượng Quán Âm, Sài 

Vinh  bị ung  loét ở ngực,  lộ cả nội tạng ra, ngã  bệnh trầm trọng trên đường  vây  hãm U 

Châu,  đành phải rút lui,  chết trên đường  về,  chỉ thọ 39 tuổi (tức  là  chỉ  làm  vua được 5 

năm). Ngôi vua trao cho đứa con mới bảy tuổi là Sài Tông Huấn kế vị được vài tháng; rốt 

cuộc  binh  quyền  bị  Triệu  Khuông  Dẫn  cướp  sạch,  lập  ra  nhà  Bắc  Tống,  nhà  Châu  diệt 

vong! 

359 Chỉ người Hòa Lan hoặc Bồ Đào Nha. Khi ấy, Nhật Bản đã bị thực dân Tây Phương 

(chủ yếu là Bồ Đào Nha, Tây Ban Nha và Hòa Lan) ép Mạc Phủ (Bafuku: Chính quyền 

của  đại  tướng  quân  (shogun),  giống  kiểu  chúa  Trịnh  ở  Việt  Nam)  mở  cửa  giao  thông, 

buôn bán với Tây Phương. Khi chưa chiếm được Trung Hoa, bọn thực dân Tây Phương 

thường xuất phát từ Nhật Bản tấn công các đảo dọc theo duyên hải miền Hoa Nam. 

360 Bạt (còn gọi là Não Bạt, Đồng Bạt, Đồng Bàn, Đồng Sát - cymbal), ta thường gọi là 

chập chõa hay chũm chọe, tức là một nhạc cụ giống như hai cái đĩa tròn hơi khum, ở giữa 

vun  lên  như  hai  cái  bát,  chính  giữa  có  khoét  lỗ  để  xỏ  giây  thành  quai  nắm.  Khi  đánh, 

người ta nắm hai giây quai, chập hai mép bạt vào nhau cho vang ra tiếng, hoặc chà xoay 

tròn hai mép bạt vào nhau để tạo từng hồi ngân dài (Cách này hầu như chỉ dùng trong các 

tự viện Chân Ngôn Tông Nhật Bản khi mở đầu lễ Hỏa Cúng). Tùy theo kích thước và vật 

liệu chế tạo mà có Tiểu Bạt (còn gọi là Tiểu Sát), Đại Bạt, Ngân Bạt v.v... Riêng trong 

các tự viện Phật giáo Trung Hoa,  nhất là tại Đài  Loan, trong khi tán tụng, thường dùng 

một loại não bạt nhỏ, thành mỏng, tiếng ngân không lớn lắm để đệm nhịp, gọi là Kha. 

361 Viên văn: Tánh Nghe viên thông. 

362 Ngô Đạo Tử (685-758) tên thật là Đạo Nguyên, Đạo Tử là tên tự, về sau đổi tên thành 

Đạo Huyền, là một họa sĩ trứ danh đời Đường, được tôn xưng là Đường Đại Họa Thánh 

(bậc thánh hội họa đời Đường). 

363 Ngài Thạch Sương được nói tới ở đây chính là ngài Khánh Chư, cao đồ của ngài Đạo 

Ngô, được nối pháp (pháp tự) của thầy, là sư huynh của ngài Tiệm Nguyên. Ngài Khánh 



Chư lập ra chùa Thạch Sương, nên người đương thời thường gọi Ngài là thiền sư Thạch 

Sương Khánh Chư. Truyền Đăng Lục chép truyện Tiệm Nguyên Trọng Hưng Thiền Sư 

rõ ràng hơn  so với phần trích  lục trong  lời  chú thích của  cư sĩ  Hứa Chỉ Tịnh,  xin  lược 

trích như sau: Khi ngài Tiệm Nguyên làm thị giả cho ngài Đạo Ngô, đến nhà một tín chủ 

điếu tang, ngài Tiệm Nguyên vỗ quan tài hỏi thầy: “Sống ư? Chết ư?” Thầy đáp: “Sống 

cũng chẳng  nói,  mà chết cũng chẳng  nói”.  Tiệm  Nguyên  hỏi:  “Vì  sao chẳng  nói?” Đạo 

Ngô  đáp:  “Chẳng  nói,  chẳng  nói”.  Về  đến  giữa  đường,  Tiệm  Nguyên  lại  nói:  “Hòa 

thượng hôm nay phải nói ra  cho rõ đầu đuôi. Nếu không nói, con sẽ đánh hòa thượng”. 

Đạo Ngô nói: “Đánh thì cứ việc đánh, nói vẫn chẳng nói”. Tiệm Nguyên liền đánh thầy. 

Đạo Ngô trở về chùa bảo:  “Ngươi phải rời nơi đây, chứ nếu thầy Tri Sự  biết chuyện sẽ 

không tiện”. Tiệm Nguyên bèn từ biệt thầy ra đi, ẩn trong một ngôi chùa trong thôn. Sau 

khi nghe đồng tử tụng kinh Phổ Môn, tỉnh ngộ, bèn thắp hương hướng về phía thầy khấn: 

“Con thấu hiểu sâu xa lời thầy dạy, trọn chẳng vô cớ thốt ra. Chỉ vì con không hiểu nên 

trước kia oán thầy. Nay thầy đã khuất, chỉ còn Thạch Sương là đích tự, ắt con phải nhờ 

huynh  ấy  chứng  minh”.  Bèn  qua  chỗ  ngài  Thạch  Sương,  Thạch  Sương  trông  thấy  hỏi: 

“Sau khi lìa khỏi chỗ Đạo Ngô, ngươi đến chỗ nào?” Thưa: “Chỉ dừng chân trong chùa 

làng”. Thạch Sương nói: “Đã hiểu nhân duyên đánh thầy trước kia chưa?” Sư đứng dậy, 

thưa: “Xin hòa thượng ban một lời chuyển ngữ”. Thạch Sương nói: “Chẳng thấy đạo thì 

sống cũng chẳng nói, chết cũng chẳng nói”. Sư bèn kể lại nhân duyên đắc ngộ trong thôn, 

rồi lễ bái Thạch Sương, làm chay, sám hối. 

364 Xin đừng lầm vị này với ngài Hoàng Bá Hy Vận. Hoàng Bá Duy Thắng chính là Chân 

Giác thiền sư,  quê ở Thụy Châu,  là  một trong những  vị  nối pháp của  ngài Hoàng Long 

Huệ  Nam,  thuộc  đời  thứ  12  của  tông  Lâm  Tế.  Còn  ngài  Hoàng  Bá  Hy  Vận  (?-850)  là 

người Phước Châu, thiền sư đời Đường là đệ tử của ngài Bách Trượng Hoài Hải, do trụ 

tại núi Hoàng Bá (huyện Nghi Phong, tỉnh Giang Tây), nên gọi kèm tên núi theo tên, là 

thầy của đại sư Lâm Tế Nghĩa Huyền. Ngài Hoàng Bá Hy Vận được coi là sáng tổ của 

tông Lâm Tế, tuy ngài Lâm Tế mới là người thật sự khai tông. 

365 Nguyên văn “hồ bính” (糊餅) là một món ăn vặt thường thấy tại một số địa phương 

thuộc Hoa Bắc như Bắc Kinh, Thiên Tân v.v... Người ta đem bột bắp pha nước sôi, thêm 

muối, bột nêm, ngũ vị hương, hành hoa, lòng đỏ trứng gà, trộn đều thành một dung dịch 

như người Việt làm bánh xèo, rồi đổ vào chảo đã tráng một lớp dầu mỏng để làm chín, bỏ 

thêm hẹ, tôm, mướp Tây (zucchini) vào, nhưng không cuộn lại như bánh xèo. Nói chung, 

Hồ Bính đổ dầy hơn và do bỏ đặc nghẹt mướp Tây và hẹ nên trông lổn ngổn, xù xì, thô 

tháp, không đẹp mắt, mịn màng và thanh cảnh như bánh xèo Việt Nam. 

366  Bộ  sách  này  có  tên  đầy  đủ  là  Bạch  Vân  Thảo  Đường  Kiên  Cô  Tập  (Kiên  Cô  chứ 

không phải là Kiên Cố). Cô (觚) có nghĩa là thư từ, tài liệu. 

367 Núi Hạ Lan (Alaša Aɣula) nằm trên ranh giới giữa Ninh Hạ Hồi Tộc Tự Trị Khu và 

Nội Mông  Cổ Tự Trị  Khu,  phía Tây  núi  này  là sa  mạc Tengger. Mạch  núi dài đến 200 

km, ngọn núi có độ cao nhất là 3.556m. 

368 Linh Vũ có tên cũ là Linh Châu, nằm trong khu Dẫn Hoàng Quán của tỉnh Ninh Hạ. 

Đây là một thị trấn trù phú ở vùng Ninh Hạ, thường được gọi là Tái Thượng Giang Nam 

(xứ Giang Nam ngoài cửa ải). 

369 Nguyên Thế Tổ chính là Hốt Tất Liệt (Khubilai, hoặc Kublai). Nguyên Sử ghi ông ta 

có tên gọi đầy đủ là Bột Nhĩ Chỉ Cân Hốt Tất Liệt, con của Đà Lôi (Tolui) và vương phi 



Khách Dĩ Liệt (Sorghaghtani Beki - thật ra Khách Dĩ Liệt không phải là tên của bà ta mà 

là tên của bộ tộc vì bà này xuất thân từ bộ tộc Kereyid), Hốt Tất Liệt chính là cháu nội 

của Thành Cát Tư Hãn. 

370 Tức nhà Hậu Châu của Châu Thế Tông (Sài Vinh). Đây là một trong bốn lần Phật giáo 

gặp pháp nạn tại Trung Hoa. 

371 Cửu Lưu là cách phân loại, hệ thống hóa các học phái thế tục và địa vị trong xã hội 

Trung Hoa thời cổ, chủ yếu là thời Xuân Thu Chiến Quốc. Theo như thiên Nghệ Văn Chí 

trong Hán Thư, Cửu Lưu là: 

1. Nho gia. 

2. Đạo gia. 

3. Âm Dương gia: Chuyên nghiên cứu Âm Dương, Ngũ Hành, Dịch học, đại biểu là Trâu 

Diễn, Quỷ Cốc Tử v.v... 

4. Pháp gia: Chuyên nghiên cứu pháp luật, đề xướng trị dân bằng pháp luật nghiêm khắc, 

cường điệu vai trò tuyệt đối của nhà vua và trung ương tập quyền trong việc bình trị xã 

hội. Những nhân vật đại biểu là Quản Tử, Hàn Phi, Thân Bất Hại, Thương Ưởng v.v... 

5. Danh gia: Tập trung biện luận Danh và Thật, chú trọng luận lý, nhiều khi trở thành bàn 

chuyện  viễn  vông,  chỉ  lo  công  kích  mạt  sát  lẫn  nhau,  tạo  nên  những  tranh  luận  ồn  ào, 

chẳng ích lợi gì cho xã hội. Có những người trở thành ngụy biện như Công Tôn Long chủ 

trương ngựa trắng không phải  là  ngựa,  đá cứng không phải  là đá (do vậy,  thường được 

gọi là Kiên Bạch học thuyết). 

6. Mặc gia: Những người theo chủ trương Kiêm Ái của Mặc Địch, học phái này gần như 

diệt mất từ thời Hán Vũ Đế. 

7.  Tung  Hoành  gia:  Những  chính  khách  hay  thuyết  khách  theo  chủ  trương  liên  kết  hay 

chia  rẽ  các  nước  chư  hầu  nhà  Châu  để  tạo  thế  lực.  Những  nhân  vật  nổi  tiếng  nhất  là 

Trương Nghi, Tô Tần, Cam Mậu, Phạm Chuy v.v... 

8. Tạp gia: Những người kiêm nhiều học phái, hoặc tận dụng mọi học thuyết để đạt mục 

đích như Lã Bất Vy chẳng hạn. 

9. Nông gia: Chủ trương phát triển nông nghiệp, nghiên cứu tạo giống lúa mới và cải tiến 

kỹ thuật canh tác. Nhân vật xuất sắc nhất trong học phái này là Hứa Hành. 

372 Bách gia: Gọi đủ là chư tử bách gia, nhưng người Việt thường quen gọi là “bá gia chư 

tử”. Chư Tử là những nhà triết học thời Tiên Tần (tức thời kỳ trước khi Tần Thủy Hoàng 

gồm  thâu  Lục  Quốc)  như  Khổng  Tử,  Lão  Tử,  Trang  Tử,  Mặc  Tử,  Mạnh  Tử,  Tuân  Tử, 

Cáo Tử  v.v...  Bách gia (thường  bị đọc trại  là  “bá gia”)  là từ  ngữ phiếm chỉ  các  trường 

phái học thuật đông đảo thời ấy. 

373 Tức loạn Thái Bình Thiên Quốc do Hồng Tú Toàn khởi xướng từ Quảng Đông. 

374 Trời Đâu Suất có ngoại viện và nội viện. Nội viện là nơi Di Lặc Bồ Tát và các vị Pháp 

Thân Bồ Tát ở (thường gọi là Di Lặc Tịnh Độ), còn ngoại viện là chư thiên trời Đâu Suất, 

họ tham đắm dục lạc thế gian nên tuy cùng ở cõi trời Đâu Suất mà chẳng thấy được Nội 

Viện, huống là gặp gỡ, thân cận Di Lặc Bồ Tát. 

375 Tri Tạng là một trong ba chức Chấp Sự trong Thiền Đường, chịu trách nhiệm quản thủ 

Tàng Kinh Các và tất cả kinh điển, sách vở, tài liệu tham khảo trong chùa. Vị sư Tri Tạng 

còn có trách nhiệm phân công sao chép, sắp xếp, tu bổ kinh điển, tài liệu bị hư rách cũng 

như thỉnh các kinh điển, sách vở cần thiết. 



376 Tỳ Phú La (Vipula) còn phiên âm là Vỹ Bố La, hay Bệ Phù La, dịch nghĩa là Quảng 

Đại,  Quảng  Bác,  nằm  ngoài thành Ma  Kiệt Đà (Magadha). Núi rất to nên thường được 

Phật và chư Tổ dùng để thí dụ những gì to lớn. 

377 Thân Tử là cách dịch nghĩa chữ Xá Lợi Phất theo lối cổ. 

378 Chữ “thiều hoa” có hai cách hiểu:  

1. Thời gian tươi đẹp, thường dùng để chỉ mùa Xuân, như trong bài Mộ Xuân Cảm Hoài 

(Cảm  hoài  chiều  xuân)  của  Đới  Thúc  Luân  đời  Đường  có  câu:   “Đông  hoàng  khứ  hậu 

 thiều hoa tận, lão phủ hàn hương biệt hữu thu”  (Chúa Xuân đi mất, thiều hoa hết; vườn 

cũ lạnh hương bặt sắc Thu). 

2. Chỉ tuổi thanh xuân tươi đẹp, như trong Trào Thiếu Niên (ghẹo thiếu niên) của Lý Hạ 

có câu:  “Mạc đạo thiều hoa trấn trường tại, bạch phát diện sứu chuyển tương thời”  (Chớ 

bảo thanh xuân còn mãi mãi, mặt nhăn, đầu bạc chẳng lâu đâu). 

379 Đây là lời chú thích những từ ngữ được dùng trong lời Tụng. Lời Tụng nguyên văn là: 

 “Thiều hoa dị thệ, mỗi thương tráng bất như nhân. Hồ khẩu duy nan, hựu hữu cơ lai khu 

 ngã”.  Từ  ngữ  “tráng bất  như nhân”  (khỏe chẳng bằng  người khác) trích từ câu  nói tự 

than  thân  của  Chúc  Chi  Vũ  trong  Tả  Truyện.  Chữ   “hồ  khẩu”   lấy  từ  câu  nói  của  Trịnh 

Trang Công:   “Quả  nhân hữu đệ,  bất  năng hòa hiệp,  nhi  sử hồ kỳ khẩu vu tứ phương”.  

Hồ Khẩu có nghĩa đen  là không đủ ăn,  chỉ khuấy cháo lỏng  húp sống đỡ qua  ngày.  Do 

vậy,  “hồ  khẩu”  (糊口)  có  nghĩa  là  kiếm  ăn  gian  nan  vất  vả,  miễn  cưỡng  duy  trì  cuộc 

sống, ý nghĩa gần giống như câu  “vắt mũi đút miệng”. 

380 Ninh Thích là người nước Vệ, chăn trâu, thường gõ sừng trâu ca hát. Tề Hoàn Công 

nghe hát, biết là hiền tài, đón về phong làm đại phu. Quả nhiên Ninh Thích trở thành một 

cố vấn đắc lực của vua Tề. 

381 Vũ Mục là thụy hiệu được nhà Tống truy tặng cho Nhạc Phi vào năm 1162 (tức là sau 

khi ông bị Tần Cối hại chết 20 năm). Tống Hiếu Tông ra lệnh khôi phục chức tước Thiếu 

Bảo Vũ Thắng Định Quốc Quân Tiết Độ Sứ, Vũ Xương Quận Khai Quốc Công, ban lộc 

cho  con  cháu  của  Nhạc  Phi.  Trong  chiếu  chỉ  truy  tặng  vào  ngày  12  tháng  Chạp  năm 

Thuần Hy thứ 5 (1178) đã viết:  “Vũ Mục: Ngăn chặn, chống trả cường địch là Vũ, ban 

 bố đức,  giữ nghĩa  là Mục” . Năm Gia Tường thứ 4 (1204), Tống Ninh Tông gia phong 

Nhạc  Phi  làm  Ngạc  Vương.  Tống  Lý  Tông  gia  phong  thụy  hiệu  Trung  Vũ,  Tống  Định 

Tông tặng thêm thụy hiệu Trung Văn, nhưng người đời sau chỉ gọi Nhạc Phi là Nhạc Vũ 

Mục vì thụy hiệu này ca ngợi thích đáng phẩm đức, công nghiệp của ông. 

382 Đây là câu chú thích cho từ ngữ “hy nhưỡng” được dùng trong tụng văn:  “Tất dã thọ 

 mạng vô lượng, ly lão đại chi thương bi. Y thực tự nhiên, miễn vãng lai chi hy nhưỡng” 

(Ắt cũng thọ mạng vô lượng, lìa nỗi buồn đau già lụn, cơm áo tự nhiên, thoát khỏi mừng 

lo lui tới). 

383 Tổ Liên Trì có viết Phổ Khuyến Niệm Phật Ca và Phổ Khuyến Niệm Phật Văn (nội 

dung gần giống nhau, Phổ Khuyến Niệm Phật Văn nhằm giải thích rộng hơn ý nghĩa của 

Phổ Khuyến Niệm Phật Ca). Gọi là hai mươi câu, nhưng thật ra là hai mươi đoạn ngắn. 

Chúng tôi xin dẫn lại bài văn ấy theo sự trích dẫn của pháp sư Văn Châu trong tác phẩm 

A Di Đà Kinh Giải Nghĩa:  “Pháp môn Niệm Phật bất luận nam, nữ, Tăng, tục, quý, hèn, 

 hiền, ngu, không có một ai là chẳng niệm Phật được! Nếu là người phú quý, của cải dư 

 dả  thì  đúng  là  phải  niệm  Phật.  Nếu  là  kẻ  bần  cùng,  nhà  hẹp,  của ít,  thì  càng  phải  nên 

 niệm Phật. Nếu là người có con cháu, việc cúng bái tổ tiên đã có chỗ nhờ cậy thì rất nên 

 niệm Phật. Nếu là người không con, trơ trọi một thân tự do thì càng phải nên niệm Phật. 



 Nếu ai có con hiếu thuận, yên hưởng con cái phụng dưỡng thì rất nên niệm Phật. Nếu ai 

 có con ngỗ nghịch, chẳng sanh lòng yêu thương thì thật đúng là phải niệm Phật. Nếu ai 

 vô bệnh, thân thể khỏe mạnh thì càng phải nên niệm Phật. Nếu ai có bệnh, rất gần cơn vô 

 thường thì càng phải nên niệm Phật. Nếu ai già cả, tháng ngày chẳng còn mấy thì càng 

 phải nên niệm Phật. Nếu ai tuổi trẻ tinh thần sáng suốt thì thật là rất tốt để niệm Phật. 

 Nếu ai an nhàn, tâm không bị sự gì khuấy động thì thật đúng là nên niệm Phật. Nếu là 

 người bận rộn, được đôi lúc nhàn rỗi giữa khi bận rộn thì càng phải nên niệm Phật. Nếu 

 là người xuất gia, tiêu dao ngoài cõi đời thì càng phải nên niệm Phật. Nếu là kẻ tại gia 

 biết cõi đời đúng là nhà lửa thì càng phải nên niệm Phật. Nếu ai thông minh, thông hiểu 

 Tịnh Ðộ thì rất nên niệm Phật. Nếu là kẻ ngu si, thô lỗ, không thể làm gì khác được thì 

 thật  đúng là  nên niệm Phật. Nếu ai  trì luật  mà Luật  lại  do Phật  chế ra; vì thế,  rất nên 

 niệm  Phật.  Nếu  ai  đọc  kinh  thì  kinh  là  do  Phật  dạy,  càng  phải  nên  niệm  Phật.  Nếu  ai 

 tham thiền thì do Thiền là tâm Phật nên càng phải nên niệm Phật. Nếu ai ngộ đạo thì ngộ 

 cần phải được Phật chứng; cho nên càng phải niệm Phật”. 

384 Huyền công: Công phu tu hành của Đạo Gia. 

385 Đạo Dẫn là tên gọi chung cho những đường lối tập Khí Công của Đạo gia, bao gồm 

những  tư  thế  vận  động  đi  kèm  phương  thức  hô  hấp  (thường  gọi  là  “thổ  nạp”)  chủ  yếu 

nhằm  dưỡng  sinh  và  tăng  tấn  nội  công.  Thật  ra, Đạo  Dẫn  bắt  nguồn  từ thời  Xuân  Thu 

Chiến Quốc với những bộ sách như Hùng Kinh, Điểu Thân. Dần dần, Đạo Dẫn được tô 

vẽ  như  một  pháp  tu  bí  truyền  của  Đạo  gia  do  tiên  nhân  Xích  Tùng  Tử  truyền  dạy.  Họ 

cũng  đưa  thêm  vào  đó  cách  điểm  huyệt,  kiêng  nhổ  nước  miếng,  nhìn  mặt  trời  thổ  nạp 

nhằm thâu hút nguyên khí của trời đất v.v... 

386 Nhụ Nhân (孺人): Danh xưng này có ý nghĩa khác nhau tùy thời đại. Thời cổ, vợ quan 

đại phu được gọi là Nhụ Nhân như thiên Khúc Lễ sách Lễ Ký giảng:  “Vợ của thiên tử gọi 

 là Hậu, vợ chư hầu gọi là Phu Nhân, vợ của đại phu gọi là Nhụ Nhân, vợ của nho sĩ gọi 

 là  Phụ Nhân,  vợ của dân thường  gọi là Thê”.  Đến đời Đường, chỉ có vợ bé của  vương 

gia mới được gọi là Nhụ Nhân. Đến đời Tống, quy định chặt chẽ như sau: Vợ quan Nhất 

Phẩm và Nhị Phẩm là Phu Nhân, vợ quan Tam Phẩm gọi là Thục Nhân, vợ quan tứ phẩm 

gọi là Cung Nhân, vợ quan Ngũ Phẩm gọi là Nghi Nhân, vợ quan Thất Phẩm, Bát Phẩm 

và Cửu Phẩm gọi là Nhụ Nhân. Đến đời Minh - Thanh, chỉ vợ quan Thất Phẩm mới được 

gọi là Nhụ Nhân. Về sau, Nhụ Nhân là tiếng gọi chung tỏ vẻ tôn quý vợ của người khác. 

Ở đây, chữ Nhụ Nhân chỉ bà Dương, vợ ông Trương Trật Tư. 

387 Xú phụ (醜婦): Người đàn bà xấu xí. 

388 Tế (際) là bờ mé. Tam Tế (cách dịch khác của chữ Tam Thế) gồm:  

1. Tiền Tế (Pūrvānta): Quá khứ. 

2. Trung Tế (Madhyānta): Hiện tại. 

3. Hậu Tế (Aparānta): Vị lai. 

389 Thỉnh Quán Âm Sám: Sám pháp được soạn theo kinh Thỉnh Quán Âm Tiêu Phục Độc 

Hại Đà La Ni. 

390 Tỳ Ni (Vinaya) còn phiên âm là Tỳ Nại Da, là Luật Tạng. Do vậy, hoằng dương Tỳ Ni 

chính là hoằng dương giới luật. 

391 Liên Kinh: Gọi tắt của Diệu Pháp Liên Hoa Kinh. Theo sách Dậu Dương Tạp Trở, Tố 

hòa thượng chùa Đại Hưng Thiện tụng được ba vạn bảy ngàn bộ kinh Pháp Hoa, có một 



vị Tăng đề thơ:  “Tam vạn liên kinh, tam thập xuân, bán sanh bất đạp viện môn trần”  (Ba 

vạn kinh sen, ba chục xuân, cửa chùa nửa kiếp chẳng len chân). 

392 Cổ trướng là một chứng bệnh bụng sưng to như cái trống, tứ chi phù thũng, hình thể 

tiêu điều, héo hon. Vào thời cổ, người ta tin có một loại độc trùng gọi là Cổ Trùng do các 

dân tộc thiểu số ở ngoài biên ải nuôi dưỡng, có thể tùy ý trộn vào thức ăn hay thấm vào 

khăn áo để  làm  hại  người khác.  Độc trùng vào trong bụng sẽ  sinh trưởng,  tấn công nội 

tạng  khiến  cho  người  bệnh  bụng  sưng  to,  tay  chân  rũ  liệt  rồi  chết.  Thật  ra,  chứng  Cổ 

Trướng phần nhiều là do bị bệnh viêm gan hay ung thư gan. 

393 Trường Canh là tên gọi khác của Kim Tinh. Ngôi sao này còn mang tên khác là Khải 

Minh hay Thái Bạch. Do đầu đêm người ta thấy sao này  mọc sớm nhất ở phía Tây bầu 

trời  nên  thường  gọi  là  sao  Hôm  (Trường  Canh),  khi  gần  sáng  lại  thấy  sao  này  mọc  ở 

phương Đông nên gọi là sao Mai (Khải Minh). 

394 Chúng tôi dịch câu này theo cách diễn giải của pháp sư Viên Anh trong bộ Đại Phật 

Đảnh Thủ Lăng Nghiêm Kinh Giảng Nghĩa, quyển 4. 

395 Đây là một thí dụ trong kinh Đại Thừa: Ví như cái trống có bôi thuốc độc, đánh lên thì 

người xa kẻ gần nghe tiếng trống ấy đều trúng độc mà chết. 

396 Tô Đông Pha tên thật là Tô Thức, còn có hiệu là Tử Chiêm. 

397 Ở đây, người sao chép hay san khắc đã ghi sai tên vị này thành Tư Tán (思贊), trong 

phần sau Tụng Văn cũng như sách Tịnh Độ Thánh Hiền Lục đều chép là Sư Tán (師贊) 

nên chúng tôi sửa lại cho khớp. 

398 Linh Chi là tên một loại nấm (Ganoderma Lucidum), được coi là có dược tính thần kỳ 

giúp con người tráng kiện, trẻ lâu. Có nhiều loại Linh Chi, nhưng nói chung Linh Chi có 

hình dạng  như quả cật,  bẹt, phẳng, sắc  nâu đỏ, có rìa  màu  vàng  nhạt. Nói chung,  dược 

tính của Linh Chi chưa hề được chứng minh cụ thể qua các khảo sát khoa học nào. Linh 

Chi rất mắc tiền chỉ vì các sách cổ mô tả Linh Chi như một vị thuốc vô song. Chẳng hạn, 

sách Thần Nông Bản Thảo cho rằng:  “Linh Chi vị đắng, tính trung, không độc, chữa các 

 bệnh đau ngực mãn tính. Tăng trưởng khí huyết lưu thông, nhuận thần... Dùng lâu ngày 

 sẽ khiến thân nhẹ nhàng, không già, tăng thọ....”   

399 Thạch là đơn vị đo lường (đúng ra phải đọc là Đàm, nhưng từ trước đến nay ta vẫn 

quen  đọc  là  Thạch).  Nếu  tính  theo  dung  tích  thì  một  Thạch  là  một  trăm  Thăng  (mỗi 

Thăng là một lít), còn nếu xét theo đơn vị cân nặng thì một Thạch là 120 cân, tức 72 kg. 

400 Pháp sư Viên Anh giảng đoạn này như sau:  “Thỉ giác trở về nguồn, hợp nhất với Bổn 

 Giác, đắc tướng thanh tịnh nơi trí, bèn hòa nhập với Thập Địa. Trong địa vị này, Bồ Tát 

 thấu hiểu Thỉ Giác, trí huệ ngang bằng với quả Diệu Giác của Như Lai, cùng phá được 

 sanh tướng giống như Phật. Nói ‘Như Lai nghịch lưu’ có nghĩa là Như Lai nhân viên quả 

 mãn,  chứng đắc Niết Bàn  quả hải, do chẳng bỏ chúng sanh nên thả  chiếc bè từ,  ngược 

 dòng Niết Bàn  [để vào tam giới],  thị  hiện tu  nhân chứng quả.  Đấy là  nói  về đoạn quả. 

 Nếu nói theo phương diện trí quả thì Bồ Tát tiến nhập Bồ Đề giác quả, ngay trong lúc ấy 

 đôi bên gặp gỡ nhau nơi bờ mé quả giác nên nói “giác tế nhập giao”.   

401 Chúng tôi dịch câu này theo cách pháp sư Văn Châu diễn giải lời giải thích trích từ bộ 

Đại Phương Quảng Viên Giác Tu  Đa La Liễu Nghĩa  Kinh  Lược  Sớ (do ngài Tông Mật 

soạn). 

402 Đây là lời giải thích ý nghĩa chữ Chiêu trong nguyên văn lời tụng:  “Thí nhật sơ xuất, 

 cao sơn tiên chiêu”  (Ví như mặt trời vừa mới mọc, núi cao được chiếu sáng trước). 



403 Đây là lời Phật nói với ngài A Nan trước khi gạn hỏi bảy lần để chỉ dạy cái tâm. Theo 

pháp sư Thành Quán trong bộ Lăng Nghiêm Kinh Nghĩa Quán, câu này có hai cách hiểu:  

1. Hiểu theo nghĩa thông tục, chấp trước của thế gian (mà tượng trưng là ngài A Nan) thì 

Phật và A Nan có là anh em con chú con bác,  mối quan hệ cùng tổ tiên huyết thống ấy 

gọi là “thiên luân” (khác với “nhân luân” là mối quan hệ xã hội do kết hôn mà có). Thân 

tình như thế, lẽ nào, những điều ta biết, ta lại không dạy cho ngươi? 

2. Hiểu theo một mức độ cao hơn, đức Phật quở trách ngài A Nan đã ỷ y vào mối quan hệ 

theo cách nhìn phàm phu để rồi không chịu tu học. “Đồng khí” có nghĩa là ta và ngươi 

cùng sẵn tự tâm trọn đủ Phật tánh, ta với ngươi cùng có khả năng thành Phật giống hệt 

như nhau. “Thiên luân” không phải là quan hệ họ hàng thân tộc mà là mối quan hệ giữa 

Phật và chúng sanh. Nay ngươi là đương cơ, do khí phận phàm phu chưa giác ngộ, ta là 

đấng đã giác ngộ thì phải làm sao cho ngươi được giác ngộ. Quan hệ giữa ta và ngươi là 

quan hệ giữa người đã giác và kẻ chưa giác, ta chỉ có thể hướng dẫn ngươi chứ không thể 

trao  sự  giác  ngộ  của  ta  cho  ngươi  được.  Đức  Phật  nói  lời  ấy  để  dứt  tuyệt  những  chấp 

trước tình cảm thân tộc hẹp hòi để ngài A Nan tự tỉnh ngộ, lắng lòng quán chiếu cái tâm. 

404 Đây là một thí dụ khác trong kinh Pháp Hoa. Trong phẩm Thọ Học Vô Học Ký, các vị 

Thanh Văn bày tỏ ý nguyện được đức Phật thọ ký rõ ràng rằng họ sẽ thành Phật, vì tuy đã 

nghe thọ ký “ai nấy đều có thể thành Phật”, nhưng họ vẫn chưa dám tin chắc chính mình 

sẽ thành Phật, giống như kẻ đói trông thấy cỗ bàn của hoàng đế bày sẵn, nhưng vua chưa 

ban lệnh ăn thì chẳng dám tự tiện ăn. Đáp lời cầu thỉnh, Phật lần lượt thọ ký cho các vị 

Thanh Văn. 

405 Đây  là  một câu chuyện  ngụ  ngôn trong thiên Ngoại Vật của  sách Trang Tử:  Trang 

Châu  (Trang  Tử  tên  thật  là  Châu)  nhà  nghèo,  cho  nên  đến  vay  gạo  của  Giám  Hà  Hầu. 

Giám Hà Hầu nói: “Ờ! Ta sắp thâu được món tiền [thuế] từ thái ấp, ta sẽ cho ngươi vay 

ba trăm lạng vàng, được chăng?” Trang Châu lộ vẻ giận dữ nói:  “Ngày hôm qua, Châu đi 

 đường, nghe có tiếng gọi. Châu nhìn thì thấy trong vết bánh xe có con cá diếc ngoi ngóp, 

 Châu hỏi: ‘Cá diếc ơi! Ngươi bị gì thế?’ Cá nói: ‘Vâng! Ông có thể dùng một đấu nước 

 để cứu sống tôi  hay không?’  Châu đáp:  ‘Ờ! Đợi  ta  đi  xuống miền Nam thăm vua Ngô, 

 vua Việt, rồi đem nước Tây Giang về cứu ngươi, được chăng?’ Con cá diếc giận dữ nói: 

 ‘Tôi bị sa chân lỡ bước, không nơi nương tựa. Tôi chỉ cần có một đấu nước là thoát chết 

 rồi. Chứ như lời ông thì chắc ông sẽ sớm tìm thấy tôi trong sạp cá khô ngoài chợ!” 

406 Tào Thực và Tào Phi là con của Tào Tháo (Tào Phi là anh cả). Tào Thực nổi tiếng 

thông  minh,  có  tài  làm  thơ  rất  giỏi,  ứng  đối  nhanh  nhạy,  nên  được  cha  yêu  mến,  khen 

ngợi, các danh sĩ đều ca ngợi tài văn chương, khiến Tào Phi vừa ghen ghét vừa nghi kỵ 

Tào Tháo sẽ nhường ngôi cho Tào Thực. Vì thế, sau khi cha mất, Tào Phi thường kiếm 

cớ giáng tội để xử chết em trai. Trong một buổi tiệc, Tào Phi hạ lệnh Tào Thực phải làm 

xong  một bài thơ trong bảy  bước  chân; trái  lệnh  sẽ chém đầu.  Nghe  lệnh,  Tào Thực  bi 

phẫn vạn phần, trong bảy bước chân đọc ngay một bài thơ : “Chử đậu nhiên đậu cơ, lộc 

 thị dĩ vi chấp, cơ tại phủ hạ nhiên, đậu tại phủ trung khấp, bổn thị đồng căn sanh, tương 

 tiễn hà thái cấp?”  (Nấu đậu bằng cành đậu, lọc nước đậu nấu đậu, đốt cành dưới đáy nồi, 

đậu ở trong nồi khóc, vốn cùng một cội sanh, nấu nhau sao quá gấp?) Bài thơ này về sau 

được gọi là Thất Bộ Thi (bài thơ bảy bước). 

407 Đạo Tổ: Ngài Thiện Đạo, Nhị Tổ của Tịnh Tông. 

408 Đây là một câu thơ trong bài Lộc Minh (hươu kêu) trong Kinh Thi, sách Mao Truyện 


giảng:  “Thị tắc thị hiệu là đáng để bắt chước làm theo”. 



409 Biến cố này được Sử nhà Thanh gọi là Đồng Trị Thiểm Cam Hồi Biến (biến loạn của 

dân Hồi tại Thiểm Tây và Cam Túc dưới thời Đồng Trị). Cuộc chiến kéo dài từ năm 1862 

đến  năm 1877 từ Thiểm Tây, Cam Túc  lan sang  các vùng  lân cận như Ninh Hạ,  Thanh 

Hải, Tân Cương v.v... Do những bất mãn sẵn có với chánh sách cai trị của Thanh Triều, 

cộng  với  ảnh  hưởng  từ  loạn  Thái  Bình  Thiên  Quốc trước  đó,  vào  năm  1862,  Mã  Triệu 

Nguyên, Mã Hóa Long, Hách Minh Đường, Mã Sanh Sản, Mã Chấn Hòa, Bạch Ngạn Hổ 

v.v.. đã cùng nhau xướng suất dân Hồi nổi loạn, toan tách rời hai tỉnh này khỏi cương vực 

nhà  Thanh.  Loạn  quân  phát  triển  nhanh  chóng,  bao  vây  thủ  phủ  Tây  An.  Quân  Thanh 

dưới sự chỉ huy của Đa Long A đánh trả dữ dội, dần dần chiếm lại đất, nhưng quân Hồi 

vẫn chiếm giữ phần  lớn Thiểm Tây  và Cam Túc. Đôi  bên đánh  nhau dằng dai  mãi cho 

năm  1877,  nhà  Thanh  mới  hoàn  toàn  bình  định,  dẹp  tan  các  tướng  lãnh  loạn  quân.  Số 

người chết vì thương vong cũng như vì tàn sát do xung đột chủng tộc hơn hai ngàn vạn 

người, khiến Thanh triều tài chánh kiệt quệ, Thiểm Tây, Cam Túc bị tàn phá nặng nề. 

410 Chữ “vậ t” ở đây chỉ cho tất cả chúng sanh trong mười pháp giới, chứ không phải là đồ 

vật hay con vật. 

411 Tần Già Tạng Kinh (hay chỉ gọi tắt là Tần Già Tạng) là bản in riêng của tinh xá Tần 

Già, sử dụng chữ đúc bằng chì để in, ấn hành vào đầu thời Dân Quốc, vốn có tên đầy đủ 

là Tần Già Tinh Xá Giảo Khan Đại Tạng Kinh, được xuất bản trong khoảng từ năm 1909 

đến năm 1913. Bản này gồm có 1.916 bộ, 8.416 quyển, chia thành 414 tập, mỗi tập được 

đánh số theo bài Thiên Tự Văn ( “thiên địa huyền hoàng... ”), nghĩa là mỗi tập được gọi 

theo từng chữ trong bài  văn  ấy,  như tập thứ 1  là  Thiên,  tập thứ hai  là Địa,  cho đến tập 

cuối cùng là chữ Sương. Mỗi trang kinh gồm 40 cột, mỗi cột 45 chữ, được in vạch mực ở 

giữa  chia  mỗi  trang  thành  hai  trang  nhỏ.  Nội  dung  chủ  yếu  dựa  theo  bản  in  Hoằng  Ấn 

Tạng của Nhật Bản, nhưng lược bỏ toàn bộ những trước tác của Nhật Bản. Điều này rất 

hợp  lý,  vì  trong tạng  kinh  Nhật  Bản  có  những  bài  viết  của  sư  Nhật  Liên  (sáng  tổ  Nhật 

Liên Tông hay còn gọi là Tân Pháp Hoa Tông) thiên chấp nặng nề, giải thích giáo nghĩa 

hẹp hòi, độc đoán, hung hăng, hoàn toàn đánh mất những giáo nghĩa tinh vi, cao siêu, đặc 

sắc của tông Thiên Thai. 

412 Theo kinh Hoa Nghiêm, phẩm Nhập Pháp Giới, Thiện Tài đồng tử (Sudhana Kumāra) 

một trong năm trăm đứa con của một vị trưởng giả tại thành Phước Lâm. Khi cậu bé được 

sanh  ra,  trong  nhà  tự  nhiên  trồi  lên  rất  nhiều  kho  báu.  Do  vậy,  đặt  tên  là  Thiện  Tài. 

Nhưng Thiện Tài chỉ một lòng cầu đạo, đến tham học với Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát, được 

ngài giảng dạy chứng Căn Bản Trí, rồi tuân theo lời dạy, tham học với khắp năm mươi ba 

vị  thiện  tri  thức  (vị  đầu  tiên  là  tỳ-kheo  Đức  Vân,  vị  cuối  cùng  là  Phổ  Hiền  Bồ  Tát)  để 

chứng Hậu Đắc Trí. Năm mươi ba vị thiện tri thức này lần lượt dạy Thiện Tài các pháp 

môn  để  lần  lượt  chứng  nhập  năm  mươi  hai  địa  vị  Bồ  Tát trên  con  đường  chứng  thành 

Đẳng Giác. 

413 Nhiếp thọ, còn gọi là “nhiếp thủ” (Parigraha): Còn dịch là Nhiếp Hộ, nguyên nghĩa là 

tiếp nhận, chăm sóc, quan tâm, thâu tóm, không bỏ sót. Từ ngữ này thường được dùng để 

chỉ sự quan tâm chăm sóc của chư Phật, Bồ Tát đối với chúng sanh, nhằm hướng dẫn họ 

đến con đường giải thoát. 

414 Chữ “nhập lưu” được pháp sư Viên Anh giảng như sau:  “Nhập lưu là tương phản với 

 “xuất lưu”. Xuất lưu là tánh nghe thay vì quán chiếu Thanh Trần hư huyễn, lại rong ruổi 

 theo  Thanh  Trần,  đánh  mất  bản  thể  thanh  tịnh  của  tánh  nghe.  Nay  ‘nhập  lưu’  là  dùng 



 Quán Trí để nhập, lấy tai làm Sở Nhập (đối tượng để nhập), xoay chuyển căn tai để quán 

 chiếu chân tánh”. 

415 Cái Nghe (Văn)  là Nhĩ Thức, cái được Nghe (Sở Văn) chính là đối tượng nhận biết 

của Nhĩ Thức. 

416 Chữ Không thứ nhất chỉ cho chủ thể, tức là hành nhân đã không còn thấy có đối tượng 

để quán chiếu, thấu hiểu bản chất của các Trần (nói rộng là tất cả các pháp) là không, tâm 

quán chiếu ấy cũng là không. Chữ Sở Không chỉ cho những đối tượng được quán chiếu là 

Không bởi sự quán chiếu ấy. 

417 Trong Thủ Lăng Nghiêm Kinh Giảng Nghĩa, pháp sư Viên Anh giảng:  “Đây là hiện 

 thân Độc Giác, trong cả ba khoa (tức ba đoạn liên tiếp), đều nói ‘hữu học’ tức là những 

 người này chưa đạt đến địa vị Vô Học. ‘Tịnh tĩnh diệu minh’: Trong địa vị tu đạo, thích ở 

 một mình nơi tốt lành, thanh vắng nên gọi là Tịch Tĩnh; cầu trí huệ tự nhiên nên gọi là 

 Diệu Minh. ‘Thắng diệu hiện viên’  là  diệu huệ thù  thắng;  nghĩa  là  khi trí huệ tự nhiên 

 sắp hiện tướng viên mãn, như lúc dùi gỗ tìm lửa, đã được tướng trạng nóng rực, lửa sắp 

 sanh ra”. 

418 Thủ Lăng Nghiêm Kinh Giảng Nghĩa:  “Đây là hiện thân Duyên Giác. ‘Duyên đoạn 

 thắng tánh’: Thắng tánh chính là vô sanh lý tánh, do vượt trỗi mọi pháp thế gian nên nó 

 xứng tánh, tánh  ấy ắt  phải  do đoạn  các duyên  (do quán mười  hai  nhân duyên  mà thấu 

 triệt bản thể các duyên là Không) mà được hiển lộ nên gọi là Duyên Đoạn Thắng Tánh. 

 ‘Thắng  diệu’:  Do  ngộ  tánh  của  nhân  duyên  là  Không  nên  gọi  là  Thắng  Diệu.  Khi  sự 

 thắng diệu ấy sắp hiện tiền viên mãn thì trong lúc chưa mãn ấy, ta (Quán Thế Âm Bồ Tát) 

 đối trước hàng hữu học đó, hiện thân Duyên Giác nhằm thỏa lòng mong cầu của họ để 

 thuyết  pháp  duyên  sanh  vô  tánh  khiến  họ  giải  thoát  Phần  Đoạn  Sanh  Tử,  chứng  quả 

 Duyên Giác”.   

419 Thủ Lăng Nghiêm Kinh Giảng Nghĩa:  “Đây là hiện thân Thanh Văn. Nếu có các hàng 

 hữu học thuộc địa vị Kiến Đạo, dùng tám nhẫn và tám trí (tổng  cộng là mười sáu tâm) 

 đoạn được những phiền hoặc thuộc phẩm Hạ trong Tứ Đế, đoạn được Kiến Hoặc thì gọi 

 là Tứ Đế Không. Nếu dự vào địa vị Tu Đạo, đoạn các Tư Hoặc trong tam giới, trong tám 

 mươi  mốt phẩm,  mỗi một đều là  chứng một phần Trạch Diệt Vô Vi, nên gọi  là  ‘tu  đạo 

 nhập diệt’. Thắng tánh ở đây chính là tánh của Diệt Đế Vô Sanh. Khi tướng viên mãn sắp 

 hiện, như trời chưa mưa nhưng đã kéo mây thì ta liền ở trước hàng hữu học ấy, hiện thân 

 Thanh  Văn,  thuận  theo  lòng  họ  ưa  thích,  nói  pháp  Diệt  Đế  Vô  Sanh  khiến  cho  họ  giải 

 thoát  các lậu trong thế gian,  vượt thoát  tam giới, chứng Phương  Tiện  Hữu Dư Độ Niết 

 Bàn”. 

420 Tự Tại Thiên, gọi đủ là Tha Hóa Tự Tại Thiên (Paranirmitava Śavartin), là tầng trời 

thứ sáu, tức tầng cao nhất trong Dục Giới. Còn gọi là Hóa Lạc Thiên hoặc Hóa Tha Tự 

Chuyển Thiên. Chư thiên sống trong cõi này không tự biến hiện sự lạc dục để hưởng thụ 

mà lợi dụng sự biến hóa của người khác nên có tên như vậy. Thiên vương cõi này cũng 

như Ma Hê Thủ La Thiên Vương đều là những ma vương lợi hại đối với Phật giáo. 

421 Đại Tự Tại Thiên (Maheśvara), dịch âm là Ma Hê Thủ La Thiên Vương tức vua của 

tầng trời cao nhất trong Sắc Giới, là chúa tể của tam thiên đại thiên thế giới. Đây là một 

danh  xưng khác của thần Thấp Bà (Shiva), tức thần  hủy diệt trong Ấn Độ Giáo.  Trong 

kinh điển, vị này vừa là thần hộ pháp, vừa là Ma Vương lợi hại nhất. Vị thiên vương này 

còn được biết dưới các danh xưng như Thương Yết La Thiên, Y Xá Na Thiên v.v... Bồ 

Tát  hiện  thân  trời  này  nhằm  hóa  độ  những  ngoại  đạo  sùng  bái  Đại  Tự  Tại  Thiên,  tức 



những kẻ thường được gọi là Đồ Thán Ngoại Đạo (ngoại đạo bôi than hay tro lên thân) 

hay Tự Tại Ngoại Đạo, hay Shaivist. 

422 Thiên Đại Tướng Quân là từ ngữ chỉ chung các vị tướng soái của các vị thiên vương. 

Trong Lăng Nghiêm  Kinh Chánh  Mạch,  Pháp sư  Giao Quang đã giảng từ ngữ này  như 

sau:  “Tứ Thiên Vương là chủ soái, mỗi vị có tám đại tướng, Vi Đà làm Thượng Thủ. Theo 

 Kim Quang Minh  Kinh, Tán Chi làm đại tướng thống lãnh hai mươi tám bộ [quỷ thần] 

 tuần du thế gian”.   

423 Theo Đại Cát Nghĩa Kinh:  “Hộ Thế Tứ Vương mỗi vị có chín mươi mốt người con, 

 hình mạo, dáng vẻ đoan chánh, có thế lực lớn, giống như Na Tra vậy”. Sách Quán Đảnh 

Sớ  cho  biết:  “Trong  niên  hiệu  Thiên  Bảo  đời  Đường,  năm  nước  thuộc  Tây  Phiên  đến 

 cướp  phá  Tây An,  quân  nhà  Đường  không  chống  cự  được.  Đường  Huyền  Tông  bèn  hạ 

 chiếu vời Bất Không Tam Tạng vào cung, trì tụng Hộ Quốc Nhân Vương Đà La Ni. Sư 

 vừa tụng  mười  bốn biến,  chợt  thấy năm trăm vị thần tướng  cầm giáo đứng trước  điện, 

 thưa: ‘Con thứ hai của Bắc Phương Thiên Vương là Độc Kiện đến cứu Tây An’. Bọn giặc 

 tấn công Tây An thấy trên hư không có vô số thiên binh, thiên tướng, kinh sợ bỏ chạy, lui 

 binh’. Quan tâu lên, vua vui mừng, truyền mỗi chùa trong các châu phủ lập Thiên Vương 

 Điện để thờ phụng”.  

424 Theo pháp sư Viên Anh, tại Ấn Độ, để được gọi là “trưởng giả” phải hội đủ mười đức:  

1. Dòng dõi sang quý, tức là những người thuộc những dòng họ cao quý, giàu mạnh trong 

giai cấp Sát-đế-lợi (Ksatriya). 

2. Có địa vị cao quý, chẳng hạn như thừa tướng, lão thần trong triều. 

3. Rất giàu có. 

4. Có oai thế, tướng mạo trang nghiêm, oai hùng, khiến người khác thoạt nhìn đã kính sợ. 

5. Trí sâu: Tâm sáng như mặt trời, mặt trăng, thông minh, thuần hậu. 

6. Tuổi cao. 

7. Giới hạnh thanh tịnh, đáng làm gương mẫu cho người khác. 

8. Lễ nghi đầy đủ, tức là dáng diệu an hòa, xử sự đúng phép tắc, khiến cho người khác 

cảm thấy vinh dự, hoan hỷ khi được thân cận. 

9. Được bề trên khen ngợi, tức là được các bậc vương giả ca ngợi. 

10. Được kẻ dưới quy ngưỡng: Được nhân dân, bầy tôi kính phục. 

425 Pháp sư Viên Anh giảng:  “Thanh tịnh tự cư: Thân sống trong trần lao nhưng chẳng 

 nhiễm dục lạc thế gian, tâm luôn thanh tịnh, sống đúng theo lẽ đạo”.    

426 Pháp sư Viên Anh giảng:  “Thiên văn, địa lý, âm dương độ số, gọi chung là Số, chữa 

 bệnh,  bói  toán,  tướng  số,  họa  bùa  vào  nước  v.v...  thì  gọi  là  Thuật.  Chế  ngự,  thâu  liễm 

 thân tâm, bớt nhọc nhằn để tâm thần thanh tịnh thì gọi là Nhiếp. Bảo vệ sanh mạng, giữ 

 tinh, dưỡng khí gọi là Vệ”. 

427 Pháp sư Viên Anh giảng:  “Địa vị chánh đáng của nữ giới là ở trong gia đình nên gọi 

 là  Nội  Chánh.  Mọi  chuyện  trong  gia  đình  do  nữ  nhân  chủ  trì,  hiếu  kính  bố  mẹ  chồng, 

 giáo  dục  con  cái,  đấy  là  Nội  Chánh.  Tuy  sang  cả  vẫn  siêng  năng,  tuy  giàu  có  vẫn  tiết 

 kiệm, trinh, tĩnh, kín đáo, nhàn nhã, dùng những điều ấy để trau giồi đức hạnh của người 

 nữ  nên  gọi  là  Lập  Thân....  Do  dùng  Nội  Chánh để  Lập  Thân,  nên  thân  được  trau  giồi, 

 cảm hóa người trong gia đình, ảnh hưởng đến toàn bộ quốc gia. Chữ Gia chỉ chung từ 

 bậc  đại  phu  trở  lên,  chữ  Quốc  chỉ  từ  bậc  chư  hầu  trở  lên.  Nữ  nhân  có  thể  dùng  Nội 

 Chánh để lập thân, tu thân thì đấy chính là cái gốc để tề gia trị quốc”. 



428 Pháp sư Viên Anh giảng:  “Nữ Chủ: Vợ của thiên tử (tức hoàng hậu). Quốc phu nhân: 

 Vợ  của  các  vị  đứng  đầu  các  bang,  các  quận.  Mạng  phụ:  Những  người  vợ  được  nhận 

 bằng sắc phong tước của triều đình, tức là những người do chồng làm quan mà vợ được 

 phong tước. Đại gia: Những bậc tài lẫn đức cùng trọn đủ, có thể làm thầy cho các bậc nữ 

 chủ,  như vợ  của ông Tào Thế Thục đời  Hán, do thường  theo con gái của Ban Siêu vào 

 cung, giảng dạy hoàng hậu và các quý nhân nên cõi đời gọi bà là Tào Đại Gia”.  

429 Theo ngài Quán Đảnh, có bốn loại rồng (Naga): Một là rồng bảo vệ cung trời, hai là 

rồng chuyên giăng mây xối mưa, ba là rồng khai ngòi, khoét sông, bốn là rồng bảo vệ các 

kho báu. Do trong quá khứ họ từng tu phước nên có thần thông biến hóa, phần nhiều hóa 

hiện hình người,  nhưng trong năm lúc họ sẽ không thể nào chẳng mang thân giống như 

rắn: khi sanh nở, khi ngủ, khi hành dâm, khi sân hận, khi chết. Kinh Trường A Hàm nói 

rồng có ba thứ hoạn nạn: Một là bị cát nóng nung thân, hai là gió phá tan cung điện, ba là 

bị  Kim  Xí  Điểu  ăn  nuốt.  Cái  nhân  biến  thành  rồng  là  do  trong  kiếp  trước  tu  rất  nhiều 

phước,  nhưng quá sân  hận,  tâm không  ngay thẳng, lại phạm giới,  thích tranh chấp,  hơn 

thua quyết liệt. 

430 Dược Xoa (Yaksha), còn phiên âm là Dạ Xoa, dịch nghĩa là Năng Đạm Quỷ (quỷ ăn 

nuốt), Tiệp Tật Quỷ (quỷ nhanh lẹ), Dũng Kiện (mạnh mẽ), Khinh Tiệp (nhẹ nhàng, lanh 

lẹ)  v.v...  Đây  là  một  loại  quỷ  thần  (gồm  ba  loại  Địa  Hành,  Không  Hành  và  Phi  Hành) 

thuộc Thiên Long Bát Bộ, được thống lãnh bởi Bắc Phương Tỳ Sa Môn thiên vương. Họ 

có hình mạo giống người, nhưng dữ tợn, tuy vậy, vẫn có những vị phát tâm hộ pháp. 

431 Càn Thát Bà (Gandharva), còn phiên âm là Kiện Đạt Bà, Kiện Đạt Phược, Kiện Thát 

Bà, Càn Đạp Bà, Ngạn Đạn Phược, Ngạn Đạt Phạ, hoặc Kiện Đà La, dịch nghĩa là Khứu 

Hương (ngửi mùi thơm) hoặc Hương Thần, là một trong tám bộ quỷ thần, là thuộc hạ của 

Đông Phương Đề Đầu Lại Tra (Dhrtarāstra) thiên vương. Họ là nhạc thần của Đế Thích, 

chuyên  tấu  nhạc  phụng  sự  chư  thiên.  Khi  Đế  Thích  muốn  nghe  nhạc  liền  đốt  Trầm 

Hương, họ ngửi thấy mùi sẽ liền đến ngay. 

432 A Tu La (Asura), còn phiên âm là A Tố Lạc, A Tô La, hay A Tu Luân, là loài được 

coi  là  nửa  thần  nửa  người  trong  Phật  giáo.  Họ  là  những  người  tu  tập  nhiều  thiện  căn, 

nhưng hay nóng giận, chấp trước, nên thân hình họ thiếu đoan chánh, tuy có thần thông, 

nhưng phước báo kém hẳn chư thiên, thường ganh tỵ,  hay kéo quân đánh nhau với chư 

thiên. Họ sống ở chân núi Tu Di. Trong kinh Phật, những vị Tu La Vương nổi tiếng nhất 

là  Bà  Trĩ  (Dũng  Kiện),  Khư  La  Kiển  Giam  (tiếng  rống  như  sấm),  Tỳ  Ma  Chất  Đa  La 

(Hoa Hoàn), La Hầu (vị này hay che lấp mặt trời, mặt trăng). 

433 Khẩn Na La (Kinnara), còn phiên âm là Khẩn Nại Lạc, là một trong tám bộ quỷ thần, 

giống người, đầu có một sừng (do vậy, đôi khi dịch nghĩa là Nghi Nhân -  ngỡ là người 

nhưng không phải là người), tiếng ca thánh thót, là nhạc thần cõi trời, chuyên phụ trách 

ca hát. Càn Thát Bà tấu nhạc, còn Khẩn Na La chuyên ca vũ. 

434 Ma Hô La Già (Mahoraga) còn phiên âm là Ma Hầu La Già, hoặc Mạc Hô Lạc Già, là 

một loài rắn lớn. 

435 Pháp sư Viên Anh giảng:  “Các thân ấy cùng một lúc biến hiện, ứng theo mỗi loại nên 

 gọi là Diệu, chẳng chấp vào tướng nên gọi là Tịnh. Hơn nữa, Diệu là chẳng thể nghĩ bàn, 

 Tịnh là không bị nhiễm đắm. Tam luân (thân, ngữ, ý) của Đại Sĩ đều chẳng thể nghĩ bàn 

 nên gọi là Diệu, mỗi mỗi đều chẳng đắm nhiễm nên gọi là Tịnh. Văn Huân Văn Tu: Do 

 tánh Nghe từ trong bổn giác huân tập bên trong, nên diệu trí nơi Thỉ Giác được hun đúc 

 để phát khởi. Dùng công phu tu tập Phản Văn (xoay trở lại để nghe nơi tánh Nghe) nên 



 luôn luôn nghe nơi tự tánh, nung đốt tập khí chấp trước, cởi gỡ được sáu Kết, phá Ngũ 

 Ấm, vọng hết, chân lộ, tịch diệt hiện tiền. ‘Vô tác diệu lực’: Chẳng cần phải suy nghĩ mà 

 có lực dụng chẳng thể nghĩ bàn, không cần phân thân mà hiện khắp, cảm ứng khắp mọi 

 căn cơ, giống như vầng trăng trên trời, có cần phải suy nghĩ để soi bóng trong mọi chỗ 

 có nước ư ?” 

436 Nguyên văn  “do ngã bất tự quán âm, dĩ quán quán giả”,  pháp sư Viên Anh giảng: 

 “Chữ Quán [thứ hai] chỉ trí năng quán  (tức trí  dùng để quán sát mọi cảnh), trí quang 

 chẳng chiếu ra ngoài, cho nên chẳng tự quán âm thanh của thế gian, bởi lẽ cái người để 

 quán cái trí năng quán ấy là  ai  vậy? Câu thứ nhất  (‘bất  tự quán âm’) là  tách  rời khỏi 

 Trần, câu sau (‘dĩ quán quán giả’) là nói đến chiếu tánh, cũng tức là trái trần hợp giác”.   

437 Nguyên  văn  là  “tri quán toàn phục”,  pháp sư Viên  Anh giảng:  “Hai  chữ Tri Quán 

 bao gồm tác dụng thấy, nghe, ngửi, nếm, cảm nhận, biết của sáu căn. Toàn Phục là xoay 

 chuyển (Toàn:  旋)   cái vọng,  khôi phục (Phục: 复)   lẽ Chân,  xoay chuyển vọng tri,  vọng 

 kiến nơi  duyên trần nhằm khôi phục  chân tri,  chân kiến nơi  tự tánh. Đại Sĩ dùng công 

 phu Phản Văn nơi Nhĩ Căn để tìm lại nguồn cội của tánh Nghe, xoay chuyển sự Nghe hư 

 vọng để thoát lìa Thanh Trần, chẳng vướng mắc trong Lục Trần. Một căn đã trở về với 

 nguồn cội thì sáu căn đều thành giải thoát. Tri Quán Toàn Phục tức là lửa lớn nơi sự tri 

 giác bên trong đã tắt thì lửa nơi thế gian bên ngoài chẳng thể làm hại được”. 

438 Nguyên văn  “quán thính toàn phục” , pháp sư Viên Anh giảng:  “Câu này nói về diệu 

 lực, câu tiếp theo nói đến đại dụng. Câu này có nghĩa là quán ngược lại tánh Nghe, xoay 

 chuyển cái Nghe hư vọng để khôi phục cái Nghe chân thật/ Cái Nghe thuộc về thủy, nên 

 khi những nghiệp được cái Nghe giao xen thì sẽ thấy nước lớn. Nay đã xoay chuyển cái 

 Nghe,  khôi  phục  được  bản  tánh  chân  thật  thì  không  còn  nghiệp  tạo  bởi  cái  Nghe  nên 

 nước chẳng thể chìm được”. 

439 Pháp sư Viên Anh giảng:  “Vọng tưởng chính là thức thứ sáu. Trong phần trước, đức 

 Phật đã cho biết thức chẳng phải là tâm như sau: ‘Đấy không phải là tâm ông mà là tiền 

 trần, tưởng tượng hư vọng, ví như kẻ giặc có thể sát hại pháp thân huệ mạng của chúng 

 sanh,  giống  như  La  Sát  ăn  thịt  người  rất  đáng  sợ  hãi’.  Ở  đây,  Đại  Sĩ  do  xoay  lại  cái 

 Nghe,  nhập  vào  chân  tánh,  ngoài  chẳng  duyên  theo  các  trần,  trong  chẳng  vướng  theo 

 Căn,  Căn lẫn  Trần đều không còn dính  mắc nữa,  thức tâm cũng diệt,  nên gọi  là  ‘đoạn 

 diệt vọng tưởng’. Vọng tưởng đã diệt thì tâm không còn ý niệm sát hại, hoàn toàn vượt 

 thoát khỏi tâm hạnh của quỷ thần. Dùng sức trừ diệt ấy để gia bị chúng sanh nên khiến 

 cho các chúng sanh ở  trong các nước quỷ La  Sát chỉ nhất  tâm xưng danh Ngài thì  quỷ 

 chẳng thể hại được!” 

440 Nguyên  văn “huân  văn thành văn,  lục  căn tiêu  phục,  đồng ư thanh thính”,  pháp sư 

Viên Anh giảng:  “Huân văn thành văn: Đại Sĩ xoay lại cái Nghe để chiếu soi tánh, dùng 

 đó để un đúc cái Nghe hư vọng khiến cho nó trở thành  chân văn (nghe chân thật).  Nhĩ 

 Căn đã tiêu tan vọng, khôi phục Chân như thế, thì sáu căn cũng đều tiêu tan vọng, khôi 

 phục  Chân  giống  như  thế.  Giống  như  đối  với  Thanh  Trần  và  tánh  Nghe,  mỗi  một  cặp 

 tương ứng đều tiêu vọng, khôi phục sự chân thật giống như vậy. Trần mất, Căn tận, Căn 

 và Trần đã tiêu thì lẽ nào sự giác minh (sự nhận biết sáng suốt) chẳng được viên mãn, 

 mầu nhiệm ư?” 

441 Nguyên  văn  “văn huân tinh  minh,  minh biến pháp giới” ,  pháp sư Viên  Anh giảng: 

 “Dùng  sự xoay lại  cái Nghe  để huân tu, khôi phục,  tái  lập  tánh  bổn nguyên trong trẻo 

 sáng suốt, khiến cho sự sáng suốt sẵn có được tỏa rạng. Tánh sáng suốt chiếu ngời trọn 



 khắp pháp giới. Quỷ thần  chính là  sự tối  tăm u  ám xen nhiễm nơi  tánh, há còn tồn  tại 

 được chăng ? Đấy chính là ý nghĩa phá tối vậy”.  

442 Cưu Bàn Trà (Kumbhanda), còn phiên âm là Câu Bàn Đồ, Cứu Bàn Đồ, Cung Bàn Đồ 

hoặc Cưu  Mãn Noa,  hay  Bàn Tra,  dịch  nghĩa  là  Ủng Hình  Quỷ (quỷ có hình giống cái 

vò), Đông Qua Quỷ (quỷ có thân hình trông giống như quả bí), Yểm Mỵ Quỷ. Loài quỷ 

này thích ăn tinh khí của con  người,  biến  hóa khôn cùng, ở trong chốn núi  hoang đồng 

vắng,  là  bộ  thuộc  của  Tỳ  Lâu  Lặc  Xoa  thiên  vương  (Virūdhaka: Tăng  Trưởng  thiên 

vương). 

443 Tỳ Xá Giá (Piśāca) còn phiên âm là Tỳ Xá Xà, dịch nghĩa là Thực Tinh Khí Quỷ, địa 

vị thấp hơn loài La Sát, là ác quỷ thích hại người, là bộ thuộc của Trì Quốc thiên vương 

(Dhrtarāstra). Loài quỷ này thích ăn tinh khí và máu thịt của con người. Tuy thế, cũng có 

quỷ Tỳ Xá Giá phát tâm hộ pháp. 

444 Loại quỷ này gọi đủ là Ca Tra Phú Đan Na (Katabhutana), còn phiên là Yết Tra Bố 

Đát Na, Yết Tra Phú Đan Na, dịch âm là Ký Xú Quỷ, Cực Xú Quỷ. Theo Hộ Chư Đồng 

Tử Đà La Ni Kinh, loài quỷ này có hình dáng giống như lợn, hết sức hôi thối, thường gây 

hại cho người và loài vật, nhất là thường làm hại trẻ con, khiến chúng hay khóc đêm, ốm 

yếu. 

445 Nguyên văn  “âm tánh viên tiêu,  quán thính phản nhập, ly chư trần vọng” ,  pháp sư 

Viên Anh giảng:  “Âm tánh viên tiêu: Hai tánh động và tịnh của âm thanh đều tiêu diệt, 

 tức là hai tướng động và tịnh trọn chẳng còn sanh nên gọi là Viên Tiêu. Quán thính phản 

 nhập: Quán chiếu tánh Nghe, đi ngược dòng (tức là xoay trở lại quán tánh Nghe, không 

 chấp vào đối tượng được nghe (thanh trần), không chấp vào Căn, không chấp vào tánh 

 Nghe) nên gọi là Phản Nhập. Như thế, hễ nhập được một tánh vô vọng (chứng ngộ một 

 tánh là chân thật, không còn bị vọng kiến, tình thức nhiễm trước, che lấp công năng chân 

 thật  của  tánh  ấy)  thì  chẳng  những  Thanh  Trần  tiêu  diệt,  mà  các  Trần  khác  như  Sắc, 

 Hương v.v... đều tiêu diệt, nên gọi là Ly Chư Trần Vọng. Khi Căn và Trần đã diệt thì các 

 sự thấy, nghe v.v... nơi các căn cũng đều chuyển vọng thành chân, Căn lẫn Trần chẳng 

 còn,  dùng diệu lực ấy gia  bị chúng sanh,  khiến cho những kẻ bị  nạn hễ xưng danh liền 

 được cảm ứng”.  

446 Nguyên văn  “diệt âm viên văn, biến sanh từ lực” , pháp sư Viên Anh giảng:  “Diệt âm 

 viên  văn:  Khi  Đại  Sĩ  xoay  trở  lại  cái  Nghe,  chứng  nhập  tánh,  thì  âm  thanh  không  còn 

 (nên gọi là Diệt Âm), giải thoát thanh trần, tánh Nghe được tỏ lộ trọn vẹn, chứng nhập 

 thể tánh của Căn đến mức tột cùng. Do Trần đã diệt, nên ngoài không còn chống đối, đối 

 kháng; do Căn đã viên nên mọi thứ đều trở về nhất tâm, có thể sanh ra từ lực trọn khắp 

 (biến sanh từ lực)”.   

447 Nguyên  văn  “huân  văn ly trần, sắc  sở bất kiếp” , pháp sư Viên  Anh giảng:  “Tham, 

 sân, si gọi là Tam Độc, do chúng gây hại cho pháp thân huệ mạng nên gọi là Tam Độc. 

 Hơn  nữa,  Tam  Độc  là  nhân  tạo  ra  Tam  Đồ,  chúng  sanh  lắm  sân  đọa  địa  ngục,  chúng 

 sanh lắm tham đọa ngạ quỷ, chúng sanh lắm si đọa súc sanh. Nay nói không sợ hãi Tam 

 Độc chẳng phải là không sợ hãi sự ác mà là do trì danh nên lìa Tam Độc, do đại oai lực 

 [của Đại Sĩ] nên không sợ hãi. Trong các thứ Tham thì tham dục nặng nhất. Chỉ có dâm 

 dục là con người dễ bị vi phạm nhất. Thấy sắc động lòng, ắt đọa trong hầm sâu ái dục. 

 Dục lại khó đoạn nhất, là điều gây hại lớn nhất. Thường niệm cung kính Quán Thế Âm 

 Bồ  Tát  sẽ được ly dục,  cậy vào sức oai  thần  của Bồ  Tát  và sức trì niệm danh hiệu của 

 chính mình (đấy là “huân  văn ly trần”), đoạn trừ tam độc (do trong Tam Độc, sắc dục 



 (thuộc Tham)  là  nặng nề nhất, nên nói “Sắc bất sở kiếp” (Sắc chẳng cướp đoạt  được), 

 nghĩa là nêu rõ : Cái mạnh mẽ, tàn hại nhất đã không thể gây hại người trì niệm thì Tam 

 Độc đều không thể làm gì người ấy !”   

448 Nguyên văn  “thuần âm vô trần, căn cảnh viên dung, vô đối, sở đối” , pháp sư Viên 

Anh giảng:  “Thuần âm vô trần: Diệu tánh của sự Nghe âm thanh thuần nhất, không còn 

 thấy có Thanh Trần nào để đối ứng với sự Nghe ấy nữa, tức là hai tướng động - tịnh (tức 

 là  sự  chấp  trước  thấy  có  âm thanh  vang  lên  và âm  thanh  mất  đi)  trọn  chẳng  còn  sanh 

 nữa. Đã không còn có cảnh đối ứng (Trần) thì cũng chẳng còn cái Căn để nhận biết cái 

 cảnh ấy nữa nên Căn lẫn  Trần cùng mất,  chỉ là sự giác ngộ quý báu, viên dung,  thanh 

 tịnh, trong ngoài giống hệt như nhau, viên dung nhất thể, không phân biệt, không chướng 

 ngại”. 

449 Nguyên văn  “tiêu trần toàn minh, pháp giới, thân tâm, do như lưu ly, minh lãng vô 

 ngại” ,  pháp  sư  Viên  Anh  giảng:   “Si  là  do  tánh  bị  vọng  trần  che  lấp,  do  vô  minh  gây 

 chướng ngại. ‘Tiêu trần toàn  minh’: Tiêu  trừ cảnh sở duyên của các căn là  vọng trần, 

 xoay chuyển, khôi phục lại sự sáng suốt sẵn có nơi tự tánh, cởi gỡ dính mắc, trở về với sự 

 nguyên chân, tỏ lộ sự sáng suốt sẵn có. Do vậy, pháp giới bên ngoài, thân tâm bên trong 

 giống hệt như báu lưu ly, rỗng rang, chiếu sáng ngời, trong ngoài thông suốt, không bị 

 chướng ngại”. 

450 A-điên-ca (Atyantika), còn phiên âm là A Điên Để Ca, dịch nghĩa là Tất Cánh hoặc 

Vô Tánh Xiển Đề, tức là một loại hữu tình rốt ráo không thể thành Phật được. Nói cách 

khác,  A-điên-ca  là  danh  xưng  khác  của  Nhất  Xiển  Đề  (Icchantika).  Sách  Thành  Duy 

Thức  Luận  Chưởng Trung  Khu  Yếu,  quyển thượng giảng:  “A Điên Để Ca,  dịch là  Tất 

 Cánh, tức là rốt ráo không đạt được Niết Bàn” . 

451 Nguyên văn  “dung hình phục văn, bất động đạo tràng, thiệp nhập thế gian, bất hoại 

 thế giới” , pháp sư Viên Anh giảng:  “Hai câu ‘dung hình phục văn, bất động đạo tràng’ 

 nói về lý chứng tu hành. Thân hình Tứ Đại huyễn vọng trọn chẳng còn (tức là không còn 

 chấp  vào  Tứ  Đại  nên  Tứ  Đại  không  thể  khởi  tác  dụng  gây  mê  hoặc,  do  không  còn  tác 

 dụng  gây  mê  hoặc  nên  gọi  là  ‘tiêu  dung’  (tiêu  trừ,  dung  hợp).  Cái  Nghe  (Văn)  và  đối 

 tượng của cái Nghe (sở văn) đều mất, xoay chuyển lại, khôi phục tánh Nghe Nhất Chân 

 nên sanh diệt đã diệt, tịch diệt hiện tiền, chứng nhập Lý Thể chẳng lay động, nên gọi là 

 ‘bất động đạo tràng’. ‘Thiệp nhập thế gian, bất hoại thế giới’: Khởi đại tác dụng xứng 

 hợp thể tánh, Bồ Tát có thể hiện thân vào trong vi trần cõi Phật, dùng một thân hiện ra 

 vô  lượng  thân,  vào  trong  tất  cả  các  cõi  thế  gian (hữu  tình  thế  gian  lẫn  chánh  giác  thế 

 gian) trong ba đời, tùy loại hiện thân, chẳng hoại tướng thế gian, nương vào Lý để thành 

 tựu Sự”. 

452 Nguyên văn  “lục căn viên thông, minh chiếu vô nhị, hàm thập phương giới, lập đại 

 viên kính, không Như Lai tạng” , pháp sư Viên Anh giảng:  “Viên là viên dung, sáu căn có 

 thể sử dụng lẫn  cho nhau. Tức là  dùng bất  cứ một  căn nào đều có khởi  tác dụng thấy, 

 nghe, ngửi, nếm, hay, biết”. Thông là thông đạt, tức sáu căn chẳng hề bị ngăn cách. Hai 

 chữ Viên Thông  bao trùm hết các câu kế tiếp. Do thông  đạt  nên Minh  và  Chiếu không 

 hai, sáu căn thông lợi, phát khởi tác dụng của sự Chiếu (nhận biết) từ bản tánh sáng suốt 

 (Minh), Minh và Chiếu không hai, không khác. Cho nên chân tâm ví như một tấm gương 

 tròn lớn, hay còn gọi là Đại Viên Kính Trí vì nó có thể tiếp nhận hết thảy pháp môn bí 

 mật của vi trần Như Lai. Do nó viên dung nên chứa đựng trọn khắp các cõi trong mười 

 phương, có thể tiếp nhận các pháp môn  của chư Phật, đại, tiểu,  quyền,  thật  hoàn toàn 



 chẳng bỏ sót chút nào, nên gọi là  Không Tạng  (tức là giống như cái kho to lớn như hư 

 không có thể dung chứa vô tận)” . 

453 Nguyên văn  “do ngã sở đắc viên thông bổn căn, phát diệu nhĩ môn, nhiên hậu thân 

 tâm vi diệu dung hợp, châu biến pháp giới” , pháp sư Viên Anh giảng:  “Do tôi đạt được 

 sự viên thông nơi Nhĩ Căn, tức là đã đạt được sự viên thông nơi cái Căn chánh yếu (bổn 

 căn). Chữ Bổn Căn gồm hai nghĩa:  

 1. Nhĩ Căn là căn vốn sẵn lanh lợi nhất trong Sa Bà, nên muốn đạt Tam Ma Đề thì phải 

 từ sự Nghe mà chứng nhập. 

 2. Nhĩ Căn Viên Thông là môn chánh yếu trong các môn Viên Thông, là con đường để vi 

 trần Phật chứng nhập Niết Bàn. 

 Nhĩ môn được gọi là Diệu vì đức Cổ Phật Quán Thế Âm trong quá khứ đã do Văn, Tư, 

 Tu, nương theo diệu lý bất sanh bất diệt của tánh Nghe mà phát khởi diệu trí “phản văn 

 chiếu tánh” (xoay trở lại quán sát sự nghe để thấu hiểu tánh), soi thấu triệt Ngũ Ấm, giải 

 trừ sáu Kết, chứng bản thể viên thông, phát sanh tác dụng tự tại. ‘Nhiên hậu thân tâm vi 

 diệu  hàm  dung,  châu  biến  pháp  giới’:  Sau  đấy  xứng  theo  Thể,  khởi  tác  dụng  ứng  hóa 

 không ngằn mé, đấy là sự vi diệu nơi thân. Soi xét căn cơ không sai lầm là sự vi diệu nơi 

 tâm. Chữ ‘hàm dung’ chỉ diệu tâm vì tâm dung chứa mười phương và chúng sanh trong 

 vô lượng thế giới. Chữ “châu biến’ chỉ diệu thân, ý nói thân trọn khắp thánh, phàm, tịnh, 

 nhiễm”. 

454 Nguyên văn  “do ngã sơ hoạch diệu diệu văn tâm, tâm tinh di văn, kiến, văn, giác, tri, 

 bất năng phân cách, thành nhất viên dung, thanh tịnh bảo giác, cố ngã năng hiện chúng 

 đa diệu dung, năng thuyết vô biên bí mật thần chú”.  Pháp sư Viên Anh giảng:  “Xét đến 

 nguyên do thì do ta được đức Quán Âm Như Lai dạy dùng Văn Tư Tu để nhập Tam Ma 

 Địa, nên thoạt đầu từ nơi cái Nghe trở về nguồn, quán chiếu cái tánh, từ bổn giác diệu lý 

 khởi lên Thỉ Giác diệu trí. Dùng diệu trí để chiếu diệu lý, lý và trí cùng diệu nên gọi là 

 Diệu Diệu Văn Tâm. Hơn  nữa,  trong tánh  của sáu căn thì  diệu tánh  của Nhĩ Căn vượt 

 trỗi thù thắng hơn các Căn khác, tức là diệu nhất trong các môn. Lúc mới đạt được tâm 

 này, dùng nó để tu nhân nên gọi là ‘sơ hoạch diệu diệu văn tâm’. ‘Tâm tinh di văn’: Di 

(遺)  có nghĩa là vượt thoát, tức là cái Nghe và đối tượng bị Nghe đều diệt, chỉ còn một 

 cái tâm tinh minh, vượt thoát Căn lẫn Trần. Nói ‘thấy, nghe, hay, biết’ là dùng bốn món 

 để bao gồm cả sáu món tinh minh nơi sáu Căn. Những điều thấy, nghe v.v... này chẳng bị 

 phân cách bởi sáu căn do Trần đã mất, Căn chẳng còn, trở về nguồn là một, chẳng khởi 

 tác dụng phân biệt chấp trước, nên trước hết đạt được Nhân Không. Chẳng trụ nơi hóa 

 thành, tăng tấn dần dần, chứng được Pháp Không. Thẳng mãi đến cuối cùng thì Sanh lẫn 

 Diệt đều diệt, tịch diệt hiện tiền, trở về với chân thể cội gốc, trở thành viên dung vô ngại, 

 vốn sẵn thanh  tịnh. Do sáu căn có thể dùng lẫn cho nhau nên gọi  là  viên dung, do các 

 trần chẳng nhiễm nên gọi là thanh tịnh. Chứng nhập ba Như Lai tạng tâm và bổn giác lý 

 thể ví như bảo châu Ma  ni  nên gọi là  bảo giác. Bảo  giác chân tâm vốn sẵn thanh tịnh, 

 vốn chẳng có một pháp nào để đắc, đấy chính là Không Như Lai Tạng. Như bản thể của 

 châu Ma Ni là thanh tịnh vô nhiễm, chân tâm tùy duyên, tuy hiện các Sắc, nhưng bản thể 

 của Châu chẳng thay đổi. Cho nên ta có thể từ một thân hiện ra nhiều hình dáng, chẳng 

 hạn hiện đầu, hiện tay, hiện mắt. ‘Chú’ có nghĩa là bí mật, đấy chính là lời lẽ bí mật của 

 chư thánh, do những địa vị thấp hơn không thấu hiểu được nên gọi là ‘mật chú’. Kẻ ở địa 

 vị thấp hơn hễ trì mật chú ấy sẽ đạt được lợi ích, có trọn đủ lực dụng thần diệu nên gọi là 

 Thần Chú”. 



455 Thước-ca-la (Cakra): có nghĩa là Luân, Kim Cang, Kiên Cố Bất Thoái. 

456 Mẫu-đà-la (Mudrā): Ấn khế. Tay mẫu-đà-la chính là tay kết ấn. 

457 Nguyên văn Ngũ Thể, chỉ đầu, hai tay và hai chân. 

458 Phạm bái (Brahmābhasa): Dùng nhạc điệu để tụng kinh, tán dương, tán thán công đức 

của  đức  Phật.  Phạm  là  thanh  tịnh,  Bái  (Bhasa)  là  tán  dương.  Do  những  nhạc  điệu  tán 

dương này làm cho người nghe hoan hỷ, tăng trưởng pháp hỷ, di dưỡng tinh thần, không 

gây tham đắm hay khởi lên phiền não, nên gọi là Phạm (thanh tịnh). 

459 Vô học (Asaiksa): Bậc đã đến chỗ cùng cực của chân lý. Do người nếu chưa đạt đến 

chỗ chân lý tột cùng của Phật giáo thì còn phải tu học để tiến lên, nên những người ấy gọi 

là Hữu Học. Trái lại, Vô Học là bậc đã đạt đến chân lý tột cùng, không còn bị điều gì làm 

cho  mê  lầm,  không  còn  gì  phải  tu  học  nữa.  Từ  ngữ  này  thường  dùng  để  chỉ  bậc  A  La 

Hán. 

460 Nguyên văn  “nguyên minh chiếu sanh sở, sở lập chiếu tánh vong” , pháp sư Viên Anh 

giảng:  “Nguyên minh là chẳng sanh tác dụng soi chiếu sai lầm, đấy gọi là bổn minh (vốn 

 sẵn sáng suốt),  trọn chẳng có một vật mảy may nào.  Nay từ tánh  nguyên minh ấy sanh 

 tác  dụng  chiếu  soi  (nhận  biết  sự  vật)  một  cách  lầm  lạc,  nên  Chiếu  ấy  là  vọng  chiếu! 

 ‘Sanh Sở’: Do vọng chiếu nên mới có Vọng (mê lầm) được sanh ra. Do vọng cảnh là đối 

 tượng của Chiếu đã được tạo lập nên tánh chân chiếu liền mất (tức là có đối đãi, thấy có 

 Năng Chiếu và Sở Chiếu), nên mới nói: “Sở lập, chiếu tánh vong”. 

461 Nguyên văn  “sắc tưởng kết thành trần, tinh liễu bất năng triệt, như hà bất minh triệt, 

 ư thị hoạch viên thông” , pháp sư Viên Anh giảng:  “Đây là luận định về môn viên thông 

 Sắc Trần của ngài Ưu Bà Ni Sa Đà. Ngài do thấy tánh của Sắc là Không mà nhập viên 

 thông. Ý lời kệ nói: Sắc chỉ dựa vào vọng tưởng ngưng kết mà thành hình, nó là loại Trần 

 gây chướng lấp  tự tâm,  nên nếu tâm đã sáng tỏ  thì  lẽ nào chẳng thấu  hiểu rốt ráo Sắc 

 Trần, Sắc Trần đâu còn có tác dụng ngăn lấp nữa ! Nhưng đối với bậc sơ tâm thì do họ 

 còn  chưa  thấu  suốt  sáng  tỏ,  thấu  triệt  Sắc  Trần  là  huyễn  vọng  thì  làm  sao  họ  có  thể 

 nương vào Sắc Trần để mau chóng đạt được Viên Thông? ” 

462 Nguyên văn  “âm thanh tạp ngữ ngôn, đản y danh cú vị, nhất phi hàm nhất thiết, vân 

 hà hoạch viên thông?”  Pháp sư Viên Anh giảng:   “Đây là môn Thanh Trần Viên Thông 

 của ngài Kiều Trần Như. Chữ Âm Thanh chỉ cho lời nói thẳng thắn, chân thật, chữ Ngữ 

 Ngôn chỉ lời nói tà vạy. Nghĩa là trong một pháp Thanh Trần này, chưa khỏi xen tạp ngữ 

 ngôn văn tự tà vạy. Trong câu ‘đản y danh cú vị’, chữ Y (伊)  phải hiểu là Bỉ (彼:  cái đó). 

 Danh nhằm phô bày tự tánh. Dùng một chữ để đặt  tên thì  gọi  là Danh,  chẳng hạn như 

 Bình (cái bình), chứ không nói cụ thể cái bình nào. Cú dùng để chỉ sự sai biệt như nói hai 

 chữ Hoa Bình, tức là có mang ý nghĩa biểu thị cụ thể nên gọi là Cú. Dùng nhiều chữ để 

 kết hợp  thì là  Văn. Nay nói  đến Vị  tức là  nói đến ý nghĩa  của cái lý được phô diễn bởi 

 Văn. Do vậy, câu ‘đản y danh cú vị’ có nghĩa là mỗi một câu [trong ngôn ngữ thế gian] 

 chỉ có ý nghĩa được bao hàm trong Danh và Cú ấy mà thôi ! Hơn nữa, một Danh chẳng 

 thể dung chứa trọn khắp hết thảy Danh, một Cú trọn chẳng thể chứa đựng hết thảy Cú, 

 một  Nghĩa  trọn  chẳng  thể  bao  gồm  hết  thảy  Nghĩa,  thế  thì  kẻ  sơ  tâm  làm  sao  có  thể 

 nương  theo  vật  chẳng  dung  thông  trọn  khắp  ấy  để  mau  chóng  đạt  Viên  Thông  cho 

 được?”  

463 Đây là môn Hương Trần Viên Thông của Hương Nghiêm đồng tử. 

464 Nói là ‘chẳng sẵn có’, vì phải dùng lưỡi để nếm mới biết có Vị. Đây là môn Vị Trần 

Viên Thông của Dược Vương và Dược Thượng Bồ Tát. 



465 Hợp, rời : Khi thân căn tiếp xúc với vật thì gọi là Hợp, khi thân căn không tiếp xúc với 

vật là Ly (rời). Đây là môn Xúc Trần Viên Thông của ngài Bạt Đà Bà La. 

466 Nguyên văn:  “Pháp xưng vi nội trần, bằng trần tất hữu sở, năng sở phi biến thiệp, 

 vân  hà  hoạch  viên  thông?”   Pháp  sư  Viên  Anh  giảng:   “Đây  là  môn  Pháp  Trần  Viên 

 Thông  của  ngài  Ma  Ha  Ca  Diếp.  Pháp  Trần  chẳng  có  thực  chất  giống  như  năm  Trần 

 trước mà chỉ là hình bóng phản chiếu của năm Trần, nó phải dựa vào Ý để làm duyên, 

 phối hợp với năm Trần bên ngoài để hình thành. Như vậy thì Ngũ Trần bên ngoài là chủ 

 thể phản chiếu vào Ý, Pháp Trần là cái được phản chiếu, lưu giữ trong Ý, do thuộc bên 

 trong nên gọi là Nội Trần. Đó chính là Sở. Nhưng do ngoại trần có năm món, phản chiếu 

 bóng  dáng  ắt  có  trước  sau,  nên  Nội  Trần  cũng  thành  ra  năm  thứ,  bóng  dáng  không  gì 

 chẳng sai khác. Khi khởi ý nghĩ tưởng  thì Ý chỉ có thể chuyên nơi một cảnh,  Ý bỏ cảnh 

 này,  duyên  theo  cảnh  kia  liên  tục,  tức  là  Năng  (chủ  thể  phản  chiếu,  tức  Ngũ  Trần  bên 

 ngoài) và Sở (Nội Trần bên trong) không luôn luôn khắng khít với nhau nên làm sao bậc 

 sơ tâm lại  có thể đối  với  thứ không thường  hằng trọn khắp này mà mau đạt viên thông 

 cho được?” 

467 Nguyên văn  “Kiến tánh tuy đỗng nhiên, minh tiền bất minh hậu, tứ duy khuy nhất bán, 

 vân hà hoạch viên thông?”  Pháp sư Viên Anh giảng:  “Đây là môn Nhãn Căn Viên Thông 

 của ngài  A  Na Luật. Kiến tánh  là  nói đến tánh  của Kiến Căn,  Kiến Căn chính là  Nhãn 

 Căn. Tánh ấy tuy có thể thấy thấu suốt rõ ràng, nhưng nếu luận trên phương diện trước 

 sau thì mắt chỉ có thể thấy được đằng trước, không thể thấy sau gáy, nếu luận trên bốn 

 phương bàng (Đông Nam, Tây Nam, Tây Bắc, Đông Bắc) thì chỉ thấy được hai phương 

 bàng phía trước, nên mới nói ‘tứ duy khuy nhất bán’ (bốn góc, thiếu một nửa)”.   

468 Nguyên văn  “Tỵ tức xuất nhập thông, hiện tiền vô giao khí, chi ly phi thiệp nhập, vân 

 hà hoạch viên thông?”,  pháp sư Viên Anh giảng:  “Đây là môn Tỵ Căn Viên Thông của 

 ngài Châu Lợi Bàn Đặc. ‘Tỵ tức’ là hơi thở ở nơi mũi. Thở ra thông thấu bên ngoài, hít 

 vào thông thấu bên trong nên nói ‘xuất nhập thông’. Khi hơi thở ra đã hết, không thể hít 

 vào ngay được, khi hít vào hết, không thở ra ngay được, nên lúc hơi thở tạm ngừng một 

 chút ấy được gọi là ‘hiện tiền’. Nếu luận một cách chi ly thì có những lúc thở ra không 

 hít vào, hít vào không thở ra (tuy rất ngắn ngủi). Nếu bàn luận cặn kẽ như vậy thì hơi thở 

 ra và hít vào chẳng thể dung hợp trọn khắp lẫn nhau nên làm sao bậc sơ tâm có thể dựa 

 vào đó để mau chóng đạt được Viên Thông?”   

469 Đây là môn Thiệt Căn Viên Thông của ngài Kiều Phạm Bát Đề. 

470 Đây là môn Thân Căn Viên Thông của ngài Tất Lăng Già Bà Ta. Đối tượng của Xúc 

(Sở Xúc) chính là Xúc Trần. 

471 Nguyên văn  “nhai lượng bất minh hội” , pháp sư Viên Anh giảng:  “Thân Căn và Xúc 

 Trần một đằng là Hữu Tri, một đằng là Vô Tri, mỗi thứ có giới hạn riêng, khi chúng tách 

 rời nhau thì Thân chẳng thể nào ngầm cảm nhận Xúc Trần được”. 

472 Đây là môn Ý Căn Viên Thông của ngài Tu Bồ Đề. 

473 Nguyên văn  “thức kiến tạp tam hòa, cật bổn xưng phi tướng, tự thể tiên vô định, vân 

 hà hoạch viên thông?” , pháp sư Viên Anh giảng:  “Đây là  môn Nhãn Thức Viên Thông 

 của ngài Xá Lợi Phất. Chữ ‘thức kiến’ phải hiểu là ‘kiến thức’ tức Nhãn Thức, ‘Tạp tam 

 hòa’: Căn và Trần đối ứng thì Thức phát sanh trong ấy, tức là nói Năng và Sở phối hợp 

 với  nhau.  ‘Cật  bổn  xưng  phi  tướng’:  Cái  Thức  được  sanh  ra  ấy  truy  gạn  tới  tận  cội 

 nguồn thì  nó chẳng do đâu mà  có.  Một  là  Thức  chẳng do Căn sanh,  nhưng nếu chỉ  có 

 Căn  không  có  Trần  thì  Thức  chẳng  thể  tự  sanh. Hai  là  Thức  chẳng  do  Trần  sanh,  Sắc 



 Trần không hay biết, chẳng thể làm nhân sanh ra Thức được. Ba là chẳng phải do Căn 

 và Trần hòa hợp mà sanh ra Thức. Căn là hữu tri, Trần là vô tri, nếu Thức được sanh ra 

 bởi Căn và Trần thì nó phải có một phần hữu tri và vô tri, nhưng Thức chẳng phải vậy. 

 Cho nên toàn bộ thể tánh của nó là hư vọng, chẳng thật, nên gọi là ‘phi tướng’. Bản thể 

 của nó đã không nhất định thì làm sao kẻ sơ tâm có thể dựa theo đây để mau chóng đạt 

 được viên thông?” 

474 Đây là môn Nhĩ Thức Viên Thông của Phổ Hiền Bồ Tát. 

475 Đây là môn Tỵ Thức Viên Thông của ngài Tôn Đà La Nan Đà. Câu thứ ba trong bài 

kệ này  là  “trụ thành  tâm sở trụ”,  pháp  sư Viên  Anh giảng:   “Đã  có tâm để trụ vào cái 

 tướng trắng trên chót mũi, đấy là phương tiện quyền biến nhằm dứt trừ tâm tán loạn. Kẻ 

 sơ tâm sẽ chấp vào đó nên cái tâm sẽ vướng vào cái cảnh tạm dùng để làm cho tâm được 

 trụ”.  

476 Đây là môn Thiệt Thức Viên Thông của ngài Phú Lâu Na. Pháp sư Viên Anh giảng: 

 “Ngài Phú Lâu  Na được thành  tựu là  nhờ  sức biện tài  từ bao kiếp,  chứ không phải  do 

 công năng của Thiệt Thức chỉ trong một thời. Bởi lẽ, nếu Danh Thân, Cú Thân, Văn Thân 

 chẳng tương ứng thì Thiệt Thức sẽ thuộc về pháp hữu vi, chẳng phải là pháp vô lậu. Vậy 

 thì bậc sơ tâm làm sao mau chóng đạt được viên thông?”   

477 Đây là môn Thân Thức Viên Thông của ngài Ưu Ba Ly. Trì là giữ giới, Phạm là phạm 

giới. 

478 Đây là môn Ý Thức Viên Thông của ngài Đại Mục Kiền Liên. 

479 Đây là môn Địa Đại Viên Thông của Trì Địa Bồ Tát. 

480 Đây là môn Thủy Đại Viên Thông của Nguyệt Quang Bồ Tát. 

481 Đây  là  môn Hỏa Đại Viên Thông của  ngài Ô Sô Sắt Ma (Ucchusma: Uế Tích  Kim 

Cang, Biến Uế Kim Cang). Pháp sư Viên Anh giảng:  “Ngài Ô Sô Sắt Ma chán nhàm tam 

 giới có lửa dục, cầu ly dục. Nhưng nếu chưa đạt đến mức ‘thân lẫn tâm đều đoạn, tánh 

 đoạn cũng chẳng còn’  thì  chưa phải  là  ly dục thật  sự. Nhưng kẻ sơ tâm chưa đoạn hết 

 được cơ duyên dấy động sự da dâm, chỉ nhờ vào thiểu dục hay vô dục thì làm sao có thể 

 dùng được làm phương tiện?” 

482 Đây là môn Phong Đại Viên Thông của Lưu Ly Quang Bồ Tát. 

483 Đây là môn Không Đại Viên Thông của Hư Không Tạng Bồ Tát. Pháp sư Viên Anh 

giảng:  “Nếu lấy hư không làm cảnh để quán, quán sát kỹ càng Tứ Đại không nơi nương 

 tựa, vọng tưởng sanh diệt, hư không chẳng hai, Phật quốc vốn giống nhau. Hư không có 

 tướng tối tăm, trơ trơ bất động, bản thể của nó chẳng có tác dụng linh minh giác tri. Nếu 

 không có tác dụng ấy thì chẳng phải là Bồ Đề, nay dùng cái nhân tối tăm, trơ trơ để cầu 

 cái quả linh minh thì có khác nào mài băng cầu lửa, làm sao hàng Sơ Tâm có thể nương 

 vào vật bất giác này để mau chóng thành tựu viên thông cho được?”  

484 Đây là môn Thức Đại Viên Thông của Di Lặc Bồ Tát. 

485 Đây là môn Căn Đại Viên Thông của Đại Thế Chí Bồ Tát. Theo Ấn Quang đại sư, nếu 

không chú ý đến sự kiện Văn Thù Bồ Tát chọn lựa pháp Viên Thông nhằm thích hợp căn 

cơ  của  đại  chúng  thượng  thủ  trong  pháp  hội  này  là  ngài  A  Nan  thượng  căn  lợi  trí  và 

những vị Đại Thừa Bồ Tát đã tiến nhập Bồ Tát thừa, chứ không phải ngài Văn Thù chọn 

pháp Viên Thông cho khắp cả ba căn. Do vậy, Văn Thù Bồ Tát chỉ đề cao pháp Phản Văn 

Tự  Tánh  của  đức  Quán  Âm.  Những  người  không  tự  lượng  căn  tánh  của  chính  mình, 

không thấu hiểu điều vi tế này sẽ dễ dàng chê bai, bác bỏ pháp Căn Đại Viên Thông của 

Đại Thế Chí Bồ Tát là thấp hèn. Chúng tôi xin trích nguyên lời giảng của pháp sư Viên 



Anh như sau:  “Chiếu theo thứ tự của Căn Đại thì pháp này lẽ ra phải xếp vào hàng thứ 

 sáu,  nay lại  đưa môn Thức Đại của ngài  Di Lặc ra đằng trước, đưa môn Căn Đại của 

 ngài  Thế  Chí  vào  nơi  đây,  đủ  thấy  Bồ  Tát  (tức  ngài  Văn  Thù)  biết  rõ:  Muốn  tu  Lăng 

 Nghiêm  Đại  Định  thì  khi  phán  định  môn  Viên Thông,  phải  lấy  pháp  của  đức  Quán 

 Âm đứng đầu, nhưng nếu cầu lấy pháp thích hợp khắp ba căn, thâu tóm độn căn lẫn 

 lợi căn thì chỉ có một môn Niệm Phật!  Phàm những gì thuộc về hành động, dời chuyển 

 đều thuộc về các hành, đều là vô thường, nhưng ngài Thế Chí nói: ‘Nhiếp trọn sáu căn, 

 tịnh  niệm  tiếp  nối’.  Đã  là  nhiếp  trọn  thì  thuộc  về  Căn  Đại. Đủ  thấy  niệm  Phật  chẳng 

 phải  là  miệng  niệm,  chẳng  phải  là  niệm  bằng  thức  thứ  sáu  trong  tâm,  mà  là  Ý  Căn 

 (thức thứ bảy) nhiếp trọn sáu Căn để niệm. Tuy nói là ‘tịnh niệm’, nhưng rốt cuộc trở 

 thành  hữu  niệm.  Đã  nói  là  ‘tiếp  nối’  thì  khó  tránh  khỏi  sanh  diệt,  nên  nói  là  ‘niệm 

 tánh  vốn  sanh  diệt’.  Dùng  cách  niệm  Phật  này  để  làm  nhân  nhằm  đạt  cái  quả  vãng 

 sanh Tịnh Độ thì nhân quả phù hợp, vạn người tu, vạn người về. Nếu dùng cái nhân 

 sanh diệt này để cầu chứng quả ‘viên thông chẳng sanh diệt’ trong hiện đời thì nhân 

 trái nghịch quả, cảm ứng đều khác nhau, nên nói ‘nhân quả nay khác biệt”.   

486 Thanh luận: Các thứ đàm luận bằng ngôn ngữ. Trong cõi này, Nhĩ Căn lanh lợi nhất 

nên Phật phải dùng âm thanh để giảng giải Phật pháp, vì thế gọi là thanh luận. 

487 Theo pháp sư Từ Hàng trong tác phẩm Lăng Nghiêm Kinh Đề Chỉ, bà Tánh tỳ-kheo-

ni  chính  là  nàng  Ma  Đăng  Già.  Pháp  sư  giảng:   “Tánh  có  hai  thứ  là  bổn  tánh  và  thạch 

 tánh. Bổn tánh chính là Phật tánh, ví như Ma Đăng Già tuy là gái ca xướng kém hèn, bổn 

 tánh vẫn chẳng mất. Còn thạch tánh chính là ái tánh (do tư dục ngoan cố, trơ lì khó xoay 

 chuyển giống như đá nên gọi là thạch tánh), Ma Đăng Già yêu mê mệt A  Nan chính là 

 thạch tánh chứ không phải bổn tánh. A Nan và Ma Đăng Già là vợ chồng nhiều kiếp nên 

 mê đắm như đá cứng chắc. Nếu đức Phật không sai Văn Thù Sư Lợi dùng chú ngữ cứu 

 ra, A Nan sẽ bị đọa lạc. Trong kinh này vì sao lấy A Nan và Ma Đăng Già làm vai diễn 

 chánh? Là vì A Nan là em họ bên nội của đức Phật, từng cùng với Phật đối trước Không 

 Vương  Phật  phát  tâm.  A  Nan  thích  đa  văn,  chẳng  chuyên  tâm  tu  hành,  cho  nên  chưa 

 thành Phật. Người tu hành phải tự tu tự chứng, người khác tuyệt đối chẳng thể làm thay 

 được.... Ma Đăng Già là nữ nhân hạ tiện nhất, nhưng gặp Phật tu hành, liền chứng Tam 

 Quả. Cô ta không có tâm học Phật mà vẫn chứng Tam Quả. Nếu chúng ta chịu dụng tâm 

 tu hành một chút, chắc chắn sẽ thành tựu hơn hẳn cô ta. Do vậy, kinh Lăng Nghiêm dùng 

 hai vị này làm diễn viên chánh!” 

488 Tất Lăng chính  là tên gọi tắt của tôn giả Tất Lăng  Già Bà Ta  (Pilinda-vatsa), dịch 

nghĩa là Dư Tập. Do Ngài đã năm trăm đời làm Bà La Môn nên còn tập khí kiêu mạn rất 

lớn. Ngài thấy có người đi khất thực phải vượt sông Hằng khổ sở, bèn quát nữ thần sông 

Hằng : “Tiểu tỳ ! Ngưng chảy đi!”. Nước sông liền tách làm hai cho người ấy đi qua. Nữ 

thần tức tối đến  mách  với Phật.  Phật bảo ngài Tất Lăng Già  Ba Ta  hãy  sám  hối  với  nữ 

thần, ngài nói: “Tiểu tỳ! Ta sám hối tạ lỗi với ngươi”. Mọi người hiện diện đều cười: “Đã 

sám hối tạ lỗi mà còn chửi người ta!” Nhân đó, Phật mới cho biết do ngài Tất Lăng năm 

trăm đời làm Bà La Môn nên tập khí kiêu mạn rất nhiều, thường gọi phụ nữ là  “tiểu tỳ” 

(con hầu nhỏ nhoi)  là do thói quen,  chứ tâm Ngài không có ý  nhục  mạ.  Trong phần 25 

pháp Viên Thông của kinh Lăng Nghiêm, Ngài đã thuật phép quán thân (Thân Căn Viên 

Thông). Do vừa đi khất thực vừa tư duy những lời giảng của đức Phật về sự thống khổ 

trong thế gian, bất ngờ đạp phải gai độc, bị thương, đau đớn. Ngài quán sát tánh nhận biết 

sự đau đớn ấy chính làm giác tâm thanh tịnh, cái biết bị đau chẳng phải là cái bị đau. Như 



vậy lẽ nào một thân lại có hai tánh biết? Do quán như vậy, thân tâm không tịch, tiêu hết 

lậu tập, thành A La Hán. 

489 Y Tha Khởi Tánh (Paratantra-svabhāva) là một trong Tam Tánh trong Tướng Tông. Y 

Tha có nghĩa là hết thảy sự vật đều do các duyên hòa hợp, do tâm thức biến hiện mà có, 

hư  huyễn không thật. Như vậy, sự  vật do nương vào các duyên khác  mà sanh khởi  nên 

gọi là Y Tha (nương vào các duyên khác). Một ví dụ cho Y Tha Khởi Tánh là dây thừng. 

Dây thừng do các sợi dây nhỏ bện lại, mỗi sợi dây là do nhiều tế bào gai (đay) hợp thành 

v.v.... 

490 Viên Thành Thật Tánh (Parinispanna-svabhāva) là một thuật ngữ khác nhằm chỉ Chân 

Như trong Tướng Tông. Viên Thành Thật Tánh gồm ba tánh chất:  

1.  Viên  mãn:  tướng  của  các  pháp  chỉ  hạn  cuộc  nơi  pháp  thể  của  pháp  ấy,  còn  diệu  lý 

Chân Như thì trùm khắp mọi nơi. 

2. Thành tựu: Các pháp là không, vô thường, vô ngã... còn thật thể thường trụ của Chân 

Như thì không sanh diệt. 

3. Chân thật: Thể của các pháp là hư vọng, còn tánh của Chân Như thì thường trụ và trọn 

khắp. 

491 Tập tước: Con thừa hưởng tước hiệu của cha, còn gọi là Tập Ấm. Những người tập ấm 

ấy thường được gọi là Ấm Sinh. 

492 Nguyên văn  “tử tâm niệm Phật”,  nghĩa là dứt sạch mọi so đo, tính toán, vọng tưởng, 

giả dối, tà vạy để chân thật niệm Phật. 

493 Thương chủ: người dẫn đầu đoàn lái buôn. 

494 Tỳ Sa Môn Thiên vương (Vaiśravana), còn gọi là tài thần Kubera (còn viết là Kuvera 

hoặc Kuber, trong Mật Điển thường phiên âm là Câu Tỳ La Thần), dịch nghĩa là Đa Văn, 

là  một trong  bốn  vị trời  hộ thế (Hộ Thế Tứ  Thiên  Vương). Do ngài thống  lãnh các  Dạ 

Xoa nên đôi khi kinh gọi ngài  là Dạ Xoa Vương tuy Ngài không phải  là Dạ Xoa.  Ngài 

quản thủ phương Bắc nên kinh thường gọi là Bắc Phương Đa Văn Thiên Vương. Trong 

Ấn Độ Giáo, do có truyền thuyết vị trời này từng thống lãnh quân Dạ Xoa đánh bại Ma 

Vương La Phạ Nã nên Tỳ Sa Môn thiên vương còn được gọi là Vũ Thần. 

495 Cư sĩ (Grha-pati):  Nguyên gốc là  những người  còn tại gia,  có tài sản,  thường thuộc 

giới thương nhân, đức cao, trọng vọng. Kinh Phật thường dùng chữ “cư sĩ” để chỉ những 

vị tại gia hành Bồ Tát hạnh, tin tưởng Đại Thừa, về sau từ ngữ này thường được dùng để 

gọi chung tất cả hàng tại gia Phật tử. 

496 Chấp Kim Cang Thần: Có ba cách hiểu danh xưng này:  

1. Chấp Kim Cang Thần (Vajrapani) là một trong những danh xưng khác của Kim Cang 

Thủ, Kim Cang Dạ Xoa, Kim Cang Lực Sĩ v.v... Đây là vị thần cầm Kim Cang trượng, 

thủ hộ cung điện của Đế Thích. Khi Phật xuất thế, vị này liền giáng hạ Diêm Phù, thường 

theo Phật ủng hộ đạo tràng. 

2. Chấp Kim Cang Thần là danh xưng của mười sáu vị cầm kim cang xử trong Mật Điển, 

mười sáu vị này là do tâm Bồ Đề của chư Phật biến hiện, tức là Hư Không Vô Cấu Kim 

Cang,  Kim  Cang  Luân,  Kim  Cang  Nha,  Tô  Lạt Đa  Kim  Cang,  Danh  Xưng  Kim  Cang, 

Đại Phần Kim Cang, Kim Cang Lợi, Tịch Nhiên Kim Cang, Đại Kim Cang, Thanh Kim 

Cang,  Liên  Hoa  Kim  Cang,  Quảng  Nhãn  Kim  Cang,  Chấp  Diệu  Kim  Cang,  Kim  Cang 

Kim  Cang,  Trụ  Vô  Hý  Luận  Kim  Cang,  Hư  Không  Vô  Biên  Du  Hý  Kim  Cang.  Theo 

Xuất Sanh Nghĩa:  “Lại nữa, từ phương dưới có mười sáu vị Chấp Kim Cang Thần từ tâm 

 dũng kiện Bồ Đề của hết thảy Như Lai sanh ra, nhằm minh thị lúc Như Lai tu hành có vi 



 trần số phiền não chướng ngại tâm, Ngài bèn dùng Kim Cang Huệ phá trừ. Sau khi thành 

 tựu Đại Giác, bèn có vi trần số trí môn là tác dụng của Kim Cang Huệ. Vì thế, lại hiện ra 

 những  thân  bạo  ác  đáng  sợ,  vận  dụng  trí  đại  oai  để  điều  phục  những  kẻ  cứng  cỏi  khó 

 điều phục, quát tháo chấn động cõi đại thiên, trấn áp quần ma”. 

3. Theo Nhất Thiết Như Lai Chân Thật Nhiếp Đại Thừa Hiện Chứng Tam Muội Đại Giáo 

Vương Kinh, Chấp Kim Cang Thần là tên gọi khác của Kim Cang Thủ Bồ Tát, một thân 

biến hiện của Phổ Hiền Bồ Tát, chính là hóa thân của vô ngại diệu trí lực của hết thảy chư 

Phật Như Lai. 

Theo pháp sư Diễn Bồi trong Phổ Môn Phẩm Giảng Lục: “Chấp Kim Cang Thần là 

 thần Hộ Pháp của Phật giáo, do Ngài tay thường cầm Kim Cang Bảo Xử, nên mang tên 

 Chấp Kim Cang Thần. Tương truyền, trong quá khứ có Chuyển Luân Thánh Vương xuất 

 thế, cưới hai phu nhân. Phu nhân thứ nhất sanh một ngàn vương tử, phu nhân thứ hai chỉ 

 sanh được hai vương tử. Một ngàn vương tử của bà phu nhân thứ nhất sau khi tiếp xúc 

 Phật pháp, đều phát khởi đại Bồ Đề tâm, rộng hành Bồ Tát đạo, thành bậc Bồ Tát danh 

 xứng với thật, tương lai đương nhiên sẽ thành Phật, nhưng ai sẽ thành Phật trước? Phụ 

 vương vì muốn biết rõ điều này, truyền các vương tử phát  Bồ Đề tâm rút thăm để định 

 thứ tự thành Phật. Kết quả, đầu tiên là Câu Lưu Tôn Phật (Krakucchanda Buddha), cuối 

 cùng là Lâu Chí Như Lai (Rucika Buddha). Thích Ca là vị thành Phật thứ tư. Sở dĩ phải 

 định thứ tự là vì trong một thế giới, chẳng thể có hai đức Phật cùng xuất hiện trong đời. 

 Hai vị vương tử của phu nhân thứ hai thấy các huynh trưởng đều phát Bồ Đề tâm, tương 

 lai sẽ thành Phật, ngay đó, vị đại vương tử phát nguyện làm Đại Phạm Thiên Vương, khi 

 các anh thành Phật sẽ thỉnh chuyển pháp luân. Vương tử thứ hai phát nguyện làm thần 

 Hộ Pháp, sau khi các anh thành Phật sẽ hộ trì Phật pháp. Chấp Kim Cang Thần chính là 

 vị vương tử thứ hai của bà phu nhân thứ hai”. 



497 Thường Kiến (Sasvatadrsti), còn gọi là Thường Tà Kiến, hoặc Thường Luận. Đây là tà 

kiến chủ trương thế giới thường trụ, bất biến, tự ngã của con người bất diệt, chấp trước 

các pháp hữu vi thế gian. Có nhiều loại Thường Kiến, nếu dựa theo ba đời và hữu tướng, 

vô tướng để phối hợp sẽ thành sáu mươi hai món tà kiến. 

498 Kim Đan Giáo, còn được biết dưới danh xưng Tại Lý Hội hoặc Học Hảo là một chi 

phái  của  Bạch  Liên  Giáo,  do  Dương  Lai  Như  sáng  lập  tại  huyện  Tức  Mặc,  tỉnh  Sơn 

Đông, rêu rao “dung hợp tam giáo thành một thể”, chủ trương cấm uống rượu, cấm hút 

thuốc phiện, mang tính chất hội kín nhằm lật đổ Thanh Triều, khôi phục nhà Minh. Năm 

Quang Tự  17 (1891),  lãnh tụ Dương Duyệt Xuân đã sách động quần chúng khởi  nghĩa, 

thiêu  hủy  giáo  đường  Thiên  Chúa  Giáo,  tấn  công  giáo  sĩ,  tấn  công  quân  Thanh.  Nhà 

Thanh phải tốn rất nhiều công sức mới dẹp yên được. 

499 Theo Nội Đan (nhằm phân biệt với Ngoại Đan phải dùng đến dược vật), Đạo Sĩ chủ 

trương hít thở,  nung  luyện tinh khí thần sao cho Tinh -  Khí -  Thần  hợp nhất, tạo thành 

thân trường sanh  bất tử. Họ chủ trương quá trình nung  luyện ấy gọi  là Hỏa Hầu,  tức là 

điều  tiết  vận  chuyển  sức  nóng  của  nội  hỏa  phối  hợp  với  12  giờ  Âm  Dương  trong  một 

ngày. Theo họ, Nội Hỏa chính là sức nóng bên trong cơ thể do hấp thụ khí vũ trụ (Thái 

Dương chân khí). Mỗi ngày có 12 giờ (12 thời thần), đi hết một vòng Giáp Tý là 60 giờ, 

tức là một “hầu”. Nói cách khác, luyện Hỏa Hầu là một quy cách nhằm nắm giữ ý niệm 

trong thuật luyện đan, khống chế nội khí trong cơ thể và mỗi trình độ tu luyện có cách tập 

Hỏa Hầu riêng. 



500 Thăng, Giáng là hai trong bốn cách phân chia tác dụng (thăng, giáng, trầm, phù) của 

từng  loại  thuốc  trong  Đông  Y.  Theo  họ,  các  bệnh  tật  có  thể  chia  thành  bốn  loại  lớn: 

Hướng  thượng  (như  ói  mửa,  ho  suyễn  v.v...),  hướng  hạ  (như  tiêu  chảy,  băng  huyết,  lòi 

dom v.v...) hoặc hướng ngoại (như đổ mồi hôi trộm), hướng nội (như biểu hiện bệnh tình 

không rõ rệt).  Để chữa các  căn  bệnh đó sẽ dùng  các  loại thuốc có tác dụng đối trị  như 

Thăng (nâng lên), Giáng (hạ xuống) v.v... Chẳng hạn như với căn bệnh hướng thượng thì 

dùng thuốc có tác dụng Giáng, bệnh hướng hạ thì dùng thuốc có tánh Thăng, bệnh hướng 

ngoại  thì  dùng  thuốc  có  tánh  Trầm,  bệnh  hướng  nội  thì  dùng  thuốc  có  tánh  Phù  v.v... 

Những loại thuốc được coi là Giáng thường có tác dụng khử phong, tán hàn v.v... 

501 Đây là một câu trong thiên Cáo Tử Thượng của sách Mạnh Tử:  “Vạn chung tắc bất 

 biện lễ nghĩa nhi thọ chi, vạn chung ư ngã hà gia yên?”  Chung là một đơn vị đo lường 

thời cổ, sáu thạch bốn đấu là một chung. Theo cụ Lý Bỉnh Nam, câu này phải hiểu như 

sau:   “Đối  với  bổng lộc đến một vạn chung, có kẻ liền tiếp nhận chẳng cần suy xét xem 

 bổng lộc ấy có hợp với lễ nghĩa hay chăng, bổng lộc vạn chung đối với ta có gì là tốt đẹp 

 đâu?” 

502 Bình Tần Già: Ở Ấn Độ vào thời cổ, người ta thường làm bình có cái quai chạm thành 

hình chim Ca Lăng Tần Già (Kalavinka), bình này có khoét hai lỗ để đổ chất lỏng vào. 

503 Trí Độ Luận nêu ra ba thứ Bát Nhã: Thật Tướng Bát Nhã,  Quán Chiếu Bát Nhã và 

Văn Tự Bát Nhã. 

504 Khí giới (器界) chỉ y báo, tức “khí thế gian thế giới”, những cảnh bên ngoài làm nơi 

nương tựa cho Căn và Thân (chánh báo). 

505 Tứ Tất Đàn: Tất Đàn (Siddhānta), có nghĩa là Thành Tựu. Phương tiện giáo hóa chúng 

sanh của Phật có thể chia thành bốn loại:  

1. Thế giới Tất Đàn: Thuận theo phương cách suy nghĩ, khảo sát của thế giới, dùng văn 

tự,  ngôn  ngữ,  quan  niệm  của thế gian để thuyết minh đạo  lý  chân thật khiến cho phàm 

phu thích nghe pháp, dần dần khế nhập chánh trí của Phật. 

2.  Các các  vị  nhân Tất Đàn:  Dùng  lập trường  lấy con  người  làm  gốc,  nhấn  mạnh trách 

nhiệm của con người, nhằm xoay chuyển tập quán phàm phu, kiến lập nhân sinh quan và 

vũ trụ quan Phật pháp cho con người. . 

3.  Đối  trị  Tất  Đàn:  Những  pháp  được  nói  theo  cách  thế  giới  Tất  Đàn  chỉ  trừ  được  ác 

tướng thô lậu, chẳng thể trừ dẹp cội rễ và tướng vi tế của ác nghiệp. Do vậy phải quán sát 

từng căn  bệnh của chúng sanh để thuyết pháp phù hợp  nhằm giúp họ đối trị phiền  não, 

tập khí tận gốc. 

4. Đệ nhất nghĩa Tất Đàn: Khi kiến giải của chúng sanh đã sạch vọng tưởng, chấp trước 

bèn dẫn dụ họ tiến nhập Đệ Nhất Nghĩa Đế, chứng nhập Chân Như Thật Tướng. 

506 “Lục chủng chấn động” có ba loại:  

1. Lục chủng chấn động là trong sáu lúc đại thiên sẽ chấn động: Khi Phật nhập thai, xuất 

thai, xuất gia, thành đạo, chuyển pháp luân và nhập Niết Bàn. 

2.  Lục chủng  chấn động  là sáu phương cùng chấn động, tức Đông phương trồi  lên Tây 

phương hụp xuống, Nam phương trồi lên, Bắc phương hụp xuống v.v... 

3.  Lục  chủng  chấn  động  là  sáu  cách  chấn  động,  tức:  động  (lay  động),  dũng  (trồi  lên), 

chấn  (rung  động),  kích  (va  chạm),  hống  (rung  động  phát  ra  tiếng  vang  lớn),  bộc  (rung 

động,  nứt tách ra). Khi  xảy ra  các thứ chấn động này, chúng sanh không thể  nhận  biết, 

kinh Phật ví phàm phu lúc ấy như đứa con nằm trong nôi, dù nôi đu đưa vẫn ngủ say sưa. 

Chỉ những ai đắc Thiên Nhãn Thông mới nhận biết được sự chấn động này. 



507  Thị  Tích  (còn  gọi  là  Thùy  Tích):  Biến  hóa  nhằm  hóa  độ  một  hạng  căn  cơ  nào  đó, 

giống như vầng trăng in bóng trong dòng nước, thì bóng trăng gọi là Tích. 

508 Thập Phương Chư Phật Cứu Hộ Chúng Sanh Thần Chú:  “Đa da tha, ô hô nị, mô hô 

 nị, diêm bà nị, đam bà nị, an trà lỵ, bàn trà lỵ, thủ bì đế, bát bát trà trà ra ra, bà tư nị, đa 

 điệt tha, y lê, mị lê, đề lê, thủ lê, gia ba lê, khư đê đoan kỳ, chiên đà lê, ma đắng kỳ, lặc 

 xoa, lặc xoa, tát bà tát đỏa, tát bà bà da bì, sa ha đa trà tha già đế, già đế, nị già đế, tu 

 lưu tỳ, tu lưu tỳ, lặc xoa, lặc xoa, tát bà bà da bì, sa ha”. 

509 Tiêu Phục Độc Hại Chú: “Đa điệt tha, đà hô nị, mô hô nị, diêm bà nị, đam bà nị, a bà 

 hê, mô hô nị, an trà lê, bàn trà lê, thâu bệ đế, bàn trà ra, bà tư nị, hưu, hưu, lâu, lâu, an 

 trà lê, đâu, đâu, lâu, lâu, bàn trà lê, chu chu, lâu lâu, nị bàn trà lê, đậu đậu, phú phú, bàn 

 trà ra, bà tư nị thẩn trì, chẩn trì, nị chẩn trì, tát bà a bà da yết đa, tát bà niết bà bà đà 

 già, a bà da, ty ly đà, bế điện, sa ha”. 

510 Tông là điều được một bộ kinh đề cao, tức pháp môn chánh yếu, cương lãnh tu hành 

của bộ kinh đó. Thú là kết quả sẽ đạt được do thực hiện tông chỉ được nêu ra bởi Tông. 

511 Không Hầu  là  một loại đàn của Tây Vực, số dây không  nhất định,  tối thiểu  là  năm 

dây,  tối đa  là  hai  mươi  lăm dây.  Đàn được  chia  làm  hai  loại đứng  và  nằm, thân đàn có 

hình  dáng  vòng  cung,  đầu  đàn  thường  chạm  thành  hình  chim  phượng  (Phượng  Đầu 

Không  Hầu), dây đàn  căng dọc theo thân đàn giống như dây  cung.  Do cấu trúc  của  nó 

khá giống với đàn Harp (Thụ Cầm) hiện thời nên người Hoa cũng gọi đàn Harp là Không 

Hầu. Loại đàn này rất thịnh hành thời cổ nhất là trong các dàn Nhã Nhạc của cung đình 

do âm thanh của nó réo rắt, lan xa, tao nhã. Loại Tiểu Không Hầu (đây chính là loại đàn 

thường được vẽ trong các bức cổ họa mô tả cảnh chư thiên tấu nhạc cúng dường, nhất là 

trong các  bích  họa ở động  Đôn Hoàng)  thường được tấu bằng cách  ôm  vào  lòng,  dùng 

ngón tay gẩy, còn Thụ Không Hầu và Ngọa Không Hầu phải đặt trên giá. 

512 Bát-đầu-ma (Padma): Hoa sen hồng. 

513 Lục niệm là niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng, niệm Thí, niệm Giới, niệm Thiên. 

514  Ở  chỗ  này,  Hòa  Thượng  Tịnh  Không  có  một  kiến  giải  hết  sức  độc  đáo.  Trong  khi 

giảng  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  Ngài  đã  nhắc  đến  đoạn  kinh  văn  này  và  nói:   “Đã  là  đệ  tử 

 Phật, đương nhiên phải tin nhân quả. Nếu không tin nhân quả thì làm sao còn gọi là Phật 

 tử  cho  được?  Tin  sâu  nhân  quả  trong  đoạn  này  chính  là  tin  chắc  dùng  cái  nhân  niệm 

 Phật để cầu sanh Tịnh Độ sẽ đắc quả thành Phật”. 

515 Bách Pháp Minh Môn chính là trí huệ môn của hàng Sơ Địa Bồ Tát. Minh là trí huệ, 

Môn nghĩa là tiến nhập. Trí huệ có thể hiểu thấu suốt chân tánh của trăm môn sai biệt nên 

gọi là Minh Môn. Chữ Bách Pháp có hai cách hiểu:  

1.  Bách  pháp  là  một trăm  pháp  của  hàng  Thập  Tín  như  trong  kinh  Bồ  Tát  Anh  Lạc  đã 

giảng. 

2. Bách pháp là một trăm pháp thuộc về Ngũ Vị như trong Bách Pháp Minh Môn Luận đã 

giảng. 

Nói chung, người ta thường hiểu theo cách thứ hai, tức là đối với hết thảy các pháp trong 

thế gian được quy nạp thành một trăm loại lớn (nên gọi là bách pháp). Hiểu theo cách nào 

thì đắc bách pháp minh môn cũng đều có nghĩa là đã thấu hiểu Thật Tướng của các pháp. 

516 Nguyên văn “trường quỵ”: Quỳ thẳng mình, chỉ có đầu gối và cẳng chân tỳ xuống đất, 

từ đầu đến đầu gối giữ cho nằm trên một đường thẳng. 

517 Sa Di (Śrāmanera) là danh xưng để gọi là những hàng xuất gia nam giới sơ cấp. Chữ 

Sa Di được dịch nghĩa là Cần Sách Nam (người nam siêng năng tinh tấn) ý nói sẽ siêng 



gắng cầu được thọ giới Sa Di. Chữ này còn dịch là Tức Từ, nghĩa là “dứt ác, hành từ”. 

Nữ nhân thì được gọi là Sa Di Ni. Người xuất gia, sau khi được Tăng đoàn chấp thuận, 

xét thấy tư cách phù hợp, thì phải được một vị tỳ-kheo tối thiểu đã thọ Cụ Túc Giới từ 10 

năm trở lên thế độ, truyền thọ Ngũ Giới và Thập Giới. Sa Di lại được chia thành nhiều 

loại:  

1. Khu Ô Sa Di (Sa Di đuổi quạ): từ 7 tuổi đến 13 tuổi. 

2. Ứng Pháp Sa Di: Từ 14 đến 19 tuổi, do đã có thể thông hiểu, vâng giữ đúng pháp. 

3. Danh Tự Sa Di: Những người từ 20 đến 70 tuổi, bởi lẽ, những người này đã có thể thọ 

giới Cụ Túc, nhưng do chưa thọ Đại Giới, nên tạm gọi là Sa Di. 

Riêng đối với nữ nhân, trước khi được thọ đại giới thành tỳ-kheo-ni thì Sa Di Ni lại phải 

qua một giai đoạn nữa gọi là Thức Xoa Ma Na (Học Pháp Nữ). 

518 Cụ Túc Giới: Giới của tỳ-kheo và tỳ-kheo-ni. Thông thường, theo truyền thống Bắc 

Tông, Cụ Túc  Giới được truyền thừa  và tuân thủ theo như Tứ  Phần Luật quy định.  Tỳ-

kheo thọ 250 giới, tỳ-kheo-ni thọ 348 giới. Người thọ Cụ Túc Giới tối thiểu phải tròn 20 

tuổi,  nhưng  không  được  vượt  quá  70  tuổi,  đã  từng  thọ  Sa  Di  Giới,  không  vi  phạm  lỗi, 

không có ác tướng, ẩn tật, và phải được sự chứng minh và truyền thọ giới pháp của Tam 

Sư Thất Chứng. 

519 Tăng Kỳ (Samghika): Có nghĩa là Đại Chúng. Tăng Kỳ vật là đồ vật thuộc chúng hiện 

tiền tăng, thường trụ tăng. 

520 Chữ  “niệm Phật” ở đây chỉ chung các phép  niệm Phật không phải  là Trì Danh,  đặc 

biệt chỉ cho cách Quán Tưởng Niệm Phật trong Quán Kinh. Chính từ câu này, Thiện Đạo 

đại sư đã nhấn mạnh Quán Kinh quy kết về Trì Danh Niệm Phật. 

521 Vô Ương Số (Asamkhyeyam hoặc Asankhya) là từ ngữ dịch nghĩa của chữ A-tăng-kỳ. 

Ương (央) ở đây là hết, cùng tận. Chữ A-tăng-kỳ vốn dùng để chỉ một thời gian rất dài, 

về sau được dùng để chỉ một con số rất lớn. Chữ này còn được dịch là Vô Lượng Số. Nếu 

hiểu là một con số lớn cụ thể thì một A-tăng-kỳ là một ngàn vạn vạn vạn vạn vạn vạn vạn 

vạn triệu (tám chữ  vạn.  Một vạn  vạn  là  một ức, một vạn ức  là  một triệu). Đôi khi kinh 

điển dùng chữ này để phiếm chỉ con số rất lớn, chẳng thể đếm được. Theo ngu ý, trong 

kinh này, chữ Vô Ương Số dùng với ý nghĩa phiếm chỉ. 

522 Cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh chép chữ này là “kiếp” (劫), còn những bản lưu hành thường chép 

là khê (佉, còn đọc là “khư”). 

523 Thập Nhất Diện Quán Thế Âm Bồ Tát Tâm Chú:  “Kính lễ Tam Bảo, kính lễ Thánh 

 Trí  Hải  Biến  Chiếu  Trang  Nghiêm  Vương  Như  Lai,  kính  lễ  Nhất  Thiết  Như  Lai  Ứng 

 Chánh Đẳng Giác,  kính lễ Thánh Quán Tự Tại  Bồ Tát  Ma Ha Tát  Đại Bi giả. Đát điệt 

 tha, ám, đạt ra, đạt la. Địa rị, địa rị. Đỗ rô, đỗ rô. Nhất sái phạt sái. Chiết lệ, chiết lệ. 

 Bát ra chiết lệ, bát ra chiết lệ. Câu tố mê. Câu tô ma phạt lệ. Nhất lý, di lý. Chỉ lý, chỉ 

 trưng. Xã ma ba lệ da, tuất đà tát đỏa. Mạc ha ca rô ni ca, sa ha”  (Namo ratna trayāya. 

Namah  ārya  jñāna  sagāra  vairochana  vyuhā  rājāya  tathāgatāya  arhate  samyaksam 

buddhāya.  Namah  sarva  tathāgatebhyah,  arhadbhyah  samyaksam  buddhebhyah.  Namah 

ārya  Avalokiteshvarāya  bodhisattvāya,  mahāsattvāya  mahākārunikāya.  Tadyathā:  Aum, 

dhara  dhara.  Dhiri,  dhiri.  Dhuru,  dhuru.  Itti,  vatte.  Chale,  chale.  Prachale,  prachale. 

Kusume. Kusuma vare. Ili, mili. Citi jvalam. Apanaye, svāha). Phần phiên âm tiếng Hán 

dựa  theo  bản  dịch  của  ngài  Huyền  Trang  (Đại  Chánh  Tân  Tu  Đại  Tạng  Kinh,  kinh  số 

1071, tập 20), phần tiếng Phạn dựa theo tác phẩm  Nyung Na, The means of Achievement 



 of the Eleven-faced Great Compassionate One, Avalokiteshvara (do Lama Thubten Zopa 

Rinpoche  và  George  Churinoff  biên  dịch,  Wisdom  Publications,  Boston,  1995,  trang 

105). So với bản tiếng Phạn, bản của ngài Huyền Trang dài hơn. 

524 Bốn tội căn bản chính là Sát, Đạo, Dâm, Vọng (giết, tội, dâm, nói dối). 

525 Bất Không Quyến Sách Thần Chú : “Đát điệt tha: Ám, chiết lạc, chiết lạc. Chỉ lý, chỉ 

 lý. Chủ lỗ, chủ lỗ. Khể thủ cụ đại bi giả. Tát lạc, tát lạc. Tử lý, tử lý. Chỉ lý, chỉ lý. Tỵ lý, 

 tỵ lý. Khể thủ đại liên hoa thủ. Yết la, yết la. Cát lợi, cát lợi. Khuất lộ, khuất lộ. Khể thủ 

 đại tịnh hữu tình. Bột phược, bột phược. Tha bà, tha bà. Khẩn ni, khẩn ni. Khể thủ cực 

 tịnh hữu tình. Yết lạc, yết lạc. Chỉ lợi, chỉ lợi. Củ lỗ, củ lỗ. Khể thủ đắc đại thế giả. Chiết 

 la, chiết la. San chiết la, san chiết la. Tỳ chiết la, tỳ chiết la. Y chiết tra, y chiết tra. Bạt 

 lạc, bạt lạc. Tỵ lợi, tỵ lợi. Bộ lỗ, bộ lỗ. Ế hế, ế hế. Khể thủ đại bi đại thú vương tướng. 

 Đạt lạc, đạt lạc. Tát lạc, tát lạc. Chiết lạc, chiết lạc. Bát lạc, bát lạc. Hát lạc, hát lạc. Ha 

 ha. Hế hế. Hô hô. Ông ca lạc. Khể thủ đại phạm vương tướng. Đạt lạc, đạt lạc. Địa rị, 

 địa rị. Đỗ lỗ, đỗ lỗ. Đát lạc, đát lạc. Tát lạc, tát lạc. Bát lạc, bát lạc. Phiệt lạc, phiệt lạc. 

 Khể thủ bách thiên quang trang nghiêm thân. Thập phiệt la, thập phiệt la. Đáp bá, đáp 

 bá. Bạc già phạm. Khể thủ nhật nguyệt diêm ma phiệt lỗ noa cự phệ la thích phạm. Dữ 

 tài đẳng thiên tiên chúng sở cúng dường chi. Mạt lạc, mạt lạc. Di lý, di lý. Mẫu lỗ, mẫu 

 lỗ. Tốt lỗ, tốt lỗ. Chủ lỗ, chủ lỗ. Khể thủ tát nại đồng tử lỗ đạt la y, tỳ sắt nộ đạt nại đà, 

 tiên na dược ca, tỳ na dược ca chúng đa hình tướng. Đạt lạc, đạt lạc. Địa lý, địa lý. Đỗ 

 lỗ, đỗ lỗ. Thát lạc, thát lạc. Yết lạc, yết lạc. Bát lạc, bát lạc. Đỗ lạc, đỗ lạc. Lạt lạc, lạt 

 lạc. Hát lạc, hát lạc. Mạt lạc, mạt lạc. Phiệt lạc, phiệt lạc. Khể thủ dữ nguyện phổ quán 

 thắng  quán  thế  tự  tại,  đại  tự  tại.  Mẫu  hô,  mẫu  hô.  Mẫu  lỗ,  mẫu  lỗ.  Mẫu  da,  mẫu  da. 

 Muộn  giá,  muộn  giá.  Lạc  xoa,  lạc  xoa.  Khể  thủ năng  linh  ngã  cập  nhất  thiết  hữu  tình. 

 Giải thoát nhất thiết bố úy. Giải thoát nhất thiết yểm cổ. Giải thoát nhất thiết tai hoạnh. 

 Giải thoát nhất thiết tật bệnh. Giải thoát nhất thiết tà mị võng lượng. Giải thoát nhất thiết 

 oán gia sát phược khủng hát  đỏa đả. Giải thoát nhất thiết vương nạn, tặc nạn. Giải thoát 

 nhất thiết thủy hỏa phong nạn. Giải thoát nhất thiết đao độc đẳng nạn giả. Yết noa, yết 

 noa. Khẩn ni, khẩn ni. Khuất nữu, khuất nữu. Chiết lạc, chiết lạc. Khể thủ năng khai thị 

 nhất  thiết  căn lực giác chi đạo chi tứ thánh  đế giả. Đáp ma,  đáp ma.  Táp  ma,  táp  ma. 

 Mạt sa, mạt sa. Khể thủ năng trừ chư đại hắc ám. Sanh trưởng mãn túc lục ba la mật đa 

 giả. Di lý, di lý. Trá trá trá trá, trá trá trá trá. Trí trí trí trí, chú chú chú chú. Khể thủ bị 

 phục y nê da bì. Cụ đại từ bi, tự tại, đại tự tại. Năng phá nhất thiết ác quỷ thần giả. Tốc 

 lai, tốc lai, cứu hộ ngã đẳng. Cự lô, cự lô. Bát lạc, bát lạc. Tát lạc, tát lạc. Yết lạc, yết 

 lạc. Yết trá, yết trá. Mạt trá, mạt trá. Khể thủ trụ tịnh độ cụ đại bi giả. Thân bội bạch cát 

 tường lũ. Cảnh đới chúng bảo anh lạc. Thủ quan hoa man bảo quan. Ư bảo quan trung 

 đương ư đỉnh thượng hữu nhất thiết trí tượng. Thủ chấp hy hữu đại bảo liên hoa. Ư chư 

 tĩnh lự đẳng trì giải thoát chúng diệu công đức, giai bất khuynh động, thiện năng thành 

 thục nhất thiết hữu tình. Cụ đại từ bi, năng trừ nhất thiết nghiệp chướng. Năng cứu nhất 

 thiết bệnh khổ. Phổ năng an ủy nhất thiết hữu tình. Ám, hiệt lợi đát lại lộ ca tỳ đồ da. Án, 

 mộ già bát xa, hiệt rị đạt da. Án, bát lạt để hát đa. Án, bái, sa ha. Nạp mạc a mạc già da, 

 sa ha. Nạp mạc a thị đa da, sa ha. Nạp mạc a bát la để đa da, sa ha. Nạp mộ phiệt lạc 

 bát lạt đả da, sa ha. Nạp mộ tát bà yết ma tất đạt duệ, sa ha. Yểm xã da tráng, sa ha”.  

526 Bản kinh này do ngài Bất Không dịch vào đời Đường, được đánh số 1033, tập 20 của 

Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh. Bài chú căn bản do Quán Thế Âm Bồ Tát nói trong 

kinh này có tên là Tự Tâm Chân Ngôn (“Nẵng mô ra đát nẵng ra dạ dã. Nẵng mô a rị dạ 



 phạ lộ chỉ đế thấp phạ ra dã. Mạo địa tát đát phạ dã, ma ha tát đát phạ dã. Ma ha ca rô 

 ni ca dã. Đát nễ dã tha: Bả nạp ma bát nê. Sa ra, sa ra. Ê hệ, duệ hế. Bà nga vãm. Nẵng 

 rị dạ phạ lộ chỉ đế thấp phạ ra, a rô lực”). 

527 Bài kinh này được đánh số 1103b trong Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh, do ngài Trí 

Thông dịch vào đời Đường. Tùy Tâm Tự Tại Vương Chú:  “Nẵng mô ra đát na đa ra dã 

 da. Nẵng mô a rị da phạ lô chỉ đế thấp phạ ra da. Mạo địa tát phạ da. Ma ha đát phạ da. 

 Ma ha ca rô ni ca da. Đát nễ dã tha: Án, đa rị, đa rị, đốt đa rị. Đốt đốt đa rị, đốt rị. Sa 

 phạ ha” . 

528 Bản kinh này được đánh số 882 trong tập 18 của Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh, 

gồm 3 quyển do ngài Thi Hộ dịch vào đời Tống. 

529 Bản kinh này có tên gọi đầy đủ là A Rị Đa La Đà La Ni A Rô Lực Kinh, được đánh số 

1039, xếp vào tập 20 của Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh, do ngài Bất Không dịch vào 

đời Đường. 

530 Bản kinh  này được đánh số 1116,  xếp vào tập 20 của Đại Chánh Tân Tu  Đại Tạng 

Kinh, do ngài Thi Hộ dịch vào đời Đường. Bài chú trong kinh này cũng có tên là Đại Bi 

Tâm Đà La Ni:  “Nẵng mô ra đát nẵng đát ra dạ dã. Nẵng ma a rị dã phạ lộ kiết đế thấp 

 phạ ra dã, mạo địa tát đát phạ dã. Ma hạ tát đát phạ dã. Ma hạ ca rô ni ca dã. Đát nễ dã 

 tha. Bát nạp mi,  bát  nạp mi,  bát  nạp ma, bát  ra để sắt sỉ đế,  bát  nạp mô na ra.  Ma  hạ 

 mạn noa la dụ hế sa ra, sa ra. Ca ra, ca ra, chỉ rị, chỉ rị, câu rô, câu rô. Ma hạ bà dã tam 

 ma để đỗ. Nẵng đỗ, nẵng vĩ, đỗ nẵng vĩ, đỗ nẵng, hế rị dựng. Ma hạ vĩ nễ duệ, thâu đà 

 dã, thâu đà dã, tát rị phạ, nặc cảm ma ba lãm ba ra ni di. Một đà dã. Một đà dã. Ma hạ 

 nặc noa, nẵng bát ra nĩ bế, sa phạ hạ”.   

531 Bản kinh này được đánh số 1100 trong tập 20 của Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh, 

do ngài Bất Không dịch vào đời Đường. Diệp Y Quán Thế Âm Bồ Tát tâm chú:  “Nẵng 

 mô ra đát nẵng đát ra dạ dã. Nẵng mô a mi đá bà dã, đát tha nghiệt đá dạ, ra hạ đế tam 

 miệu tam một đà dã. Nẵng mô a rị dã phạ lộ chỉ đế thấp phạ ra dã, mạo địa tát đát phạ 

 dã. Ma ha tát đát phạ dã. Ma hạ ca rô ni ca dã. Nẵng mồ ma hạ sa tha ma bát ra bả đá 

 dã. Mạo địa tát đát phạ dã. Ma hạ tát đát phạ dã. Ma hạ ca rô ni ca dã. Phạ ma ninh đát 

 vãm nẵng ma tả mi. Đát vãm nẵng ma tả mi phạ ma ninh. Tỳ xá chỉ bát ra noa xả phạ rị. 

 Bát ra noa xả phạ rị tỳ xá chỉ. Bà nga phạ để bả xả bả ra thâu bát xả đà rị nê. Dạ nĩnh 

 ca, nĩnh chất. Bà dạ nĩnh duật đáp bả, nễ dã ma nẵng nĩnh duật đáp bả niên đế. Dạ ca 

 thất chất nễ đa dữu, dạ ca thất chất đát ma rị dữu. Dạ ca thất chất, ma hạ ma rị dữu. Duệ 

 kế chất nỗ bát nại ra phạ. Duệ kế chất nỗ bát dạ bà. Duệ kế chất nại địa dã bà phạ. Duệ 

 kế chất nỗ bả tát ngược. Ô bả tát nga tam mãn đà phạ. Ốt bát niên đế. Tát phạ nĩnh đá 

 nĩnh  tát  phạ sa đả. Tát phệ đế phạ ra.  Y vũ bát  niên đế nẵng.  Bán  ni đa sa đa na ninh 

 nẵng tát để duệ. Tát để dã phạ kế nẵng. Nhạ nhạ nhạ nhạ. Y tỷ thất chỉ bán ni đá. Địa sắt 

 sỉ đới mạn đát ra bát nãi. Ma ma tát phạ đát phược nan giả. Ra ca sảng củ rô. Ngu bất 

 tỉnh củ rô. Bả rị đát ra nẫm củ rô. Bả rị nghiệt ra đát củ rô. Bả rị nghiệt ra đát củ rô. Bả 

 rị bát ra nẵng củ rô. Phiến tỉnh củ rô. Sa rô sa để dã dã nẵng củ rô. Nan noa bả rị hạ 

 lãng củ rô. Thiết sa đát ra bả rị hạ lãng củ rô. Sái nam củ rô. Vĩ sái nộ sái nam củ rô. Vỹ 

 sái nẵng xả nẵng củ rô. Tỷ ma mãn đãng củ rô. Đà ra nễ mãn đảng tả củ rô. Đát nhĩ dã 

 tha. A mật rị đế, a mật rị cấu nạp bà phệ. A thấp phạ sa đảng nghê. Ma ma ra, ma ma ra. 

 Xả ma bát ra, xả ma. Đổ nô vĩ, đổ nô. Đổ lê, đổ mẫu lê, sa phạ hạ”. 



532 Bản kinh  này được đánh số 1050,  xếp vào tập 20 của Đại Chánh Tân Tu  Đại Tạng 

Kinh, do ngài Thiên Tức Tai dịch vào đời Tống. Lục Tự Đại Minh Chú được coi là xuất 

phát từ kinh này. 

533 Kinh này do ngài Bồ Đề Lưu Chí dịch vào năm Cảnh Long thứ 3 (709), được xếp vào 

tập  20  của  Đại  Chánh  Tân  Tu  Đại  Tạng  Kinh,  được  coi  là  một  trong  những  kinh  điển 

chuyên  dùng  để  tiêu  tai  cầu  phước  trong  Mật  Giáo.  Kinh  này  còn  có  ba  bản  dịch  khác 

nữa:  

1.  Quán Thế  Âm Bồ Tát Bí Mật Tạng Như Ý  Luân Đà  La Ni Thần Chú  Kinh,  do ngài 

Thật Xoa Nan Đà dịch vào đời Đường. 

2. Quán Thế Âm Bồ Tát Như Ý Ma Ni Đà La Ni Kinh do ngài Bảo Tư Duy dịch vào đời 

Đường. 

3. Quán Tự Tại Bồ Tát Như Ý Tâm Đà La Ni Chú Kinh do ngài Nghĩa Tịnh dịch vào đời 

Đường. 

So ra, bản của ngài Bồ Đề Lưu Chí đầy đủ nhất và lưu loát nhất. Bài căn bản chú trong 

kinh này được xếp vào trong Thập Chú của công phu sáng trong Thiền môn. Trong Đại 

Tạng Kinh còn có những bản niệm tụng nghi quỹ dành cho kinh này như Quán Thế Âm 

Bồ Tát Như Ý Ma Ni Luân Đà La Ni Niệm Tụng Pháp (do ngài Bảo Tư Duy dịch), Quán 

Tự  Tại Bồ Tát  Như Ý Luân Niệm Tụng Nghi Quỹ (do ngài Bất Không dịch), Quán Tự 

Tại Bồ Tát Như Ý Luân Du Già (do ngài Bất Không dịch), Quán Tự Tại Như Ý Luân Bồ 

Tát Du Già Yếu Pháp (do ngài Kim Cang Trí dịch) v.v... 

534 Kinh này cũng do ngài Bất Không dịch vào đời Đường, được đánh số 1110 trong Đại 

Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh, tập 20. Vị La Sát Vương này do có một búi tóc nên gọi là 

Nhất Kế (hoặc chỉ phiên âm  là Ế  Ca Nhạ Trá,  Ekajata). Vị  này được đặc  biệt tôn sùng 

trong dòng Cổ Mật của Phật Giáo Tây Tạng. Tâm chân ngôn là:  “Án, rô thất ra da, mẫu 

 niết rị ninh duệ, nhạ tra, nhạ tra duệ, hồng, hồng, tra, sa phạ ha”.  Tùy tâm chân ngôn: 

“Ế hế duệ hế. Ế ca nhạ tra, ma ma mục khư nhạ da, sa phạ ha”. 

535 Như tên gọi, đây là một tổng tập nhiều bài kinh nhỏ khác nhau (do nhiều người dịch) 

gồm 12 quyển,  bao gồm  nhiều chú pháp  chia thành  năm  loại  lớn (Phật Bộ,  Bồ Tát Bộ, 

Kim Cang Bộ, Thiên Bộ, Phổ Tập Hội Đàn Pháp). 

536 Mã Đầu Quán Âm (Hayagriva) còn gọi là Mã Đầu Kim Cang, Mã Đầu Đại Lực Sĩ, 

hoặc Mã Đầu Minh Vương, đôi khi các nghi quỹ chỉ phiên âm danh hiệu Ngài là Ha Da 

Yết Rị Bà, hoặc Hạ Dã Ngật Lý Phạ, là một trong sáu thân quan trọng của Quán Thế Âm 

trong Mật Giáo. Do Ngài có hình đầu ngựa ở trên đỉnh nên gọi là Mã Đầu Quán Âm. Đây 

chính là thân hộ pháp minh vương chủ yếu nhằm hóa độ súc sanh đạo. Ngài thường được 

tạc tượng với sắc thân hồng, ba mặt, tám tay,  mỗi mặt có ba mắt to tròn, nhe nanh, trợn 

mắt,  tóc  rối  bồng  dựng  lên  tua  tủa.  Truyền  thống  Mật  Tông  Tây  Tạng  thường  vẽ  hình 

Ngài có hai cánh. Hình dạng này thường được gọi là Sư Tử Vô Úy Tướng. Tám tay biểu 

thị bi trí song vận,  ba mắt phẫn nộ biểu thị hàng phục ác ma trong tam giới,  nanh nhọn 

chĩa ra ngoài biểu thị chấn nhiếp hết thảy ma chướng gây chướng ngại cho người tu học. 

Bổn thệ của Ngài là hàng phục La Sát, ác ma, ác thần, hết thảy ác chướng gây ra bởi tám 

bộ quỷ thần, tiêu trừ nghiệp chướng, ôn dịch, bệnh khổ, dẹp trừ hết thảy tà pháp do ác ma 

tạo ra. 

537  Trong  bản  kinh  Thiên  Chuyển  Đà  La  Ni  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  Chú  Kinh  có  nói: 

“Nghiệp  chướng  tụ  tập  trong  ngàn  kiếp,  hễ  niệm  tụng  chú  này  một  lúc  sẽ  đều  tiêu  diệt 

 sạch,  gieo thiện căn với  một ngàn đức Phật, vượt  khỏi sự lưu  chuyển sanh lão  bệnh tử 



 trong một ngàn kiếp. Khi bỏ thân này liền thấy một ngàn vị Chuyển Luân Vương”.  Dựa 

theo ý này, vào thời Đường - Tống, Mật giáo Trung Hoa đã chế ra Thiên Chuyển Quán 

Âm Chú Đồ gồm hình Quán Thế Âm ngồi giữa, chung quanh viết thành 5 tầng chú ngữ. 

Ba tầng đầu viết theo hình tròn xoay, hai tầng sau viết thành hình vuông, đều xoay theo 

chiều kim đồng hồ. Tầng thứ nhất là Thánh Quán Tự Tại Bồ Tát Thiên Chuyển Diệt Tội 

Đà La Ni, tầng thứ hai là Pháp Thân Duyên Sanh Kệ, tầng thứ ba là Đại Kim Cang Cát 

Tường Phật Nhãn Đà La  Ni,  tầng thứ tư là Nhất Thiết Như Lai Tùy Tâm  Đà La Ni,  và 

tầng ngoài cùng là Mạn Thù Thất Lợi Bồ Tát Ngũ Tự Đà La Ni. Xen vào giữa bốn góc 

của hình tượng Quán Thế  Âm  Bồ Tát, tức là  ở giữa tầng ba  và tầng tư là chủng tự của 

Kim Cang Ca Bồ Tát, Kim Cang Vũ Bồ Tát, Kim Cang Hỷ Bồ Tát, và Kim Cang Man 

Bồ Tát. 

538 Bản kinh này có tên gọi đầy đủ là Thiên Nhãn Thiên Tý Quán Thế Âm Bồ Tát Đà La 

Ni Thần Chú Kinh do ngài Trí Thông dịch vào đời Đường. Kinh này thường được coi là 

bản dịch khác của Thiên Thủ Thiên Nhãn Quán Thế Âm Bồ Tát Quảng Đại Viên Mãn Vô 

Ngại Đại Bi Tâm Đà La Ni  Kinh (do ngài Già Phạm Đạt Ma dịch). Ngoài ra, kinh này 

còn có  một bản dịch khác Thiên  Thủ Thiên Nhãn Quán Thế  Âm  Bồ Tát Mỗ Đà La Ni 

Thân Kinh (do ngài Bồ Đề Lưu Chí dịch  vào đời Đường). Hỷ Kiến Chi Phần Đại Diệu 

Thân Bảo Tràng Thiên Tý Thiên Nhãn Quán Tự Tại Bồ Tát Đại Bi Thân Đà La Ni (tức 

quyển 11 của bộ Thích Giáo Tối Thượng Thừa Mật Tạng Đà La Ni Tập)  là  một dị bản 

khác của bản dịch này. Trong Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng còn có những bản kinh liên 

quan đến chú Đại Bi như Kim Cang Đảnh Du Già Thiên Thủ Thiên Nhãn Quán Tự Tại 

Bồ Tát Tu Hành Nghi Quỹ Kinh (do ngài Bất Không dịch), Thiên Thủ Thiên Nhãn Quán 

Thế Âm Bồ Tát Trị Bệnh Hợp Dược Kinh (do ngài Già Phạm Đạt Ma dịch), Thiên Thủ 

Thiên Nhãn Quán Tự Tại Bồ Tát Quảng Đại Viên Mãn Vô Ngại Đại Bi Tâm Đà La Ni 

Chú Bổn (do ngài Kim Cang Trí dịch), Thế Tôn Thánh Giả Thiên Nhãn Thiên Thủ Thiên 

Túc Thiên Thiệt Thiên Tý Quán Tự Tại Bồ Đề Tát Đỏa Đát Phạ Quảng Đại Viên Mãn Vô 

Ngại Đại Bi Tâm Đà La Ni (mất tên người dịch), Thiên Thủ Thiên Nhãn Quán Thế Âm 

Bồ Tát Đại Bi Tâm Đà La Ni (do ngài Bất Không dịch), Thiên Quang Nhãn Quán Tự Tại 

Bồ Tát  Bí  Mật Pháp Kinh (do ngài Tam Muội Tô Phạ La dịch vào đời Đường), Đại Bi 

Tâm  Đà  La  Ni  Tu  Hành  Niệm  Lược  Nghi  (do  ngài  Bất  Không  dịch),  Thiên  Thủ  Quán 

Âm Tạo Thứ Đệ Pháp Nghi Quỹ (do ngài Thiện Vô Úy dịch vào đời Đường) v.v... 

539 Kinh này cũng do ngài Trí Thông dịch vào đời Đường (được đánh số 1038 và xếp vào 

tập 20 của Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh). Một bản dịch khác của kinh này là Quán 

Tự  Tại  Bồ  Tát  Thuyết  Phổ  Hiền  Đà  La  Ni  Kinh  (do  ngài  Bất  Không  dịch  vào  đời 

Đường). 

540 Kinh này có tên gọi đầy đủ là Phật Thuyết Nhất Thiết Như Lai Danh Hiệu Đà La Ni 

Kinh, do ngài Pháp Hiền dịch vào đời Tống. Kinh này khá ngắn. Trước tiên, Quán Thế 

Âm  Bồ Tát nêu  lên danh  hiệu của các đức Phật như:  Bảo Sư  Tử  Tự  Tại Như  Lai, Bảo 

Vân Như  Lai,  Bảo Trang Nghiêm Tạng Như Lai, Sư  Tử  Đại Vân Như Lai,  Vân Sư  Tử 

Như Lai, Tu Di Như Lai, Sư Tử Hống Như Lai, Sư Tử Lợi Như Lai, Phạm Âm Như Lai, 

Thiện Ái Như Lai, Liên Hoa Thượng Như Lai, Nhiên Đăng Như Lai, Liên Hoa Sanh Như 

Lai, Tốn Na La Như Lai, Trì Hoa Như Lai, Trì Bảo Như Lai, Pháp Sanh Như Lai, Nhật 

Quang Như Lai, Nhật Chiếu Như Lai, Nguyệt Quang Như Lai, Vô Lượng Tạng Như Lai, 

Vô Lượng Trang Nghiêm Tạng Như Lai, Vô Lượng Quang Như Lai, Liên Hoa Tạng Như 

Lai, Thiên Diệu Âm Như Lai, Câu Chỉ La Âm Như Lai. Rồi nói bài chú như sau:  “Đát nễ 



 tha: Tát đổ ra thi đế du nhạ na thiết đa tát hạ tát ra ni. Nhạ sá bà ra mạt cô trá lãng hất 

 rị đa. Đà ra ni sa hạ. Tát rị phạ, đát tha nga đa mẫu lý để đa. Đà ra ni sa hạ. A phạ lộ 

 kiết đế thuyết ra dã sa hạ. Tát rị phạ đát tha nga đô ô sắt nị sa. Đà ra ni sa hạ. Tát rị phạ 

 đát tha nga đa bà thỉ đa. Đạt rị ma tắc kiến đà. Đà ra ni sa hạ. Tát rị phạ đá tha nga đa 

 bà thỉ đa. Táp bát đa đà ra ni sa hạ. Bát nạp ma a bà nhĩ ca dã sa hạ. A sắt trá ma hạ bạt 

 dã đà ra ni sa hạ. Thuế đa phạ lan noa dã sa hạ. Tát rị phạ đát tha nga đa na ma đà ra ni 

 sa hạ. A thi đế bát nạp ma thiết nhĩ ca dã đát tha nga đa đà ra ni sa hạ. Bát nạp ma hạ 

 tất đa dã sa hạ. Tát rị phạ mãn đát ra đà ra ni sa hạ”. 

541 Bố tự pháp: Quán tưởng để đặt các chữ Phạn vào các vị trí tương ứng, chẳng hạn quán 

nơi tim  mình có  hoa sen,  bên trên có  vầng  mặt trăng  chồng  lên tầng  mặt trời,  từ chính 

giữa mặt trăng xuất hiện chữ Aum có màu trắng v.v... 

542 Tam tâm: tâm quá khứ, tâm hiện tại, tâm vị lai. 

543 Nguyên văn ghi là “mùa Thu năm Dân Quốc thứ 10 (1921)”, nhưng trong đoạn trên 

ghi là cô Quân Can mất vào năm Dân Quốc 15 (1926). Chắc chắn đây là lỗi ấn loát. Do 

vậy,  chúng  tôi  sửa  thành  năm  Dân  Quốc  20  cho  phù  hợp,  tuy  rất  có thể  là  ông  Thông 

Bạch trở về An Huy ngay trong năm ấy (tức năm Dân Quốc 15). 

544 Tứ Trí là do tám thức chuyển biến thành, chỉ có quả vị Phật mới trọn đủ Tứ Trí:  

1. Từ năm thức đầu (Nhãn, Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân, Thức) chuyển thành Thành Sở Tác Trí. 

2. Ý Thức chuyển thành Diệu Quán Sát Trí. 

3. Mạt Na Thức chuyển thành Bình Đẳng Tánh Trí. 

4. A Lại Da Thức chuyển thành Đại Viên Kính Trí. 

545 Theo Kim Cang Đảnh Du Già Lược Xuất Niệm Tụng Kinh, Tứ Nhiếp Bồ Tát biểu thị 

sự nhiếp thọ chúng sanh phát xuất từ trí lực vô tận của Như Lai, gồm:  

1. Kim Cang Câu (Vajrankusa): Lôi kéo, chiêu dụ chúng sanh hướng về Phật đạo. 

2.  Kim  Cang  Sách  (Vajravesa):  Trói  buộc,  giữ  yên  chúng  sanh  nơi  chánh  đạo,  không 

thoái chuyển. 

3. Kim Cang Tỏa (Vajrasphota): Giữ cho chúng sanh kiên định nơi pháp đã chứng, tiến 

hướng tăng tấn. 

4. Kim Cang Linh (Vajravesa): Chúng sanh an trụ nơi pháp, hoàn thành sự nghiệp, hoan 

hỷ, hớn hở. 

Nếu chiếu theo ý nghĩa của Hiển Giáo, bốn vị Bồ Tát này tương ứng với hạnh Tứ Nhiếp 

(Bố Thí, Ái Ngữ, Lợi Hành, Đồng Sự). 

546  Bát  Cúng  Dường  Kim  Cang  Bồ  Tát:  Gồm  có  Nội  Cúng  Dường  và  Ngoại  Cúng 

Dường.  Nội  Cúng  Dường  Bồ  Tát  biểu  thị  cho  những  Chánh  Định  Đức  do  Như  Lai  đã 

chứng được, từ trong chánh định Đại Nhật Như Lai (Tỳ Lô Giá Na Như Lai) lưu xuất ra 

bốn  vị  Nội  Cúng  Dường  Bồ  Tát:  Kim  Cang  Hỷ  (thân  cận  A  Súc  Như  Lai),  Kim  Cang 

Man (thân cận Bảo Sanh Như Lai), Kim Cang Ca (thân cận A Di Đà Như Lai), Kim Cang 

Vũ (thân cận  Bất Không Thành Tựu  Như  Lai).  Ngoại Cúng Dường do  bốn  vị Như Lai 

mỗi  vị  lưu  xuất  nhằm  cúng  dường  Đại  Nhật  Như  Lai,  tức  là  A  Súc  Như  Lai  lưu  xuất 

Hương Cúng Dường Bồ Tát, Bảo Sanh Như Lai lưu xuất Hoa Cúng Dường Bồ Tát, A Di 

Đà  Như  Lai  lưu  xuất  Đăng  Cúng  Dường  Bồ  Tát,  Bất  Không  Thành  Tựu  lưu  xuất  Đồ 

Hương Bồ Tát. 

547 Trong sách Bát Thức Quy Củ Trực Giải, tổ Ngẫu Ích đã giảng câu này như sau:  “Thức 

 này có nhiều tên gọi. Tên thứ nhất là A Lại Da Thức, do nó bị thức thứ bảy chấp là Ngã. 

 Cái tên gọi này mãi cho đến khi chứng được Bất Động Địa thì mới vĩnh viễn khuất phục 



 Ngã Chấp,  bỏ được danh xưng này.  Tên thứ hai  là  Dị Thục Thức.  Do thiện nghiệp,  ác 

 nghiệp, vô lậu nghiệp [được chứa trong thức ấy] khi chín muồi sẽ chiêu cảm lấy quả báo. 

 Tên gọi này mãi cho đến khi viên mãn Phật quả nơi đạo Kim Cang rồi mới bỏ được. Tên 

 thứ ba là Nhất Thiết Chủng Thức, được sử dụng cho các địa vị phàm thánh xét về nhân 

 lẫn quả, mãi cho đến khi thành Phật rồi thì nó mới chỉ gìn giữ những hạt giống thiện vô 

 lậu” . 

548 Nguyên văn:  “Kim Cang nãi mộc cương chi thần”.  Từ ngữ  “mộc cương”  xuất phát từ 

một câu trong Hán Thư:  “Châu Xương, mộc cương nhân dã”.  Nhan Sư Cổ chú giải:  “Ý 

 nói người tánh chất cứng cỏi như gỗ đá vậy” . Từ đó, từ ngữ  “mộc cương”  dùng để chỉ 

người  tánh  tình  chất  trực,  cứng  cỏi,  đôi  khi  cũng  dùng  để  chỉ  người  cứng  cỏi  đến  mức 

ngoan cố. Trong các trước tác trước đó, do không xét kỹ, ông Đinh Phước Bảo đã hiểu 

lầm chữ Kim Cang trong tựa đề kinh Kim Cang chính là thần Kim Cang hộ pháp thay vì 

Kim Cang  là  một chất cứng rắn không có gì có thể phá  hoại được  nó.  Khi  bị phê  bình, 

thay vì phục thiện sửa sang, qua tác phẩm Phật Học Chỉ Nam, ông Đinh lại dẫn lời của 

Ông Đàm Khê để lấp liếm sự thiếu sót của mình, chứ không chịu thừa nhận sai sót, cho 

nên mới bị ông Lưu Khế Tịnh chê trách. 

549 Xử (Vajra) gọi đủ là Kim Cang Xử (đôi khi thường được dịch là “chày Kim Cang”), 

vốn  là  vũ  khí  của  Đế  Thích  làm  bằng  chất  Kim  Cang,  không  loài  nào  đương  cự  được. 

Kim  Cang  cứng  rắn  nhất,  không  gì  có  thể  phá  hủy  hay  tiêu  hủy  được.  Kim  Cang  Xử 

thường bị người Tây Phương dịch thành “lưỡi tầm sét” (thunderbolt), khiến cho ý nghĩa 

sâu thẳm của Kim Cang Xử bị hiểu sai lệch khá nhiều! 

550 Vườn Tiêu Dao vốn là Thượng Uyển của vua Hậu Tần (Diêu Trành và Diêu Hưng), 

về sau được dành riêng cho ngài Cưu Ma La Thập ở để dịch kinh. 

551 Thanh Chỉ là một loại cỏ thơm, lá xanh non, có lông mịn, nở hoa màu trắng vào mùa 

Hạ,  quả có hình thon tròn,  thuộc họ Đương Quy, củ có thể dùng để  làm thuốc,  thường 

được chia thành nhiều loại như Hưng An Chỉ, Xuyên Bạch Chỉ, Hàng Bạch Chỉ v.v... 

552 Mộc Xích (còn gọi là Thủ Xích hay chỉ gọi gọn là Xích) là một khối gỗ nhỏ từ hai đến 

ba tấc, để trơn hoặc sơn đỏ, trên lưng khắc ba chữ Án Á Hồng. Trước khi tuyên pháp ngữ 

trong giảng tòa hay trong các pháp hội, vị chủ sám sẽ dùng Xích đập xuống bàn, tạo sự 

chú ý. Đôi khi trong các pháp hội, vị Sám Chủ còn dùng Xích để vỗ xuống bàn nhằm tạo 

hiệu lệnh cho các kinh sư hòa tiếng chuyển giọng khi đổi sang một thể điệu tán tụng mới. 

553 Quyển vàng trục đỏ (hoàng quyển xích trục) là thuật ngữ để chỉ kinh Phật. Do thời cổ, 

kinh thường được  in trên giấy  vàng (do tẩm  hóa  chất  nên có  màu  vàng,  thường  là chất 

hoàng liên, để ngừa mối mọt) dài, cuộn thành quyển, chứ không xếp thành sách như sau 

này. Hai đầu tờ giấy lớn ấy phải gắn trục bằng gỗ sơn đỏ (vừa để trang trí, vừa dễ thấy để 

người đọc nắm hai trục từ từ mở ra, không làm rách kinh). 

Vạch  cân  (định  bàn  tinh):  Những  vạch  khắc  trên  đòn  cân  để  người  dùng  cân  biết  được 

trọng lượng của vật đem cân. 

554  Thanh  Long  Sớ  Sao  chính  là  tác  phẩm  chú  giải  kinh  Kim  Cang  của  ngài  Đức  Sơn 

Tuyên  Giám.  Sư  tinh  thông  kinh  tạng,  thường  giảng  kinh  Kim  Cang  nên  mới  viết  bộ 

Thanh  Long  Sớ  Sao  (một  trăm  quyển),  nổi  danh  lừng  lẫy  thuở  ấy,  đến  nỗi  người  ta 

thường gọi Sư là Châu Kim Cang (do họ ngoài đời của Sư là Châu). Nghe nói Thiền gia 

phương Nam chủ trương  “chẳng lập  văn tự, kiến tánh trực chỉ”,  Sư cảm thấy bất bình, 

cho  là  lũ cuồng  ma ở phương Nam  hoại  loạn Phật pháp,  quyết đến cật vấn  nhằm khuất 

phục họ, bèn gánh Thanh Long Sớ Sao rời đất Thục. Vừa mới đến Phong Dương thì gặp 



bà  bán  bánh,  được  điểm  hóa,  Sư  mới  dứt  cuồng  tâm,  dốc  lòng  theo  học  với  ngài  Long 

Đàm thiền sư. Khi đã liễu ngộ, bèn đối trước Phật điện, đốt sạch bộ Thanh Long Sớ Sao. 

555 Tức du tăng, do những vị ấy thường du hóa, không ở nơi nào nhất định, giống như 

mây trôi nước chảy tùy duyên tự tại nên gọi là Vân Thủy Tăng. 

556 Nguyên văn “bình đỉnh quan”, còn gọi là “bình thiên quan”, hoặc “thông thiên quan”, 

là một loại mão, thường gọi chung là Miện. Theo thiên Dư Phục Chí trong Hậu Hán Thư 

thì:   “Mũ  miện  đều  rộng  bảy  tấc,  cao  một  thước  hai  tấc.  Đằng  trước  tròn,  đằng  sau 

 vuông, lót bên trong bằng vải màu đỏ và xanh, phía trên phủ bằng vải đen. [Mũ miện của 

 hoàng đế]  kết bạch ngọc làm 12 tua rủ xuống, [những tua  ở] phía trước  [dài] bốn tấc, 

 [những  tua  ngọc  ở] phía  sau ba tấc.  Dùng lụa màu kết làm giải  buộc mão.  Tam  công, 

 chư  hầu  dùng  thanh  ngọc  để  kết  thành  bảy  tua,  khanh  đại  phu  năm  tua  kết  bằng  hắc 

 ngọc,  nhưng mũ các quan chỉ có tua  đằng trước,  không có tua  đằng sau.  Bên  cạnh kết 

 thêm hoa bằng sợi bông màu  vàng.  Khi tế trời  đất, tế tổ  tiên, hoặc hành lễ trong minh 

 đường mới đội mão này” . Từ đời Tần trở đi, chỉ riêng hoàng đế mới đội miện giống như 

thời cổ, các quan, hoàng hậu, quý phi, nữ quan vẫn đội miện nhưng phần trên thay vì để 

thẳng như của vua thường bẻ cong xuống, chiều cao thấp hơn, màu sắc thay đổi tùy theo 

chức quan, chất liệu vải phủ cũng thay đổi thành gấm, lụa, the v.v... gắn thêm những vật 

trang trí như chim phụng (nhất là mão của hoàng hậu, thường gọi là “phụng quan”), hoa 

lá bằng vàng, bằng ngọc lấp lánh khiến cho người ta vừa thoạt nhìn không thể nhận ra đó 

là miện. 

557 Phù sứ: Sứ giả cầm lệnh phù. 

558 Trường Thủy Tử Duệ là người Bắc Tống, quê ở Thiệu Hưng, Tú Châu (nay thuộc tỉnh 

Chiết  Giang).  Thoạt  đầu  Sư  theo  học  kinh  Lăng  Nghiêm  với  ngài  Hồng  Hải,  sau  theo 

ngài Huệ  Giác,  đổ công nghiên cứu tông chỉ Hoa Nghiêm,  trụ tại Trường Thủy (nay  là 

Sản  Thủy,  tỉnh  Thiểm  Tây),  nên  thường  được  gọi  là  Trường  Thủy  Tử  Duệ.  Học trò  cả 

ngàn người, được coi là nhân vật bậc nhất trong tông Hoa Nghiêm thời Tống. Ngài còn 

để  lại  tác  phẩm  Lăng  Nghiêm  Kinh  Sớ  (thường  gọi  là  Trường  Thủy  Sớ)  là  một  trước 

thuật trọng yếu của tông Hoa Nghiêm. 

559 Mộc Hoạn: Còn gọi là Vô Hoạn. Thông thường, Mộc Hoạn Tử được coi là hạt của cây 

Bồ Đề, nhưng một số tự điển như Phật Quang Sơn Phật Học Từ Điển và Phật Học Đại Từ 

Điển của Đinh Phước Bảo chỉ nói chung chung: Mộc Hoạn là loại cây thân cao hơn một 

trượng, đầu mùa Hạ nở hoa nhỏ màu vàng, kết trái, khi khô trái nứt làm ba, bên trong có 

hạt  giống  như  hạt  châu  màu  đen,  thường  dùng  kết  thành  chuỗi  để  niệm  Phật.  Từ  điển 

Đinh Phước Bảo giải thích thêm Mộc Hoạn Tử là hạt cây Aristkaksa, và nói hạt cây này 

có tánh trừ quỷ, nên gọi là Vô Hoạn. Ông Đinh dẫn kinh Thiên Thủ Hợp Dược như sau: 

 “Nếu có hành nhân muốn hàng phục các đại  lực quỷ thì  lấy gỗ cây A Sắt  Ca Sài,  tụng 

 chú  vào  đó  hai  mươi  mốt  biến,  đốt  trong  lửa”.   Theo  Bản  Thảo  Cương  Mục  thì  có  bảy 

loại  Mộc Hoạn Tử  khác  nhau: Hoàn,  Mộc Hoạn  Tử, Cấm  Lâu,  Phi Châu Tử, Du Châu 

Tử, Bồ Đề Tử và Quỷ Kiến Sầu. 

560 Trong Quan Thoại, 卌 có âm là sé trong khi 薛 có âm là xie, gần tương tự nhau nên 

dùng chữ 薛 để hình dung cách đọc chữ 卌. 

561 Nguyên văn  “thuộc khoáng thứ”  (lúc lâm chung).  “Thuộc Khoáng”  là một nghi thức 

trong tang  ma của Hán tộc thời  cổ. Khi  người  bệnh sắp  mất,  người  nhà đem sợi tơ hãy 

còn mới (thường gọi là Khoáng) đặt trước mũi để xem khi nào sợi tơ không còn động đậy 



thì biết là người ấy đã chết. Do vậy, chữ Thuộc Khoáng thường được dùng để chỉ lúc lâm 

chung,  như  sách Lễ  Ký, thiên Táng Đại  Ký  chép:  “Thuộc  Khoáng dĩ  hề tuyệt khí”  (đặt 

sợi tơ để chờ lúc tắt hơi). Trịnh Huyền chú giải:  “Khoáng, nay chính là sợi tơ còn mới, dễ 

 bị lay động, đem đặt trước mũi, để thăm dò” . 

562 Bác Sĩ là một chức quan dành cho những người tinh thông một môn học nào đó, nhất 

là những người chuyên nghiên cứu một bộ kinh điển Nho gia. Thời Hán, lập ra chức Ngũ 

Kinh Bác Sĩ là những người thông thạo toàn bộ Ngũ Kinh của Nho Gia. Dần dần đối với 

các ngành khác, đều có các chức quan được coi là chuyên gia của một môn học ấy, chẳng 

hạn như thời Đường có Thái Học Bác Sĩ, Thái Y Bác Sĩ, Luật Học Bác Sĩ v.v... Những vị 

này đảm nhiệm vai trò dạy học là chính. Dần dần chữ Bác Sĩ bị dân gian lạm dụng để chỉ 

những  người thông thạo, sành  sõi  bất cứ thứ nào đó, như Trà Bác Sĩ  là  người sành trà, 

giỏi chọn trà, khéo pha trà. Đến  nỗi sau  này,  vào đời Minh, các anh  bồi ở tiệm trà  đều 

được gọi Trà Bác Sĩ tuy họ chỉ biết bưng bê, dọn dẹp, hầu hạ khách uống trà. 

563 Nguyên văn “khanh”. Thoạt đầu, Khanh vốn thường được dùng để chỉ sáu vị quan lớn 

đầu triều tức Thiên Quan Trủng Tể (Thượng Thư bộ Lại), Địa Quan Tư Đồ, Xuân Quan 

Tư Bá, Hạ Quan Tư Mã, Thu Quan Tư Khấu, Đông Quan Tư Không. Từ đời Bắc Ngụy 

trở  đi,  dưới  các  vị  này  (gọi  là  Chánh  Khanh)  còn  đặt  thêm  chức  phụ  tá  gọi  là  Thiếu 

Khanh.  Quan của các  chư  hầu thì gọi  là  Khanh  Đại Phu.  Từ  thời Đường, các  quan  lớn 

thường được gọi chung là Khanh nên chúng tôi không dám đoan chắc Khanh ở đây chỉ 

chức quan nào. 

564 Đây là lời chú thích ý nghĩa của chữ Nhập (hai mươi) trong nguyên văn lời ca tụng: 

“Kỳ Hoàn gia điệp, nhập tải thưởng công”. 

565 Nguyên văn “tú tòa” là tòa (ghế cao) phủ khăn bằng gấm thêu. 

566 Trong lời ca tụng, cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh đã viết như sau: “Hồng Chánh ngẫu đồng tánh 

 danh, toại sử hồng ly ngư võng”  (Sư Thích Hồng Chánh ngẫu nhiên có cùng họ tên với 

Thường Hồng Chánh, nên khiến cho chim hồng mắc lưới cá).  “Hồng ly ngư võng”  vốn là 

một thành  ngữ dựa theo  ý  hai  câu thơ trong  bài  Tân Đài  của  Kinh Thi:   “Ngư võng  chi 

 thiết, hồng tắc ly chi” . Sách Thuyết Văn Giải Tự giảng:  “Hồng là chim hồng, ly là vướng 

 mắc” ,  ý  nói:   “Giăng  lưới  để  bắt  cá,  nào  ngờ  chim  hồng  vướng  lưới”.   Do  vậy,  từ  ngữ 

 “hồng ly ngư võng”  hoặc  “ngư võng hồng ly”  được dùng để chỉ sự xảy ra bất ngờ ngoài 

dự liệu. Do thời cổ, những chữ đồng âm thường dùng theo lối giả tá, nên cư sĩ Hứa Chỉ 

Tịnh mới nói chữ Ly (离: xa lìa) phải được hiểu là chữ Lệ (麗: dính bám, vướng mắc) do 

thời cổ, hai chữ này đọc giống nhau nên thường được dùng lẫn lộn. 

567 Đây là lời giải thích cho ý nghĩa chữ Tạp trong câu nói của thầy tướng:  “Sư niên chỉ 

 tạp nhất”  (Sư chỉ sống được ba mươi mốt tuổi). 

568 Ý Dĩ (tên khoa học là Coix lacryma-jobi) chính là hạt Bo Bo, còn được gọi là Ý Nhân, 

Bạch Ý Nhân, Ý Mễ, là một loại thảo mộc thuộc họ Ý Dĩ. Rễ và hạt thường dùng để làm 

thuốc. Đông Y cho rằng hạt Ý Dĩ tánh hơi hàn, vị ngọt, có tác dụng thanh nhiệt, lợi thấp, 

kiện tỳ, chủ trị các căn bệnh thủy thũng, tê chân, phong thấp, tiêu chảy, đau ruột v.v... Do 

vậy, hạt Ý Dĩ thường được cho vào Sâm Bổ Lượng để giải nhiệt trong mùa hè. 

569 Khai là cho phép, Giá là ngăn cấm. Khai tức là những điều được ngăn cấm, nhưng cho 

phép làm trong một số điều kiện nào đó. Chẳng hạn, giới luật cấm uống rượu, nhưng nếu 

vì bịnh tật phải dùng thuốc có chất rượu, thì phải bạch với chúng Tăng để xin phép dùng. 

Khi hết bệnh, không được dùng nữa. Giá là những điều kiện quy định để ngăn ngừa sự 

tùy tiện phá giới viện cớ giới ấy đã được “khai”. 



570 Khổng Mục là chức nha lại giữ văn thư cho các quan chức cao cấp, có nhiệm vụ quản 

lý sổ sách, án từ, phân phái công sai v.v... được lập ra từ đời Đường. Theo Tư Trị Thông 

Giám, danh từ Khổng Mục có nghĩa  là từ chuyện to tát đến chuyện  vặt vãnh trong nha 

môn đều do chức vụ này quản thủ nên mới gọi là Khổng Mục. Đến đời Thanh, trong Hàn 

Lâm Viện lập ra chức Khổng Mục nhằm xử lý những việc lặt vặt hằng ngày. 

571 Châu Vũ Đế (543-578) thuộc sắc dân Tiên Ty, tên thật là Vũ Văn Ung,  là hoàng đế 

thứ ba của nhà Bắc Châu thời Nam Bắc Triều, vốn là con trai thứ tư của quyền thần Vũ 

Văn  Thái  nhà  Tây  Ngụy.  Năm  Vũ  Thành  thứ  2  (560),  quyền  thần  Vũ  Văn  Hộ  hạ  độc 

Châu Minh  Đế (Vũ  Văn Dục), tôn Lỗ Quốc Công Đại Tư  Không Vũ Văn Ung  lên  làm 

vua. Vũ Văn Ung tích cực Hán hóa dân tộc Tiên Ty, đam mê quyền lực, thích gây chiến 

mở  rộng  lãnh  thổ,  thường  đánh  nhau  với  dân  Đột  Quyết.  Nhằm  tích  cực  vơ  vét  tài  sản 

trong nước để phục vụ chiến tranh, ông ta chủ trương hủy diệt Phật giáo, tịch thâu chùa 

chiền, đoạt ruộng đất, bắt Tăng Ni hoàn tục để có thêm lính và sanh con đẻ cái cho dân số 

đông thêm. 

572 Bạch Khởi (?-257 trước Công Nguyên), còn gọi là Công Tôn Khởi, là một danh tướng 

của nước Tần thời Chiến Quốc. Nổi danh với tài thao lược và hiếu sát đến nỗi người thời 

ấy gọi Bạch Khởi là “nhân đồ” (gã đồ tể giết người). Thành tích đẫm máu nhất của Bạch 

Khởi là trong trận chiến Trường Bình (vào năm 260 trước Công Nguyên), Tần và Triệu 

đánh nhau, Triệu Quát thiếu lương tan vỡ. Bạch Khởi bắt được hơn 40 vạn quân Triệu. 

Sợ khó thể quản thúc quân Triệu, Bạch Khởi ngầm hạ lệnh đãi cho quân Triệu ăn uống 

say sưa, rồi đêm ấy, quân Tần cứ thấy ai đầu không quấn khăn trắng là chém, hơn 40 vạn 

quân  Triệu  trong  một  đêm  chỉ  còn  240  tên  lính  thoát  chết.  Sử  đương  thời  chép:   “Máu 

 chảy vang tiếng tong  tong  nghe rõ mồn một, nước của dòng Dương Cốc biến thành  đỏ 

 thẫm, đến nay còn gọi là Đan Thủy” . Bạch Khởi lại sai chặt lấy đầu quân Triệu xếp thành 

núi Đầu Lâu, dựng một ngôi đài trên đó gọi là Bạch Khởi Đài. 

573 Biểu huynh: Anh họ bên ngoại. Ở Trung Hoa mãi cho đến đời Thanh, vẫn còn giữ hủ 

tục cho anh em bên ngoại được lấy nhau. Tức là con cô con cậu và con dì con già được 

lấy nhau. 

574 Phong tử: Người giữ nhiệm vụ đốt lửa báo động tại các trạm canh khi có địch quân tấn 

công. 

575 Đảng Hạng (Tangut, còn gọi là Đường Ngột) là một sắc dân du mục sống ở Tây Bắc 

Trung Hoa, thường được coi là một nhánh của người Khương (theo các nhà nghiên cứu, 

chữ  Khương  thường  được  người  Hán  thời  Cổ  dùng  để  phiếm  chỉ  các  sắc  dân  pha  trộn 

giữa người Tây Tạng, người Hán và Miêu, con cháu các vương quốc thuộc tộc Tam Miêu 

thời cổ bị vua Đại Vũ diệt quốc). Người Đảng Hạng sống chủ yếu tại Tứ Xuyên. Vào thời 

Đường,  do  bị  người  Thổ  Phiên  (Tây  Tạng)  truy  bức,  họ  phải  di  cư  đến  Ninh  Hạ,  Cam 

Túc, Thiểm Tây. Trong tám bộ tộc di cư này, bộ tộc hùng mạnh nhất là bộ tộc Thác Bạt. 

Thủ lãnh Thác Bạt Tư Cung từng giữ chức Định Nạn Quân Tiết Độ Sứ và được ban quốc 

tánh là Lý. Dòng họ Thác Bạt đổi thành họ Lý kể từ đây. Đầu đời Tống, Lý Kế Thiên tự 

lập, xưng đế,  lập ra  nhà Tây Hạ, tồn tại 200 năm cho đến khi bị nhà Nguyên của Mông 

Cổ diệt vong. Tuy vậy, Lý Nguyên Hạo (cháu nội của Lý Kế Thiên) đề cao tinh thần dân 

tộc, chống lại sự Hán hóa nên đã đổi họ thành Ngôi Danh, sáng chế một loại văn tự dùng 

riêng cho người Tây Hạ gọi là Tây Hạ Văn, tận lực phát huy truyền thống văn hóa riêng 

biệt của Tây Hạ, nhưng con cháu Nguyên Hạo vẫn giữ họ Lý.  Có thuyết cho rằng danh 



xưng Tangut  là do người Mông  Cổ đọc trại chữ  Đảng  Hạng  mà ra. Sấm  Vương  Lý Tự 

Thành (người lật đổ nhà Minh) chính là hậu duệ của Lý Kế Thiên. 

576 Tường sanh: Thời cổ, những trường quốc lập ở  huyện,  phủ,  quận đều gọi  là Tường 

(庠). Theo quy chế đời Minh - Thanh, học sinh từ các nơi trúng tuyển vào học trường ấy 

đều gọi là Tường Sanh. Đôi khi, người đậu Tú Tài cũng được gọi là Tường Sanh hoặc Ấp 

Tường Sanh. Khi viết văn thư trình lên quan, những người đã đậu Tú Tài cũng thường tự 

xưng là Tường Sanh. 

577 Thái Học (còn gọi là Quốc Tử Học, Quốc Tử Giám) chính là trường đại học thời cổ, 

được  lập  ra  dưới  thời  Tây  Châu  ở  kinh  đô.  Vị  quan  đảm  nhiệm  chức  vụ  dạy  học  tại 

trường Thái Học gọi  là Thái Học Bác Sĩ.  Những vị  này thường  xuất thân từ Ngũ  Kinh 

Bác Sĩ, tức là những vị thông thạo Ngũ Kinh của Nho Gia. Những người được tuyển vào 

học trường Thái Học phải đỗ kỳ thi do quan Thái Thường khảo hạch. 

578 Hán Vương Lượng tên thật là Dương Lượng (575-605), tự là Đức Chương, còn có tên 

là  Kiệt,  là con thứ  năm của Tùy Văn Đế (Dương Kiên). Ông được  cha phong  làm Hán 

Vương vào năm Khai Hoàng thứ 5 (581), tước phong đến Thượng Trụ Quốc, Hữu Vệ Đại 

Tướng Quân, cai quản Tinh  Châu,  rất được Tùy  Văn Đế thương  yêu.  Khi Tùy Văn Đế 

băng, Tùy Dạng Đế (Dương Quảng) lên ngôi, sai Xa Kỵ Tướng Quân Khuất Đột Thông 

ép Dương Lượng về triều, giải giao binh quyền. Biết anh có lòng nghi kỵ, Dương Lượng 

bèn dấy binh làm phản. 

579 Cao Ly nói ở đây chính là xứ Cao Cú Ly (Cao Câu Ly - Koguryo), một vương quốc cổ 

thời Tam Quốc ở Đại Hàn. Năm Khai Hoàng 18 (598), Anh Dương Vương xứ Cao Câu 

Ly là Cao Nguyên đem kỵ binh tấn công Liêu Tây, bị tổng quản Doanh Châu đánh lui. 

Tùy Văn Đế bèn sai Hán Vương Dương Lượng,  Vương Thế Tích và Châu La Hầu đem 

30 vạn quân sang đánh Cao Cú Ly,  nhưng gặp phải mưa dầm lâu ngày, quân sĩ bị bệnh 

dịch chết rất nhiều, đành phải rút về. 

580 Thâu thạch là một loại đá có lẫn chất đồng thau, rất cứng chắc. Chữ này cũng dùng để 

chỉ  một  hợp  kim  đồng  thau  được  chế  bằng  đồng  nấu  lẫn  với  Lô  Cam  Thạch  (Lô  Cam 

Thạch là cách người Hoa dịch chữ Calamine. Calamine có chứa hai chất carbonate kẽm 

(ZnCO3) và silicate kẽm - Zn4Si2O7. Ngoài ra còn có một lượng nhỏ những chất khác như 

oxyde sắt, manganese, đồng, cadmium v.v.... 

581 Đây là cuộc biến loạn kéo dài suốt 8 năm từ năm 755 cho đến 763. Loạn quân do An 

Lộc Sơn và bộ tướng là Sử Tư Minh cầm đầu nên thường được gọi là “An Sử chi loạn”. 

Do chính sách sai lầm, Đường Huyền Tông lập ra mười binh trấn ở biên cương, giao toàn 

quyền cho Tiết Độ Sứ và Kinh Lược Sứ nắm giữ. Đã thế, ở một số vùng, Tiết Độ Sứ lại 

còn kiêm nhiệm luôn các chức vụ hành chánh như Án Sát Sứ, An Phủ Sứ, Chi Độ Sứ, tức 

là Tiết Độ Sứ trở thành  một lãnh chúa  lớn cả  vùng.  Đồng thời, vua còn cho rằng đã có 

các binh trấn bảo vệ bên ngoài, không cần phải có binh lực mạnh mẽ ở trong, nên quân 

đội trung ương rất yếu kém. Do sợ các quan người Hán quyền to chức trọng sẽ cướp ngôi, 

vua trọng dụng những người Hồ, hoặc gốc Hồ, giao trọng quyền trấn giữ các binh trấn vì 

tin rằng họ sẽ một dạ trung thành với chánh quyền trung ương. Vua tin dùng An Lộc Sơn 

đến nỗi cho ông ta kiêm nhiệm Tiết Độ Sứ cả ba trấn Bình Lô, Phạm Dương và Hà Đông, 

nắm tới gần 15 vạn quân, trong khi binh lực cả nước chỉ có 50 vạn, riêng lính của hoàng 

đế chỉ có 13 vạn. Vua lại lười nhác, chỉ lo hưởng lạc, triều chánh nằm hoàn toàn trong tay 

bọn tham quan như Lý Lâm Phủ, Dương Quốc Trung v.v... Do thấy nhà Đường quá suy 

bại,  An  Lộc  Sơn  nảy  lòng  muốn  chiếm  đoạt  ngai  vàng  bèn  liên  minh  với  các  sắc  tộc 



Đồng La,  Hề,  Khiết Đan,  Thất Vỹ, Đột Quyết v.v... nổi  loạn tại  Kế Thành (nay  là Bắc 

Kinh)  vào  năm  Thiên  Bảo  14  (755),  lấy  cớ  thanh  lý  Đường  thất,  trừ  gian  thần  Dương 

Quốc Trung. Quân Đường không giao chiến đã lâu, thua trận thảm hại, vua tôi phải chạy 

vào đất Thục  lánh nạn.  Đến Mã Ngôi Pha,  quân  lính không chịu chiến đấu.  Để xoa dịu 

lòng  quân,  Đường  Huyền  Tông  phải  xử  tử  Dương  Quốc  Trung  và  buộc  ái  phi  Dương 

Thái Chân (Dương Quý Phi,  là em gái  của  Dương  Quốc Trung)  thắt cổ chết.  Đến  năm 

Chí Đức thứ 2 (757), con trai An Lộc Sơn là An Khánh Tự giết cha đoạt ngôi, xưng đế, 

sai Sử Tư Minh quay về giữ Phạm Dương. Sau đấy, An Khánh Tự bị quân Đường đánh 

bại, phải chạy về Phạm Dương. Thấy các sắc tộc Khiết Đan và Đồng La quy phục Sử Tư 

Minh, An Khánh Tự ngầm mưu sát Sử Tư Minh. Sử Tư Minh bèn đầu hàng nhà Đường, 

được phong là Quy Nghĩa Vương, đem quân tiễu trừ An Khánh Tự; nhờ đó, quân Đường 

mới dần dần dẹp tan được cơn biến loạn này. 

582  Đây  là  tám  vị  Kim  Cang  thường  được  phụng  thỉnh  lễ  bái  trước  khi  tụng  kinh  Kim 

Cang: Thanh Trừ Tai Kim Cang, Tích Độc Kim Cang, Hoàng Tùy Cầu Kim Cang, Bạch 

Tịnh  Thủy  Kim  Cang,  Xích  Thanh  Kim  Cang,  Định  Trừ  Tai  Kim  Cang,  Tử  Hiền  Kim 

Cang  và Đại Thần  Kim  Cang. Ngoài ra, còn có bốn  vị  Kim Cang Bồ Tát thường được 

phụng thỉnh là Kim Cang Quyền Bồ Tát, Kim Cang Sách Bồ Tát, Kim Cang Ái Bồ Tát và 

Kim Cang Ngữ Bồ Tát (bốn vị này tiêu biểu cho lực dụng của Tứ Phương Phật trong Mật 

giáo). 

583 Lý Đồng Tiệp (?-829) là con trai của Hoành Hải Tiết Độ Sứ Lý Toàn Lược. Khi Toàn 

Lược chết, Lý Đồng Tiệp tự cử mình làm người kế nhiệm, sai em là Lý Đồng Chí và Lý 

Đồng Tốn vào triều xin được sách phong. Nhưng Đường Văn Tông lại sai Ô Trọng Dận 

làm  Hoành  Hải  Tiết  Độ  Sứ,  đổi  Lý  Đồng  Tiệp  làm  Tiết  Độ  Sứ  Duyện  Châu.  Lý  Đồng 

Tiệp bèn kháng chỉ, nên mới bị nhà Đường sai Vương Trí Hưng, Vương Diên Tấu và Lý 

Hựu đánh dẹp. 

584 Hỏa tốt: Lính có nhiệm vụ lo đốt đuốc, chuẩn bị tên lửa, cũng như các chất dễ cháy 

dùng để tấn công thành. 

585 Kim là một vương triều ở Bắc Trung Hoa do bộ tộc Hoàn Nhan (Wanyan) của người 

Nữ Chân (Jurchen, tổ tiên nhà Thanh sau  này)  sáng  lập,  tồn tại từ năm 1115 đến 1234. 

Vua khai quốc là Hoàn Nhan A Cốt Đả (Wanyan Aguda). Vốn bị nhà Liêu thống trị và 

đàn  áp,  người  Nữ  Chân  dưới  sự  lãnh  đạo  của  A  Cốt  Đả  đã  liên  tục  phản  kháng,  khôn 

khéo  liên  kết  với  nhà  Tống  và  cuối  cùng  chiếm  được  toàn  quyền  cai  quản  vùng  Liêu 

Đông. Sau khi A Cốt Đả mất, em trai A Cốt Đả là Hoàn Nhan Ngô Khất Mại (Wanyan 

Wuqimai) nối ngôi đã diệt được nhà Liêu, buộc nhà Tống phải xưng thần với nhà Kim và 

triều cống mỗi năm cả 200,000 quan tiền, 300 ngàn tấm lụa. Cuối cùng nhà Kim bị Mông 

Cổ diệt quốc vào năm Thiên Hưng thứ ba (1234) dưới đời vua Kim Ai Tông. Sau này, Nỗ 

Nhĩ Cáp Xích (Nurhachi) thống nhất 13 bộ tộc Nữ Chân, thành lập nhà Hậu Kim (1616-

1636). Con trai Nỗ Nhĩ Cáp Xích là Hoàng Thái Cực đổi tên dân tộc Nữ Chân thành Mãn 

Châu vào năm 1635 và đổi quốc hiệu Hậu Kim thành Đại Thanh vào năm sau. 

586 Châu Thử (742-784) là vũ tướng đời Đường, quê ở Bình Xương, U Châu (nay thuộc 

huyện Xương Bình, Bắc  Kinh). Châu Thử và em là Châu Thao đều là bộ tướng của Lô 

Long Tiết Độ Sứ Lý Hoài Tiên. Khi Lý Hoài Tiên chết, Châu Hy Thái kế nhiệm làm Tiết 

Độ  Sứ  càng  đặc  biệt tín  nhiệm  Châu  Thử.  Khi  Châu  Hy  Thái  bị  thủ  hạ  mưu  sát,  Châu 

Thao được đề cử làm Tiết Độ Sứ, sai anh về kinh chầu vua vào năm Đại Lịch thứ 9 (774). 

Do thời đó, các Tiết Độ Sứ không về chầu vua, nên vua nghi kỵ, giữ lại kinh đô, nói thác 



là để làm cố vấn,  nhưng Châu Thử chỉ có hư vị. Bất ngờ,  năm Kiến Trung thứ 3 (782), 

Châu  Thao  phản  Đường,  Châu  Thử  bị  nghi  ngờ,  cấm  rời  khởi  kinh  đô.  Năm  sau,  cuộc 

biến loạn ở Kính Nguyên nổ ra, Đường Đức Tông phải chạy vào Phụng Thiên (nay thuộc 

Càn Huyện, tỉnh Thiểm Tây) lánh nạn. Châu Thử thừa cơ nắm binh quyền, xưng là Ngự 

Sử. Sau đó, loạn quân đưa Châu Thử lên làm vua, đặt quốc hiệu là Tần, lấy niên hiệu là 

Ứng Thiên, rồi đổi quốc hiệu thành Hán, liên kết với Châu Thao. Về sau, Châu Thử bị Lý 

Thịnh đánh bại, phải chạy sang Kính Châu nương náu, nhưng Kính Châu Tiết Độ Sứ là 

Điền Hy Giám đóng chặt cửa thành không tiếp, lại phải chạy sang Mã Quan tính nương 

náu với Hạ Hầu Anh là Thứ Sử đất Bành Nguyên, nhưng họ Hạ không dung, phải chạy 

tiếp. Cuối cùng, Châu Thử bị bộ tướng là Lương Đình Phân bắn tên té ngựa, sau đấy bị 

Hàn Mân giết chết, chặt đầu gởi về Lương Châu, xin hàng nhà Đường. 

587 Phương Lạp (?-1121) là người huyện Hấp, tỉnh An Huy, là lãnh tụ nông dân dấy loạn. 

Phương Lạp xuất thân là bần cố nông, tánh tình hảo sảng, khéo biết thu phục lòng người, 

lại mạnh khỏe, giỏi võ, lắm tài vặt, hắn gia nhập Ma Ni Giáo (Minh Giáo, có thuyết nói 

Phương Lạp đã trở thành giáo chủ đạo này) để lợi dụng tín đồ làm loạn. Năm Tuyên Hòa 

thứ 2 (1120), họ Phương triệu tập giáo chúng khởi nghĩa tại thôn Thất Hiền, huyện Hấp, 

rồi tiến đánh Hàng Châu, lần lượt chiếm giữ 52 huyện thuộc Giang Tô, Chiết Giang, An 

Huy, nhưng chỉ đến năm sau (1121) đã bị tỳ tướng của Vương Uyên là Hàn Thế Trung 

bắt sống rồi bị Trung Châu Phòng Ngự Sứ là Tân Hưng Tông xử tử vào tháng Tám năm 

ấy. 

588 Đại Lý Tự tương đương với Tối Cao Pháp Viện hiện thời, quản trị việc thẩm tra, xét 

xử,  phán án và giam giữ.  Án do Đại Lý  lập phải  được Hình  Bộ tái thẩm  và phê chuẩn. 

Dưới thời Tùy - Đường, những vụ trọng án phải được Đại Lý Tự Khanh (người đứng đầu 

Đại Lý Tự),  Thượng Thư  và Thị  Lang của  Hình  Bộ phối  hợp  với  Ngự Sử  Trung Thừa 

cùng xét án. 

589 Nguyên văn “kiềm” (鉗). Theo Thuyết Văn Giải Tự, Kiềm là hình cụ thời cổ, có hình 

tròn đúc bằng sắt để khóa chặt cổ tội nhân. Như vậy, Kiềm là một loại gông sắt. 

590 Địa Quan Thị Lang chính là Thị Lang của Hộ Bộ (Thị Lang giống như Thứ Trưởng 

hiện  thời).  Thời  Võ  Tắc  Thiên,  đã  đổi  một  loạt  danh  xưng  các  quan  chức,  như  Thừa 

Tướng được đổi thành Văn Xương Tả Hữu Tướng, Thiên Quan Thượng Thư chính là Lại 

Bộ Thượng Thư, Xuân Quan là bộ Lễ, Hạ Quan là bộ Binh v.v... 

591 Tức chức Thái Học Bác Sĩ, là giáo sư của trường Quốc Tử Giám. 

592 Lan Châu là thủ phủ của Cam Túc (tỉnh cực Tây của Trung Hoa). 

593 Thổ Phiên (Tǔbō) là cách phiên âm của người Hán thời Đường để gọi vương quốc cổ 

Tây Tạng. Người Tây Tạng thời cổ gọi đất nước của họ là Thubod (“vùng tuyết đọng”, và 

nhiều nhà nghiên cứu tin rằng danh xưng Tibet hiện thời trong các ngôn ngữ Tây Phương 

là do chữ này  bị đọc trại ra).  Vương quốc Thubod do vua Namri Songtsen sáng  lập,  có 

địa bàn quanh vùng Lhasa hiện thời, và vua Namri là người đầu tiên gởi sứ đoàn sang nhà 

Đường  để  tiến  cống  và  giao  hảo.  Vương  quốc  này  đạt  đến  mức  cực  thịnh  dưới  thời 

Songtsan  Ganpo  (604-650,  sử  Trung  Hoa  thường  phiên  âm  thành  Tông  Tán  Cam  Bố). 

Songstan Ganpo bắt đầu phái quân quấy rối biên giới nhà Đường, đánh bại quân Thổ Dục 

Hồn  (Tuyuhun,  một tiểu  vương  quốc  sống  quanh  hồ  Koko  Nur),  tạo thành  một  mối  đe 

dọa  lớn  cho  nhà  Đường.  Để  xoa  dịu  và  ve  vãn  Thổ  Phiên,  Đường  Thái  Tông  gả  công 

chúa Văn Thành. Theo chân công chúa, đạo Phật được truyền vào Tây Tạng lần thứ nhất. 

Do vậy, Phật giáo Tây Tạng vẫn thường coi Songstan Ganpo là hóa thân của Quán Thế 



Âm Bồ Tát, và công chúa Văn Thành là hóa thân của Bồ Tát Đa La (Tara, Độ Mẫu, một 

hóa thân khác của Quán Thế Âm Bồ Tát), còn thứ phi của Songstan Gampo là công chúa 

của một tiểu vương ở Nepal thì được coi là hóa thân của Tỳ Câu Chi Quán Âm Bồ Tát. 

Người Tây Tạng vẫn tin tượng Phật được thờ ở chùa Jokhang (ngôi đại quốc tự tại kinh 

đô Lhasa) là do công chúa Văn Thành đem từ Trung Hoa đến. 

594 Trong kinh  Kim  Cang có đoạn:  “Nhĩ thời, Tu  Bồ Đề văn thuyết thị  kinh,  thâm giải 

 nghĩa  thú,  thế  lệ  bi  khấp,  nhi  bạch  Phật  ngôn:  ‘Hy  hữu,  Thế  Tôn!  Phật  thuyết  như  thị 

 thậm thâm kinh điển, ngã tùng tích lai sở đắc huệ nhãn, vị tằng đắc văn như thị chi kinh”  

(Khi ấy,  Tu  Bồ Đề nghe  nói kinh  này,  hiểu  ý  nghĩa  sâu  xa,  rơi  lệ,  buồn khóc,  mà  bạch 

Phật rằng: “Hiếm có thay, bạch đức Thế Tôn! Phật nói kinh điển rất sâu như thế này, con 

kể từ khi đắc huệ nhãn, từ trước đến nay chưa hề được nghe kinh như thế này”). 

595 Đãi Chế: Đãi Chế có nghĩa là đợi chờ chiếu chỉ, chế lệnh của nhà vua. Thoạt đầu, Đãi 

Chế không phải là một chức quan mà chỉ là danh xưng gọi vị quan trực nhật. Do đầu đời 

Đường, sau một thời gian dài chiến tranh giữa các quân phiệt cát cứ vào cuối đời Tùy, khi 

nhà Đường thành  lập,  rất nhiều  việc phức tạp phải giải quyết nên Đường Thái Tông hạ 

lệnh các quan từ Ngũ Phẩm trở lên phải thay phiên nhau trực nhật tại Trung Thư Tỉnh và 

Môn Hạ Tỉnh để khi  vua cần  hỏi  ý  kiến  hay  sai  phái  sẽ  luôn có  người đủ kinh  nghiệm 

đảm đương. Cuối cùng, phải lập hẳn ra một chức quan lo việc xử lý thường vụ, kiêm cố 

vấn thân cận của  nhà  vua.  Về  sau,  mỗi cơ quan  chính phủ cũng  lập ra  những chức Đãi 

Chế  giữ  vai  trò  xử  lý  thường  vụ  như  Bảo  Hòa  Điện  Đãi  Chế,  Long  Đồ  Các  Đãi  Chế, 

Thiên Chương Các Đãi Chế v.v... 

596 Lý  Mật (582-619)  là  một tướng  lãnh quân phiệt cuối thời Tùy.  Ông ta  là  người  xứ 

Liêu Dương (Liêu Đông), là chắt của Trụ Quốc Tướng Quân Lý Bật nhà Tây Ngụy, được 

tập tước, theo hầu Tùy Dượng Đế. Một hôm, Tùy Dượng Đế thấy Lý Mật tướng mạo phi 

phàm bèn cật vấn. Biết là Tùy Dượng Đế muốn giết hại, Lý Mật bỏ trốn về ẩn cư tại quê 

nhà. Về sau, Lý Mật theo phò con trai của Dương Tố là Dương Huyền Cảm (Dương Tố là 

một trong những công thần của nhà Tùy, bị Tùy Dượng Đế nghi ngờ sát hại), tùng chinh 

Cao Câu Ly để thừa dịp dấy loạn, hòng diệt nhà Tùy. Do chuẩn bị không kỹ càng, cuộc 

dấy  loạn  bất thành, Lý Mật phải  bỏ trốn, rồi gia  nhập  loạn quân Ngõa Cương của Địch 

Nhượng, tạo nhiều công lao lớn, được Địch Nhượng phong làm Tư Đồ, thanh thế Ngõa 

Cương ngày càng lừng lẫy. Cuối cùng, Lý Mật sát hại Địch Nhượng chiếm binh quyền. 

Về sau, Lý Mật nghe lời chiêu dụ, toan xua quân thôn tính quyền thần nhà Tùy là Vũ Văn 

Hóa Cập, nhưng bị quan giữ thành Lạc Dương là Vương Thế Sung đánh úp Ngõa Cương, 

khiến Lý Mật đại bại phải chạy về Tây. Bộ hạ đắc ý của Lý Mật là Đơn Hùng Tín cũng 

theo về hàng Vương Thế  Sung. Lý  Mật đành phải theo phò Đường  Cao Tổ (Lý Uyên). 

Sau  đấy,  Lý  Mật  ngầm  phản  Đường,  chiếm  cứ  huyện  Đào  Lâm,  xua  quân  chiếm  núi 

Hùng Nhĩ, nhưng thất bại, cuối cùng bị quân nhà Đường giết chết. 

597 Phương Bá, còn gọi là Hầu Bá, vốn là một từ ngữ chỉ một chư hầu hùng mạnh, đứng 

đầu các chư hầu một vùng (chẳng hạn như Tề Hoàn Công thời Chiến Quốc). Về sau, các 

chức Thứ Sử đời Hán, chức Thái Phỏng Sứ, Quán Sát Sứ đời Đường và Bố Chánh Sứ đời 

Minh - Thanh đều được gọi là Phương Bá. 

598 Biệt Giá là chức quan đã có từ thời Hán, có nhiệm vụ phụ tá quan Thứ Sử một châu. 

Do khi theo quan Thứ Sử tuần hành, viên quan này được phép ngồi riêng một cỗ xe nên 

mới  có  danh  xưng  Biệt  Giá.  Thời  Tùy  -  Đường  có  lúc  chức  quan  này  được  đổi  thành 

Trưởng Sử, rồi lại đổi thành Biệt Hạ như cũ. 



599 Tức là Đạo Đức Kinh. 

600 Đây là lần chinh phạt Cao Câu Ly (cổ Đại Hàn) của Dương Huyền Cảm dưới thời Tùy 

Dượng Đế. Khi Đường Thái Tông thống nhất sơn hà, do xứ Tân La (một vương quốc cổ 

của Đại Hàn ở phía Nam Cao Câu Ly, thuở ấy trên bán đảo Đại Hàn có ba vương quốc là 

Cao Câu Ly, Bách Tế  và Tân La) cấu kết với nhà Đường để thôn tính Cao Câu Ly nên 

Đường Thái Tông lại xua quân đi đánh Cao Câu Ly lần nữa. Lãnh thổ Cao Câu Ly khi ấy 

bao gồm một phần tỉnh Liêu Đông của Trung Hoa hiện thời và gần như toàn bộ miền Bắc 

bán đảo Đại Hàn. 

601 Nguyên văn  “vũ thư”  (thư truyền tin, thời cổ có gắn lông chim, ngụ ý tin tức phải giao 

chuyển, thực hiện cấp bách). Tuy về sau không ai gắn lông chim nữa, nhưng các thư từ, 

mệnh lệnh khẩn cấp trong quân đội vẫn gọi là “vũ thư”. 

602 Tuyển nhân: Người thi đậu, được bổ đi làm quan. 

603 Chỉ dinh thự của vị quan đứng đầu một châu. 

604 Nguyên văn “liên câu” (蓮鉤), chỉ chân bó của phụ nữ Trung Hoa thuở xưa. Vào thời 

cổ, không rõ từ lúc nào, chỉ trừ con gái những gia đình quá nghèo, hầu như toàn bộ phụ 

nữ Trung Hoa bị  bó chân từ bé (khoảng năm  sáu tuổi), các ngón chân  bị  bẻ gập  xuống 

lòng bàn chân rồi bó vải chặt, có rắc thuốc cho các ngón khỏi hư thối, đi giày thật nhỏ. 

Thân thể tiếp tục lớn lên nhưng xương bàn chân không dài ra được, sẽ bị cong vòng lên 

giống  như  cái  móc,  nên  mới  gọi  là  Câu.  Khi di chuyển,  người  bị  bó chân chỉ có thể đi 

loạng  choạng  từng  bước  ngắn  dựa  vào  gót  chân  và  đầu  mũi  chân,  trông  khập  khiễng, 

chệch choạng, nhưng thi nhân Trung Hoa lại khen là “thướt tha, yểu điệu”. Nếu tháo vải 

bó chân ra, người nữ ấy sẽ không thể nào đứng được. Ngoài ra, Triệu Phi Yến đời Hán 

chân  bó rất  nhỏ,  có thể đứng gọn trong hai  bàn tay của  vua.  Vua say  mê,  bảo chân Phi 

Yến đẹp như cánh sen, cho người dùng vàng đúc thành hoa sen khảm trên mặt đất, bảo 

Triệu Phi Yến bước trên đó, gọi là  “bộ bộ sanh liên”  (từng bước nảy hoa sen). Do vậy, 

người  Hoa  thường  gọi  chân  bó  là   “liên  câu”   (cái  móc  hoa  sen).  Khi  người  Mãn  Châu 

chiếm được Trung Hoa cũng bắt chước người Hán bó chân,  mãi cho đến khi Dân Quốc 

thành lập, chánh quyền nghiêm cấm thì tục lệ bó chân mới chấm dứt. 

605 Nguyên văn “dịch phu”, là lính chạy chân hoặc cưỡi ngựa để giao chuyển công văn, 

thư từ cho chánh quyền, giống như người giao thư hiện thời. Mỗi trạm chuyển tiếp được 

gọi là Dịch. 

606 Sát Viện là một phân viện của Ngự Sử Đài (hai viện kia là Đài Viện và Điện Viện). 

Các quan trực thuộc viện này được gọi là Giám Sát Ngự Sử hoặc gọi tắt là Thị Ngự. Viện 

này có trách nhiệm giám sát các quan, đàn hặc những kẻ lạm quyền, trái pháp, cũng như 

phối hợp với Hình Bộ và Đại Lý Tự để thẩm tra những vụ trọng án nhằm ngăn ngừa hai 

cơ quan ấy lạm quyền, ép cung tội nhân oan uổng. Ông Phùng được gọi là Sát Viện, tức 

là chỉ giữ một chức quan trong Sát Viện chứ không phải là người đứng đầu cơ quan này. 

607 Khu Mật Viện là cơ cấu quan trọng trong chánh quyền thời cổ. Cơ quan này được lập 

ra vào thời Đường Đại Tông với danh xưng Khu Mật Sứ, do các hoạn quan đảm nhiệm, 

với  nhiệm  vụ  giúp  vua  phê  duyệt tấu  chương  và  truyền  đạt  mệnh  lệnh.  Về  sau,  Đường 

Trang Tông đổi Khu Mật Sứ thành  Khu Mật Viện, và tăng quyền  lực cho cơ quan này, 

nhằm phân chia bớt quyền uy của Tể Tướng, nhưng Khu Mật Viện thiên trọng việc binh 

bị và thành viên của Khu Mật Viện gồm toàn những vị đại thần tài năng, chứ không sử 

dụng thái giám nữa. Đến đời Liêu, Khu Mật Viện bị tách làm hai: Bắc Khu Mật Viện lo 

quân cơ, Nam Khu Mật Viện chưởng quản quan lại. Đến đời Tống, vai trò của Khu Mật 



Viện cực kỳ quan trọng, cơ cấu phức tạp hơn,  chia thành 12 phòng,  đóng vai trò thống 

lãnh mọi hoạt động của chánh quyền (can dự, điều động cả sáu bộ), có quyền dò xét các 

quan nếu cần thiết, ngay cả hoàng thân quốc thích cũng không thể tránh khỏi sự giám sát 

của Khu Mật Viện.  Khu Mật Viện do một quan văn đứng đầu, quan võ làm phó. Thoạt 

đầu, để tránh chuyện tể tướng chuyên quyền, nhà Tống quy định Tể Tướng không được 

tham  dự  Khu  Mật  Viện.  Khu  Mật  Viện  thường  do  hoàng  thân  quốc  thích  hay  đại  thần 

uyên  bác,  tín  cẩn  nắm  giữ.  Kể  từ  đời  Tống  Ninh  Tông,  Khu  Mật  Viện  thường  do  Tể 

Tướng kiêm nhiệm. 

608 Một kỷ là mười hai năm. 

609 Tức bài kệ:  “Nhất thiết hữu vi pháp, như mộng,  huyễn, bào,  ảnh,  như lộ, diệc như 

 điển. Ưng tác như thị quán”.   

610 “Cáp nhi” là bồ câu. 

611 Ma Ni Giáo (Manichaeism, còn gọi là Mâu Ni Giáo, Minh Giáo hoặc Ma Giáo), vốn 

là đạo thờ lửa do Mani sáng lập tại Ba Tư vào giữa thế kỷ thứ 3 tại vùng Asuristan thuộc 

lãnh thổ Babylon của vương triều Sassanid. Giáo nghĩa của Ma Ni Giáo có xen tạp một 

phần tư tưởng của Cơ Đốc giáo. Mani chủ trương từ thời nguyên thủy đã có hai thế giới 

đối lập là quang minh và tối tăm tồn tại độc lập. Dần dà thế giới hắc ám xâm lấn thế giới 

quang minh, phát sinh đại chiến, khiến cho thế giới rối loạn. Nói cách khác, trong thế giới 

luôn có sự đối kháng giữa  hắc ám  và quang  minh. Do  mâu thuẫn  với các giáo sĩ Công 

giáo và Bái  Hỏa Giáo (Zoroastrianism), Mani  bị  hạ  ngục  và chết trong tù. Tuy thế,  đạo 

của Mani vẫn được lan truyền sang phương Đông và phương Tây. Từ phương Tây, đạo 

Ma Ni truyền sang tận La Mã và Ai Cập. Năm 354, sử gia Hilary xứ Poitiers cho biết tín 

đồ  đạo  Mani  khá  đông  tại  nước  Pháp.  Thánh  phụ  Augustine  (Augustine  of  Hippo)  của 

Công Giáo từng là tín đồ của Ma Ni giáo trước khi cải đạo sang Công Giáo. Đạo Mani 

được truyền vào Trung Hoa dưới thời Võ Tắc Thiên do Mihr-Ohrzmazd (sử Trung Hoa 

thường gọi ông ta là Phất Đa Đản). Để thích ứng với văn hóa Trung Hoa, họ dịch Thượng 

Đế trong đạo họ thành Minh Tôn, nên từ đó, đạo này được gọi là Minh Giáo. Thoạt đầu, 

chánh quyền Trung Hoa nghi kỵ Minh Giáo, Đường Huyền Tông hạ lệnh cấm truyền đạo 

này ngay trước khi loạn An Lộc Sơn xảy ra. Sau loạn An Lộc Sơn, do dân Hồi Hột đa số 

là tín đồ Ma Ni giúp nhà Đường dẹp loạn nên triều đình cho phép Minh Giáo được công 

khai truyền đạo. Đến năm Đại Lịch thứ 3 (768) đời Đường, chùa Đại Vân Quang Minh 

của Ma Ni Giáo được xây tại Trường An. Đến thời Đường Vũ Tông, do nước Hồi Hột bị 

suy yếu, không còn ích lợi cho nhà Đường, Vũ Tông bèn hạ lệnh cấm đạo Ma Ni rất gắt. 

Tuy thế, Minh Giáo vẫn lưu truyền trong dân gian, và những kẻ cơ hội thường dựa vào 

tín  đồ  Minh  Giáo  để  làm  loạn,  chẳng  hạn  trong  năm  Trinh  Minh  thứ  sáu  (920),  Vô  Ất 

dùng  cờ  hiệu  Minh  Giáo  khởi  nghĩa  tại  Trần  Châu  (thuộc  Hoài  Dương,  Hà  Nam  hiện 

thời). Từ đó, liên tục trong các triều đại kế tiếp, tín đồ Minh Giáo thường sách động quần 

chúng khởi  nghĩa  như Phương  Lạp,  Chung Tương thời Bắc Tống,  Hàn Sơn Đồng,  Lưu 

Phước  Thông  vào đời Nguyên.  Châu Nguyên Chương (Minh Thái Tổ)  cũng theo Minh 

giáo để dựa vào thế lực của phe đảng Hàn Sơn Đồng. Do vậy, mới đặt quốc hiệu là Đại 

Minh.  Sau  khi  thành  công,  Châu  Nguyên  Chương  trở  mặt  đàn  áp  Minh  Giáo.  Về  sau, 

những giáo phái dân gian  như Bạch Liên, Long  Hoa Trai Hội  v.v... cũng pha trộn  lung 

tung các tín điều của Minh giáo với Phật giáo và các tín ngưỡng mê tín dân gian, thậm 

chí thành lập một đạo riêng mang danh xưng là Nhất Quán Đạo. 



612 Chư Sanh: Dưới thời Minh - Thanh, người đã đậu kỳ thi Hương (những triều đại trước 

gọi  là  Tú  Tài)  được  gọi  là  Cống  Sanh  hay  Sanh  Đồ, tùy  theo  là  học  trò  do  huyện  giới 

thiệu lên tỉnh hay tự đi thi. Do đều có chữ Sanh nên những người thi Hương được gọi là 

Chư Sanh. Phải là chư sanh rồi mới được đi thi Hội và thi Đình. 

613 Đây là quy định từ năm Thái Bình Hưng Quốc thứ 8 (983) đời Tống Thái Tổ đối với 

thứ hạng đỗ đạt trong kỳ thi Đình. Thi Đình (Điện Thí) do Võ Tắc Thiên sáng lập vào đời 

Đường, người đi thi phải vào thi trong điện vua, do Hoàng Đế đích thân chủ trì trông thi. 

Về sau, các kỳ thi Đình do các đại thần uyên bác chủ trì. Vua chỉ duyệt đề thi, xem các 

quyển thi được chấm đỗ đầu, ban yến và dự lễ xướng danh tân khoa. Đến đời Tống, Tống 

Thái Tổ chia những người đậu thi Đình (gọi chung là Tiến Sĩ) thành ba hạng:  

1. Hạng nhất (nhất giáp): Chỉ lấy ba người đậu, tức là Trạng Nguyên, Thám Hoa, Bảng 

Nhãn. Gọi chung là Tiến Sĩ Cập Đệ. 

2. Hạng nhì (nhị giáp), gọi chung là Tiến Sĩ Xuất Thân. 

3. Hạng ba (tam giáp), gọi chung là Đồng Tiến Sĩ Xuất Thân. 

Những  người  đỗ  đầu trong  hạng  nhị  giáp  và  tam  giáp  sẽ  được  gọi  là  Truyền  Lô.  Hạng 

Mộng Nguyên đỗ thứ năm trong hàng Nhị Giáp tức là dưới bốn người trong Nhị Giáp và 

ba người trong Nhất Giáp nên đúng là hàng thứ tám như trong bảng trời đã ghi. 

614 Quận Hoàng: Thành Hoàng của một quận. 

615 Theo quy chế đời Đường, vợ quan Tứ Phẩm gọi là Quận Quân, vợ quan Ngũ Phẩm 

gọi là Huyện Quân. Mẹ của các vị quan ấy được gọi chung là Thái Quân. Về sau, danh từ 

Thái Quân được dùng như một mỹ từ để gọi mẹ những người có chức tước đôi chút. 

616 Kinh này có tên gọi đầy đủ là Phật Thuyết Nguyệt Thượng Nữ Kinh do ngài Xà Na 

Quật Đa dịch vào đời Tùy, được đánh số 480, xếp vào tập 14 của Đại Chánh Tân Tu Đại 

Tạng Kinh. Nguyệt Thượng Nữ là con gái của người họ Ly Xa thành Tỳ Da Ly là Tỳ Ma 

La Cật. Cô gái sanh ra đã có phước tướng, khiến các kho báu xuất hiện, các báu đầy dẫy, 

thân có quang minh chói lấp ánh sáng mặt trăng nên được đặt tên là Nguyệt Thượng. Con 

trai của vương công, quý tộc, hào môn đều muốn cưới Nguyệt Thượng, tranh nhau đem 

tiền của săn đón khiến Tỳ Ma La Cật hết sức lo âu. Cô nói kệ khuyên cha đừng lo âu vì 

không ai có thể làm hại cô được, rồi truyền báo cho mọi người biết sau bảy ngày cô sẽ 

chọn  chồng.  Trong  bảy  ngày  ấy,  cô  thọ  Bát  Quan  Trai  Giới.  Vào  ngày  Rằm,  Phật  liền 

dùng thần lực hóa ra đóa sen báu trong tay Nguyệt Thượng rồi hiện hình tượng Như Lai 

trong đóa sen đó, nói kệ tán thán công đức của Như Lai, khiến cô sanh tâm hoan hỷ,  và 

dạy cô pháp sâu. Khi mọi người tụ tập đầy đủ, cô liền bay lên không nói kệ đoạn trừ tham 

dục. Mọi người nghe xong, sanh tâm nhàm chán tham dục, dứt tham, sân, si. Sau đó, cô 

luận pháp với ngài Xá Lợi Phất và Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát, hiện các thần biến rồi xin quy 

y Phật và xuất gia. 

617 Tiên quân: Mỹ từ do con gọi cha đã khuất. 

618 Vỹ Nam Khang (746-806), tên thật là Vỹ Cao, là Thứ Sử Lũng Châu thời ấy. Ông này 

là  người đất Kinh Triệu (Tây  An), được  Đường  Đức Tông phong  làm Điền Phán Quan 

(chức quan coi  việc canh  nông), kiêm Thứ  Sử  Lũng  Châu.  Về  sau,  do có công tổ chức 

quân  Phụng  Nghĩa  nên  được  phong  làm  Lưu  Nam  Tây  Xuyên  Tiết  Độ  Sứ,  rồi  Tả  Kim 

Ngô Vệ Tướng Quân. Ông cai quản đất Thục hơn hai mươi năm, được phong làm Nam 

Khang Quận Vương, nên thường được gọi là Vỹ Nam Khang. 

619 Lưu Tịch làm quan đến chức Ngự Sử Trung Thừa, vốn là bộ hạ của Vỹ Nam Khang. 

Khi Vỹ Nam Khang mất vào năm Vĩnh Trinh nguyên niên (805), Lưu Tịch dâng thư xin 



triều đình phong làm Tây Xuyên Tiết Độ Sứ, nhưng Đường Hiến Tông lại phong chức ấy 

cho Viên Tư, chỉ phong cho Lưu Tịch chức Cấp Sự Trung. Lưu Tịch liền dấy quân chống 

lại, ngăn cản Viên Tư vào đất Tây Xuyên. Do vừa lên ngôi, Đường Hiến Tông chưa rõ hư 

thực, đành phải phong hắn làm Công Bộ Thượng Thư kiêm lãnh Tây Xuyên Tiết Độ Sứ. 

Rồi hắn lại đòi làm Tiết Độ Sứ cả vùng Tam Xuyên, bị triều đình cự tuyệt, Lưu Tịch bèn 

đem binh đánh chiếm Tử Châu. Về sau, Lưu Tịch bị Cao Hà Ngụ bắt được, xử trảm. 

620 Nguyên  văn  “tri lưu hậu  sự”.  Đây  là quy  chế  bắt đầu từ thời Đường Huyền Tông, 

nhằm ngăn ngừa chuyện tranh chấp quyền bính tại các biên trấn. Khi viên quan Tiết Độ 

Sứ  hoặc Quan Sát Sứ  chết, triều đình  chưa kịp  bổ người tới thay,  hoặc họ có việc phải 

vào chầu vua thì sẽ cử một người tạm nắm giữ quyền hành gọi là “Tiết Độ Sứ Tri Lưu 

Hậu Sự”. Về sau, đặt hẳn thành một chức quan giữ nhiệm vụ xử lý thường vụ trong một 

châu quận. Khi Vỹ Nam Khang mất, Lưu Tịch tự xưng là Tri Lưu Hậu Sự. 

621 Thành ngày xưa có hai lớp tường lớp trong gọi là Thành, lớp ngoài gọi là Quách. 

622 Thiếu Bảo là một chức quan có trách nhiệm phò tá, cố vấn cho Thái Tử, làm phó cho 

quan  Thái  Bảo.  Từ  thời  Bắc  Châu  trở  đi,  Thiếu  Bảo  cùng  với  Thiếu  Sư  và  Thiếu  Phó 

được gọi là Tam Cô, ngạch Tùng Nhất Phẩm, là cố vấn chủ yếu của Thái Tử trong việc 

tập luyện cai trị cũng như chịu trách nhiệm phụ giúp quan Thái Bảo bảo vệ an toàn cho 

Thái Tử trong khi các quan Thái Sư và Thiếu Sư dạy văn chương, Thái Phó và Thiếu Phó 

dạy  võ nghệ  và thao lược.  Tuy thế,  cũng có trường  hợp,  những chức  vị  này chỉ  là tước 

hiệu được ban tặng nhằm tạo vinh dự cho các vị đại thần chứ không có thực quyền. 

623 Thân binh: Lính trực tiếp hầu cận, bảo vệ một chỉ huy. 

624 Thoạt đầu, kinh Kim Cang không chia thành từng phần,  Chiêu Minh Thái Tử (Tiêu 

Thống, con cả của Lương Vũ Đế) đã chia kinh thành 32 phần, với mỗi phần, đặt một tiểu 

đề giúp  người đọc dễ dàng  lãnh  hội  ý  nghĩa chánh  yếu của kinh  nên  các  bản kinh  Kim 

Cang hiện thời đều tuân theo cách thức phân định này. Chẳng hạn, phần thứ nhất là Pháp 

Hội Nhân Do, phần thứ hai là Thiện Hiện Khải Thỉnh... 

625 “Liễu tạ” ở đây là cái nhà hóng mát, chung quanh có trồng liễu. 

626 Tần Tông Quyền (?-889) là một tướng lãnh quân phiệt cuối thời Đường. Thoạt đầu, 

hắn  làm  nha tướng ở Hứa Châu.  Năm Quảng Minh  nguyên  niên (880), Hoàng Sào dấy 

loạn  đánh  chiếm  Trường  An,  Đường  Đức  Tông  phải  chạy  vào  Tứ  Xuyên,  Tần  Tông 

Quyền  đem  quân  theo  Dương  Phục  Quang  đánh  Hoàng  Sào.  Bị  đánh  bại,  hắn  bèn  đầu 

hàng Hoàng Sào, tự xưng là Thái Châu Tiết Độ Sứ. Khi Hoàng Sào bị quân nhà Đường 

hợp  sức  với  quân  Sa  Đà  của  Lý  Khắc  Dụng  đánh  bại,  phải  tự  tử  vào  ngày  Mười  Bảy 

tháng Tám năm Trung Hòa thứ 4 (884), Tông Quyền bèn chiếm cứ vùng Thái Châu xưng 

đế, cướp bóc khắp nơi. Năm Quang Khải thứ 3 (887), Tông Quyền dốc toàn lực tấn công 

Biện Châu, bị Châu Ôn hợp sức với binh bốn trấn đánh bại. Thế lực của Tần Tông Quyền 

suy vi dần. Đến năm Long Kỷ nguyên niên (889), Tần Tông Quyền bị bộ tướng là Quách 

Phan bắt sống, nộp cho Châu Ôn. 

627 Sách Thái Bình Quảng Ký chép đoạn này rõ ràng hơn so với lời trích dẫn của ông Lưu 

Khế Tịnh, sách chép:  “Họ Dương do thấy lòng người sợ hãi, bèn dụ vị tướng dưới quyền 

 của con trai Tần Tông Quyền là Triệu Đức Ngôn như sau: ‘Nếu ông giết con trai Tông 

 Quyền thì tôi sẽ khuyên mọi người cử ông làm Tiết Độ Sứ’. Triệu Đức Ngôn nghe theo. 

 Do vậy, tình hình trong quân phủ mới yên, dân được sống yên vui như cũ”. 

628 Hành Nhạc chính là Hành Sơn, còn gọi là Nam Nhạc, là một trong Ngũ Nhạc (Ngũ 

Nhạc được coi  là  năm  ngọn  núi đánh dấu địa phận của Trung Nguyên thuở  xưa). Theo 



truyền thuyết, ngay từ thời Nghiêu Thuấn, núi này đã được phong tặng làm nơi tế trời đất 

của lịch đại đế vương. Thời cổ, núi còn có tên là Thọ Nhạc. Núi nằm ở thành phố Hành 

Dương thuộc huyện Hành Sơn, tỉnh Hồ Nam. Theo Đạo Giáo, Hành Sơn nằm trong địa vị 

sao Chẩn mà sao Chẩn là vị thần chủ quản thọ mạng nhân gian nên núi mới có tên là Thọ 

Sơn, được coi là một thánh địa trọng yếu của Đạo Giáo. 

629 Tân Đầu Lô (Pindola Bharadvaja), gọi đủ là Tân Đầu Lô Phả La Đọa, là một vị đại đệ 

tử của đức Phật. Do thi thố thần thông không đúng chỗ (thị hiện thần thông bay lên cao 

để lấy bát bằng gỗ trầm hương do nhà vua thách thức), Ngài bị đức Phật phạt không được 

nhập Niết Bàn mà phải thường trụ tại thế gian để làm phước điền cho nhân gian. Do vậy, 

mỗi khi cử hành trai tăng, trong văn tác bạch của Phật giáo Trung Hoa luôn cung thỉnh 

ngài Tân Đầu Lô đầu tiên rồi mới thỉnh chư sơn đại đức, cũng như ghế chủ tọa thường để 

trống để dành cho ngài Tân Đầu Lô. Tại Nhật Bản, Ngài được đặc biệt tôn sùng vì dân 

Nhật tin Ngài có khả năng trị bệnh, và thường dâng lên tượng Ngài những chiếc yếm đỏ 

và trắng với ước vọng Ngài sẽ che chở cho con cái họ được bình yên. 

630 Kinh này có tên gọi đầy đủ là Phật Thuyết Quán Đảnh Tùy Nguyện Vãng Sanh Thập 

Phương Tịnh Độ Kinh, còn có tên là Phổ Quảng Bồ Tát Kinh, do ngài Bạch Thi Lê Mật 

Đa  dịch  dưới  thời  Đông  Tấn.  Đây  chính  là  quyển  thứ  mười  một  trong  bộ  Phật  Thuyết 

Quán Đảnh Kinh. 

631 “Đổi thành tên thứ nhất” chính là đỗ Tiến Sĩ Đệ Nhất Giáp, tức một trong ba người đỗ 

đầu. 

632  Bạch  Lạc  Thiên  chính  là  Bạch  Cư  Dị  (772-846),  là  một  thi  sĩ  trứ  danh  thời  Thịnh 

Đường, tên tự là Lạc Thiên, hiệu là Hương Sơn Cư Sĩ, quê ở Thái Nguyên, tỉnh Sơn Tây. 

Ông  làm  quan  đến  chức  Giảo  Thư  Lang,  Tán  Thiện  Đại  Phu,  về  sau  bị  tể  tướng  Vũ 

Nguyên Hành biếm làm Tư Mã Giang Châu, rồi làm Thứ Sử Hàng Châu, rồi Thứ Sử Tô 

Châu, thăng lên làm Thái Tử Thiếu Phó. Cuối đời quy hướng Tịnh Ðộ, hiện còn bài Phát 

Nguyện Văn, ý tứ rất chân thành. Chết già ở Hương Sơn (Lạc Dương). Ông nổi tiếng với 

những  bài  thơ  làm  theo  lối  Nhạc  Phủ.  Ông  còn  để  lại  tập  thơ  Bạch  Thị  Trường  Khánh 

Tập. 

633 Thuở xưa để làm giày cho chắc, người ta thường dùng bện cỏ thành đế giày, lót thật 

nhiều lớp vải cũ hay giấy bản dầy cho chắc, trước khi khâu da hay phủ vải thô lên trên. 

Việc này thường được gọi là “cách bối” (袼褙), hay chỉ gọi gọn là “bối”. 

634 Châu Lợi Bàn Đặc Ca (Suddhipanthaka hoặc Ksudrapanthaka), còn phiên âm là Châu 

Lợi Bàn Đà Già, hoặc Châu Lợi Bàn Đặc, Châu Đồ Bán Thác Ca, dịch nghĩa là Kế Đạo 

hoặc Tiểu Lộ. Ngài có hai anh em, do mẹ khi mang thai trên đường trở về quê, chuyển 

bụng sanh bên đường nên đều đặt tên là Bàn Đặc (Bàn Đặc là con đường). Ngài sanh sau 

nên gọi là Châu Lợi Bàn Đặc (tức Tiểu Lộ). Anh cực thông minh, em cực ngu độn, Phật 

dạy bài kệ bốn chữ mà Ngài cứ đọc sau quên trước, mãi mới nhớ được. Khi đã liễu giải 

bèn chứng ngay quả A La Hán. Đây là quả báo do đời trước bỏn xẻn pháp mà ra. 



Document Outline


	Quyển I

	Phần 1

	Lời đề từ thứ nhất mở đầu sách

	Lời đề từ thứ hai ở đầu sách

	Lời tựa của bộ Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng

	Lời tựa thứ hai

	Lời tựa thứ ba

	Phụ Lục - Lời tựa cho bản Phổ Đà Sơn Chí in theo lối thạch bản

	Phụ lục - Bài ký về chuyện Quán Âm Bồ Tát ứng tích tại Nam Ngũ Đài Sơn & lời tán tụng

	Phụ Lục - Lễ Quán Thế Âm Bồ Tát Sớ

	Phàm Lệ

	I. Trình bày ý nghĩa

	II. Phần tụng văn chánh thức

	2.1. Ca tụng Bổn Tích trong những kiếp xưa nhằm nêu rõ đạo lớn, đức rộng









	Phần 2

	Phần 3

	2.2. Ca tụng sự ứng hóa trong phương này nhằm hiển thị bi sâu nguyện nặng









	Quyển II

	Phần 1

	Phần 2

	Phần 3





	Quyển III

	Phần 1

	2.4 Hoằng pháp





	Phần 2

	2.5. Nhiếp độ chúng sanh





	Phần 3

	III. Kết luận – khuyên lơn - hồi hướng









	Quyển IV

	Phần 1

	Trình bày ý nghĩa của việc trích lục đại lược kinh văn làm chứng

	1. Phẩm Nhập Pháp Giới của kinh Hoa Nghiêm, chương thứ 27: Thiện Tài tham học Quán Tự Tại Bồ Tát

	2. Đại Phật Đảnh Thủ Lăng Nghiêm Kinh Quán Thế Âm Bồ Tát Viên Thông Chương

	3. Đại Phật Đảnh Thủ Lăng Nghiêm Kinh Đại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông Chương (phụ lục)

	4. Diệu Pháp Liên Hoa Kinh Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm

	5. Bát Nhã Ba La Mật Đa Tâm Kinh





	Phần 2

	6. Quán Thế Âm Bồ Tát Đắc Đại Thế Bồ Tát Thọ Ký Kinh (trích lục)

	7. Bi Hoa Kinh, phẩm Đại Thí và phẩm Thọ Ký

	8. Thỉnh Quán Thế Âm Bồ Tát Tiêu Phục Độc Hại Đà La Ni Kinh

	9. Phật Thuyết Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh

	10. Thiên Thủ Thiên Nhãn Vô Ngại Đại Bi Tâm Đà La Ni Kinh

	11. Thập Nhất Diện Thần Chú Tâm Kinh

	12. Bất Không Quyến Sách Chú Tâm Kinh

	13. Mười sáu loại kinh thuộc Mật Bộ

	Kim Cang Kinh Công Đức Tụng

	I. Trần thuật ý nghĩa

	II. Phần ca tụng chánh yếu









	Phần 3

	Phần 4

	III. Hồi Hướng














cover_image.jpg
Quan-The-Am-

Bo-Tat-Bon-
Tich-Cam-Ung-
Tung-Hua-Chi-






index-22_1.jpg





index-22_2.jpg





